
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 11

Artikel: Diskussion : wo sind die Genossinnen und Genossen im Islam? (NW
9/99)

Autor: Staubli, Thomas

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144205

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


bürgerlich-androzentrischen Ehevertrags
durch die Frauen sei «das wesentliche
politische Ereignis der vergangenen Jahr-
zehnte»(NW 5/99, S. 148).

Ich freue mich auf die Fortsetzung des
Gesprächs und grüsse Dich herzlich.

Ina Praetorius

1 Ausführlicheres zum Verhältnis der Politikverständnisse

in: Ulrike Wagener, Dorothée Marken, Antje
Schrupp, Adrea Günter, Liebe zur Freiheit, Hunger
nach Sinn. Flugschrift über Weiberwirtschaft und den
Anfang der Politik, Rüsselsheim 1999, v.a. S. 26ff.

Insgesamt gibt es derzeit im feministischen Denken
eine Bewegung, die den Stellenwert herkömmlichen
Politik-Machens von menschlichen Grundgegebenheiten

her neu positioniert. Vgl. neuerdings: Martha
Nussbaum, Gerechtigkeit oder das gute Leben, Frankfurt

a.M. 1998; Hadwig Müller, Leidenschaft. Stärke
der Armen - Stärke Gottes, Mainz 1998.
2 Liebe zur Freiheit, a a.O., S. 11.
3 Es besteht ein entscheidender, aber immer wieder
ausgeblendeter Unterschied zwischen naiven
Differenztheorien, die die Komplementarität der Geschlechter

«nur umdrehen», und solchen, die die Dekonstruk-
tion vermeintlicher Komplementaritäten voraussetzen
und dennoch an der Relevanz der Geschlechterdifferenz

festhalten.

Wo sind die Genossinnen und Genossen im Islam? (NW 9/99)

Seit Jahren gehört die Vorstellung, in Köniz
nicht nur von Strassenputzmaschinen, Pressluft-
bohrern, Kindergeschrei und Kirchenglocken,
sondern auch vom Gesang des Muezzin - und sei
es eine über Megaton verbreitete Konserve -
geweckt zu werden, zu meinen Wunschträumen.
Wahrscheinlich werde ich die Realisierung dieser
Utopie nicht mehr erleben. Umso mehr freute mich
das Islamheft der Neuen Wege als Mosaiksteinchen

zur Ebnung des Weges in diese Richtung.

Religiös motivierter Sozialismus im Islam

Allerdings vermisste ich in der Nummer einige
aufNW-Leserlnnen hin spezifizierte Themen und
Hinweise zum Themenkreis «Islam und Sozialismus»

bzw. die Beantwortung der Frage, welches
die Genossinnen und Genossen der christlichen
religiösen Sozialistinnen im Islam sind. Ich stellte

mir diese Frage schon nach der Lektüre des
Berichts vom Kongress des Internationalen Bundes

Religiöser Sozialistinnen und Sozialisten
1997 in Espoo (vgl. NW Nr. 10/1997, S. 307f.).
Muslimische Gesprächspartnerinnen werden dort
mit keinem Wort erwähnt. Ist es möglich, dass

ausgerechnet religiöse Sozialistinnen den
Austausch und die Zusammenarbeit über Religionsgrenzen

hinweg vernachlässigen? Oder fehlt
es schlicht an Partnerinnen im muslimischen
Raum? Da wusste ich gerne mehr.

Selber kann ich zur Beantwortung dieser Frage,

die vielleicht auch andere interessiert, nur den
einschlägigen Abschnitt aus einem Buch referieren,

das in der appetitlich kommentierten
Literaturliste von AI Imfeld leider fehlt - für mich
gehört es zu den Trouvaillen erster Klasse der
letzten Jahre:

Andreas Meier, Der politische Auftrag des
Islam. Programme und Kritik zwischen Funda¬

mentalismus und Reformen. Originalstimmen
aus der islamischen Welt, Peter Hammer Verlag,
Wuppertal 1994.

Das Buch ist eine äusserst klug und informiert
kommentierte Anthologie politisch einschlägiger
Texte, die den des Arabischen unkundigen
deutschsprachigen Leserinnen sonst absolut
unzugänglich wären. Es sind Primärquellen, die
einen geradezu intimen Einblick in das
gegenwärtige politisch-islamische Denken, Fühlen und
Handeln erlauben, von Saddam Husseins
Heldenrede aus dem Jahr 1981 über Muhammad
Chalids Reflexion über «Jesus, Muhammad und
die Verantwortung des religiösen Gewissens» bis
hin zum Wirtschaftsprogramm der islamischen
Heilsfront in Algerien.

Was nun das Thema des religiös motivierten
Sozialismus angeht, so wird es in diesem Buch
anhand einer Streitschrift des 1910 im syrischen
Homs geborenen Rechtsgelehrten Mustafa as-
Siba'i aus dem Jahr 1959 mit dem Titel «Der
islamische Sozialismus» aufs Tapet gebracht.
Darin geht es dem Moslembruder keineswegs um
eine Integration sozialistischer oder kommunistischer

Überlegungen in den Islam. Angesichts der
damaligen Propaganda der Ba'ath-Partei in Syrien

und anderer sozialistischer Parteien im arabischen

Raum geht es ihm vielmehr darum zu
zeigen, dass der Islam selber ein viel perfekteres
sozialistisches System anzubieten hat, das unter
dem Propheten Muhammad in der Verfassung für
die Stadt Medina ausgearbeitet wurde und seit
Jahrhunderten erfolgreich praktiziert wird.

«Soziale Solidarität» als Leitbegriff

Leitbegriff der Schrift ist die «soziale Solidarität»

(at-takaful al-idschtim 'i), die auf der fünften
Säule des Islam, der Sozialsteuer (zakat), basiert.

338



Bezugsgrösse der «sozialen Solidarität» ist weder
die Gesellschaft als Ganzes, noch das Individuum,

sondern die konkrete Gemeinschaft der
erweckten Muslime. Und sie wird nicht durch
äusseren (staatlichen) Druck realisiert, sondern
durch den persönlichen Glauben motiviert. Auch
die nicht-islamischen Schutzbefohlenen der
islamischen Länder (Christen und Juden) genossen
die Rechte der «sozialen Solidarität». Andreas
Meier rückt as-Siba'is Konzept auf der prinzipiellen

Ebene in die Nähe der katholischen Soziallehre,

auf der ökonomischen in die Nähe der
sozialen Marktwirtschaft.

Gemessen am jesuanischen Kriterium «an
ihren Früchten werdet ihr sie erkennen» kommt
Meier zum Schluss, dass die Moslembrüder mit
ihrem «sozialistischen» Gemeinschaftskonzept
effizienter waren als die sog. progressiven
Regime mit ihren diversen Varianten eines
arabischen Sozialismus. Es sei deshalb nicht verwunderlich,

dass etwa das Wirtschaftsprogramm der
Islamischen Heilsfront in Algerien (1989) as-
Siba'is Leitbegriff der «sozialen Solidarität»
aufgegriffen habe. Dort findet sich u.a. der folgende,
sich von sozialistischen und kapitalistischen
Staatskonzepten distanzierende Abschnitt: «In
Zeiten der wirtschaftlichen oder sozialen Krise
wird ein Fonds für <soziale Solidarität und Scha-
ria-gemässe Kreditvergabe eingerichtet. Ein
Staat, der bei seinen Bürgern Kredit aufnimmt,
um Gerechtigkeit herzustellen, ist in jedem Fall
besser als ein Staat, der das Gut der Bürger in
räuberischer Absicht an sich reisst; und er ist
ebenfalls besser als der Staat,der sich auf Inflation
oder Auslandverschuldung stützt» (a.a.O.,S.422).

Scharia-gemässe Kreditvergabe heisst insbe¬

sondere ein vom Wucher befreites Bankensystem.
Sind wir da nicht sehr nahe beim Konzept alternativer

Banken? Man wagt zu ahnen, dass sich
hinter den Moslembrüdern mehr verbirgt als
Frauenhasser und Halsaufschlitzer. Etwa gar
Gesprächspartner christlicher Sozialisten?

Aus einer quasi höheren Warte betrachtet der
amerikanische Ethnologe Clifford Geertz das
Verhältnis zwischen Religion und Gesellschaft in
seinem Buch: Religiöse Entwicklungen im Islam.
Beobachtet in Marokko und Indonesien. Mit
einem Essay von Bassam Tibi, Suhrkamp Taschenbuch

Wissenschaft 972, Frankfurt a.M. 1991. Er
notiert Phänomene und konstatiert Veränderungen.

Er sieht in der Religion ein Modell für die
Realität, das die Gläubigen oftmals mit der Realität

selber verwechseln, was - wenn die Kluft zu
ihr zu gross wird - zu einer religiösen Krise
(Beispiel: Fundamentalismus) führen kann. Seine

vergleichenden Feldstudien in Indonesien und
Marokko sind Teil einer Sozialgeschichte der
Vorstellungskraft.

Abschliessend sei noch auf ein Buch in
französischer Sprache hingewiesen: Jean-Paul
Charnay, Sociologie religieuse de l'Islam, Verlag
Hachette, Paris 1994. Jenen, die sich durch den
Soziologenjargon nicht abschrecken lassen,
eröffnet dieses geradezu enzyklopädisch aufgebaute

Buch einige verblüffende Einsichten, etwa
wenn Charnay aufzeigt, welche Konsequenzen
die Abwesenheit einer Erbsündenlehre in der
Religion für die Gesellschaft hat, oder wenn er die
Charakterunterschiede zwischen dem christlichen

Teufel und dem islamischen Iblis auf dem
Hintergrund ihrer jeweiligen Gesellschaften
ausdeutet... Thomas Staubli

Luzia Sutter Rehman: Vom Mut, genau hinzusehen.

Feministisch-befreiungstheologische
Interpretationen zur Apokalyptik. Edition Exodus,
Luzern 1998. 160 Seiten, Fr. 29.-.

«Apokalyptein heisst aufdecken, enthüllen,
entlarven, offenbaren. Apokalyptische Sicht will
ganz genau wahrnehmen. Etwas für wahr
nehmen, auch wenn es viele andere nicht sehen
können...» (S. 64). Apokalyptik ist «eine
Weltsicht, eine theologische Perspektive, auch eine
Literaturströmung» (S. 65), die sich, nicht nur
sorgfältig erforscht, sondern auf heutige
Auseinandersetzungen hin gedeutet, als Schule einer
ebenso genauen wie sinnlichenpolitischen Praxis
erweist. Wer sich vom zuweilen plakativ korrekten

Sprachgebrauch der feministischen Befrei¬

ungstheologie nicht irritieren lässt, entdeckt im
neuen Essayband der Basler Theologin Luzia
Sutter Rehmann begeisternde Möglichkeiten,
vernachlässigte biblische Texte neu zu deuten:

Die vier Stammmütter Jesu aus dem - auf den
ersten Blick hoffnungslos androzentrischen -
matthäischen Stammbaum (Mt.l) entpuppen sich
als «weibliche Genealogie», als «Gegentext» (S.
56), der ein nie gesehenes helles Licht auf das
Dreieck Maria-Josef-Jesus wirft. Der Prophet
Daniel bekommt ein neues Gesicht, wenn seine
subversiven Beziehungen zu den Frauen am Hofe
des Belsazzar aufgedeckt werden (S. 13-31).
Selbst die Exegese der vermeintlich gänzlich
jenseitsbezogenen und frauenverachtenden
Johannesapokalypse fördert eine prägnante politische
Theologie zutage: Die in vielen gewalthaltigen

339


	Diskussion : wo sind die Genossinnen und Genossen im Islam? (NW 9/99)

