Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 11

Artikel: Diskussion : wo sind die Genossinnen und Genossen im Islam? (NW
9/99)

Autor: Staubli, Thomas

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144205

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 14.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144205
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

buirgerlich-androzentrischen Ehevertrags
durch die Frauen sei «das wesentliche po-
litische Ereignis der vergangenen Jahr-
zehnte»(NW 5/99, S. 148).
Ich freue mich auf die Fortsetzung des
Gesprichs und griisse Dich herzlich.
Ina Praetorius

1 Ausfiihrlicheres zum Verhéltnis der Politikverstind-
nisse in: Ulrike Wagener, Dorothee Markert, Antje
Schrupp, Adrea Giinter, Liebe zur Freiheit, Hunger
nach Sinn. Flugschrift iiber Weiberwirtschaft und den
Anfang der Politik, Riisselsheim 1999, v.a. S. 26 ff.

Insgesamt gibt es derzeit im feministischen Denken
eine Bewegung, die den Stellenwert herkémmlichen
Politik-Machens von menschlichen Grundgegebenhei-
ten her neu positioniert. Vgl. neuerdings: Martha
Nussbaum, Gerechtigkeit oder das gute Leben, Frank-
furt a.M. 1998; Hadwig Miiller, Leidenschaft. Stirke
der Armen — Stiirke Gottes, Mainz 1998.

2 Liebe zur Freiheit,a a.0., S. 11.

3 Es besteht ein entscheidender, aber immer wieder
ausgeblendeter Unterschied zwischen naiven Diffe-
renztheorien, die die Komplementaritét der Geschlech-
ter «nur umdrehen», und solchen, die die Dekonstruk-
tion vermeintlicher Komplementarititen voraussetzen
und dennoch an der Relevanz der Geschlechterdiffe-
renz festhalten.

Wo sind die Genossinnen und Genossen im Islam? (NW 9/99)

Seit Jahren gehort die Vorstellung, in Koniz
nicht nur von Strassenputzmaschinen, Pressluft-
bohrern, Kindergeschrei und Kirchenglocken,
sondern auch vom Gesang des Muezzin — und sei
es eine liber Megafon verbreitete Konserve — ge-
weckt zu werden, zu meinen Wunschtrdumen.
Wahrscheinlich werde ich die Realisierung dieser
Utopie nicht mehr erleben. Umso mehr freute mich
das Islamheft der Neuen Wege als Mosaikstein-
chen zur Ebnung des Weges in diese Richtung.

Religios motivierter Sozialismus im Islam

Allerdings vermisste ich in der Nummer einige
auf NW-Leserlnnen hin spezifizierte Themen und
Hinweise zum Themenkreis «Islam und Sozialis-
mus» bzw. die Beantwortung der Frage, welches
die Genossinnen und Genossen der christlichen
religiésen SozialistInnen im Islam sind. Ich stell-
te mir diese Frage schon nach der Lektiire des
Berichts vom Kongress des Internationalen Bun-
des Religitser Sozialistinnen und Sozialisten
1997 in Espoo (vgl. NW Nr. 10/1997, S. 307f.).
Muslimische Gesprichspartnerlnnen werden dort
mit keinem Wort erwihnt. Ist es moglich, dass
ausgerechnet religiose Sozialistlnnen den Aus-
tausch und die Zusammenarbeit iiber Religions-
grenzen hinweg vernachldssigen? Oder fehlt
es schlicht an PartnerInnen im muslimischen
Raum? Da wiisste ich gerne mehr.

Selber kann ich zur Beantwortung dieser Fra-
ge, die vielleicht auch andere interessiert, nur den
einschldgigen Abschnitt aus einem Buch referie-
ren, das in der appetitlich kommentierten Litera-
turliste von Al Imfeld leider fehlt — fiir mich
gehort es zu den Trouvaillen erster Klasse der
letzten Jahre:

Andreas Meier, Der politische Auftrag des
Islam. Programme und Kritik zwischen Funda-

338

mentalismus und Reformen. Originalstimmen
aus der islamischen Welt, Peter Hammer Verlag,
Wuppertal 1994.

Das Buch ist eine dusserst klug und informiert
kommentierte Anthologie politisch einschlagiger
Texte, die den des Arabischen unkundigen
deutschsprachigen LeserInnen sonst absolut un-
zugédnglich wiéren. Es sind Primérquellen, die
einen geradezu intimen Einblick in das gegen-
wirtige politisch-islamische Denken, Fiihlen und
Handeln erlauben, von Saddam Husseins Hel-
denrede aus dem Jahr 1981 iiber Muhammad
Chalids Reflexion iiber «Jesus, Muhammad und
die Verantwortung des religiosen Gewissens» bis
hin zum Wirtschaftsprogramm der islamischen
Heilsfront in Algerien.

Was nun das Thema des religiés motivierten
Sozialismus angeht, so wird es in diesem Buch
anhand einer Streitschrift des 1910 im syrischen
Homs geborenen Rechtsgelehrten Mustafa as-
Siba’i aus dem Jahr 1959 mit dem Titel «Der
islamische Sozialismus» aufs Tapet gebracht,
Darin geht es dem Moslembruder keineswegs um
eine Integration sozialistischer oder kommunisti-
scher Uberlegungen in den Islam. Angesichts der
damaligen Propaganda der Ba’ath-Partei in Syri-
en und anderer sozialistischer Parteien im arabi-
schen Raum geht es ihm vielmehr darum zu zei-
gen, dass der Islam selber ein viel perfekteres
sozialistisches System anzubieten hat, das unter
dem Propheten Muhammad in der Verfassung fiir
die Stadt Medina ausgearbeitet wurde und seit
Jahrhunderten erfolgreich praktiziert wird.

«Soziale Solidaritéit» als Leitbegriff

Leitbegriff der Schrift ist die «soziale Solidari-
tit» (at-takaful al-idschtim’i), die auf der fiinften
Saule des Islam, der Sozialsteuer (zakat), basiert.



Bezugsgrosse der «sozialen Solidaritit» ist weder
die Gesellschaft als Ganzes, noch das Individu-
um, sondern die konkrete Gemeinschaft der er-
weckten Muslime. Und sie wird nicht durch dus-
seren (staatlichen) Druck realisiert, sondern
durch den personlichen Glauben motiviert. Auch
die nicht-islamischen Schutzbefohlenen der isla-
mischen Linder (Christen und Juden) genossen
die Rechte der «sozialen Solidaritdt». Andreas
Meier riickt as-Siba’is Konzept auf der prinzipi-
ellen Ebene in die Nihe der katholischen Sozial-
lehre, auf der okonomischen in die Nihe der
sozialen Marktwirtschaft.

Gemessen am jesuanischen Kriterium «an ih-
ren Friichten werdet ihr sie erkennen» kommt
Meier zum Schluss, dass die Moslembriider mit
ihrem «sozialistischen» Gemeinschaftskonzept
effizienter waren als die sog. progressiven Re-
gime mit ihren diversen Varianten eines arabi-
schen Sozialismus. Es sei deshalb nicht verwun-
derlich, dass etwa das Wirtschaftsprogramm der
Islamischen Heilsfront in Algerien (1989) as-
Siba’is Leitbegriff der «sozialen Solidaritét» auf-
gegriffen habe. Dort findet sich u.a. der folgende,
sich von sozialistischen und kapitalistischen
Staatskonzepten distanzierende Abschnitt: «In
Zeiten der wirtschaftlichen oder sozialen Krise
wird ein Fonds fiir <soziale Solidaritédt> und Scha-
ria-gemésse Kreditvergabe eingerichtet. Ein
Staat, der bei seinen Biirgern Kredit aufnimmt,
um Gerechtigkeit herzustellen, ist in jedem Fall
besser als ein Staat, der das Gut der Blirger in
rauberischer Absicht an sich reisst; und er ist
ebenfalls besser als der Staat,der sich auf Inflation
oder Auslandverschuldung stiitzt» (a.a.0.,S.422).

Scharia-gemisse Kreditvergabe heisst insbe-

sondere ein vom Wucher befreites Bankensystem.
Sind wir da nicht sehr nahe beim Konzept alterna-
tiver Banken? Man wagt zu ahnen, dass sich
hinter den Moslembriidern mehr verbirgt als
Frauenhasser und Halsaufschlitzer. Etwa gar Ge-
sprachspartner christlicher Sozialisten?

Aus einer quasi hoheren Warte betrachtet der
amerikanische Ethnologe Clifford Geertz das
Verhiltnis zwischen Religion und Gesellschaft in
seinem Buch: Religitse Entwicklungen im Islam.
Beobachtet in Marokko und Indonesien. Mit ei-
nem Essay von Bassam Tibi, Suhrkamp Taschen-
buch Wissenschaft 972, Frankfurt a.M. 1991. Er
notiert Phiinomene und konstatiert Verdnderun-
gen. Er sieht in der Religion ein Modell fiir die
Realitét, das die Gldubigen oftmals mit der Reali-
tiat selber verwechseln, was — wenn die Kluft zu
ihr zu gross wird — zu einer religiosen Krise
(Beispiel: Fundamentalismus) fiihren kann. Sei-
ne vergleichenden Feldstudien in Indonesien und
Marokko sind Teil einer Sozialgeschichte der
Vorstellungskraft.

Abschliessend sei noch auf ein Buch in
franzdsischer Sprache hingewiesen: Jean-Paul
Charnay, Sociologie religieuse de I’Islam, Verlag
Hachette, Paris 1994. Jenen, die sich durch den
Soziologenjargon nicht abschrecken lassen, er-
offnet dieses geradezu enzyklopédisch aufgebau-
te Buch einige verbliiffende Einsichten, etwa
wenn Charnay aufzeigt, welche Konsequenzen
die Abwesenheit einer Erbsiindenlehre in der Re-
ligion fiir die Gesellschaft hat, oder wenn er die
Charakterunterschiede zwischen dem christli-
chen Teufel und dem islamischen /blis auf dem
Hintergrund ihrer jeweiligen Gesellschaften aus-
deutet... Thomas Staubli

Luzia Sutter Rehman: Vom Mut, genau hinzuse-
hen. Feministisch-befreiungstheologische Inter-
pretationen zur Apokalyptik. Edition Exodus,
Luzern 1998. 160 Seiten, Fr. 29 —.

«Apokalyptein heisst aufdecken, enthiillen,
entlarven, offenbaren. Apokalyptische Sicht will
ganz genau wahrnehmen. Etwas fiir wahr neh-
men, auch wenn es viele andere nicht sehen
konnen..» (S. 64). Apokalyptik ist «eine Welt-
sicht, eine theologische Perspektive, auch eine
Literaturstromung» (S. 65), die sich, nicht nur
sorgfiltig erforscht, sondern auf heutige Aus-
einandersetzungen hin gedeutet, als Schule einer
ebenso genauen wie sinnlichen politischen Praxis
erweist. Wer sich vom zuweilen plakativ korrek-
ten Sprachgebrauch der feministischen Befrei-

ungstheologie nicht irritieren lédsst, entdeckt im
neuen Essayband der Basler Theologin Luzia
Sutter Rehmann begeisternde Moglichkeiten,
vernachlassigte biblische Texte neu zu deuten:
Die vier Stammmiitter Jesu aus dem — auf den
ersten Blick hoffnungslos androzentrischen —
matthéischen Stammbaum (Mt.1) entpuppen sich
als «weibliche Genealogie», als «Gegentext» (S.
56), der ein nie gesehenes helles Licht auf das
Dreieck Maria-Josef-Jesus wirft. Der Prophet
Daniel bekommt ein neues Gesicht, wenn seine
subversiven Beziehungen zu den Frauen am Hofe
des Belsazzar aufgedeckt werden (S. 13-31).
Selbst die Exegese der vermeintlich génzlich jen-
seitsbezogenen und frauenverachtenden Johan-
nesapokalypse fordert eine prégnante politische
Theologie zutage: Die in vielen gewalthaltigen

339



	Diskussion : wo sind die Genossinnen und Genossen im Islam? (NW 9/99)

