
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 9

Artikel: Der Islam - eine Weltreligion in der Schweiz

Autor: Suter, Leonhard

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144193

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144193
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Leonhard Suter

Der Islam - eine Weltreligion in der Schweiz

Der Autor des folgenden Beitrags, Leonhard Suter, ist Pfarrer am Hochschulpfarramt
der Evangelisch-reformierten Landeskirche in Zürich. Er setzt sich seit vielen Jahrenfür
die Anliegen der islamischen Gemeinschaften in Stadt und Kanton Zürich ein. Es geht
dabei um die nach wie vor ungelöste Friedhofsfrage, den Religionsunterricht, eine
Zentralmoschee und um eigene Seelsorger. Es geht nicht zuletzt um einen Islam, der sich ins
öffentliche Leben der Schweiz integriert, letztlich um das Selbstverständnis von Schweizer
Bürgerinnen und Bürgern islamischer Religion. Der Text gibt ein Referat wieder, das
Leonhard Suter am 5. März dieses Jahres im Rotary Club Zürich gehalten hat. Red.

Eine Begegnung in Kairo oder
Die Frage, was wir glauben

Vor ein paar Jahren unternahmen wir
vom Hochschulpfarramt eine Studienreise
mit Studierenden und Assistenten aus
Zürich nach Kairo. In Kairo wurden wir
eingeladen in den «Club deutschsprechender
Ägypter», eine Vereinigung von
Universitätsprofessoren, Leuten aus Wirtschaft und
Kultur, die alle eine Zeitlang in Deutschland

oder einem anderen deutschsprachigen
Land gelebt, studiert, doktoriert, sich

weitergebildet und gearbeitet hatten. Es

waren lauter Leute, denen die guten
Beziehungen zu Europa am Herzen lagen.

Wir wurden also in diesem Club empfangen

zu Gespräch und Diskussion - mitten
in Kairo - in deutscher Sprache. Das Thema

waren der Islam und seine Prägungen
heute. Wir staunten über die Offenheit, mit
der unsere Gastgeber über ihre Religion
Auskunft geben konnten. Wir spürten
schnell, dass Religion und Glaube keine
Angelegenheit waren, die nur die Privatsphäre

eines Menschen etwas anging. Wir
hörten auch den Stolz heraus, der einen
Muslim erfüllt, wenn er über seine Religion
und seinen Glauben Auskunft geben kann.

Unser Erstaunen wurde aber noch grösser,

als plötzlich der Dekan der philosophischen

Fakultät, Prof. Zakzouk, uns sagte:

«Wissen Sie, wir Muslime glauben alles,
was Sie als Christen glauben, auch: Wir
glauben an Abraham, an Moses, an die
Propheten, wir glauben auch an Jesus und
die Jungfrau Maria.» Das war nun aber für
unsere Studierenden doch zuviel, und sie
begannen sich und auch mich als Pfarrer zu
fragen: «Ja glauben wir denn an die Jungfrau

Maria? Ist das nicht ein alter Zopf? Das
glaubt doch höchstens noch der Papst.»

Diese Begegnung mit Muslimen in Kairo
ist beispielhaft: Wir kommen ins

Gespräch über den Islam, wir wollen alles
wissen, wir wollen alles diskutieren, was
wir zu wissen meinen: Wie hat es der Islam
mit der Gewalt? Ist der Islam eine politische

Religion? Werden die Frauen benachteiligt?

Ist er wirtschaftsfeindlich? Kennt
der Islam die Aufklärung? Usw. usw. Die
Muslime aber geben Auskunft - nicht nur
über den Islam, sondern auch aus ihrer
Überzeugung heraus, indem sie sagen, was
sie glauben.

Das ist eine Herausforderung für uns:
Wir sind es nicht mehr gewohnt, zu sagen,
was wir glauben. Wir haben uns mit unseren

religiösen Gefühlen, auch mit den Worten,

die wir dafür brauchen, ins Private,
Intime und Familiäre zurückgezogen. In
der Öffentlichkeit haben die Religion und
ihre Sprache an Bedeutung eingebüsst. Das
verstehen die Muslime eigentlich nicht.

265



Und eine Begegnung mit Muslimen kann
uns schnell in Verlegenheit führen,
vielleicht aber auch die Frage nach unserer
religiösen Identität neu stellen.

Der Islam in der Schweiz

Um Begegnungen mit Muslimen und
Musliminnen zu suchen, müssen wir aber
nicht mehr nach Kairo reisen. Der Islam
findet nicht mehr nur in Kairo, Teheran,
Abu Dabi und Karachi statt, sondern auch
in Genf, Bern, Basel und Zürich. Langsam
aber sicher müssen wir lernen, dass der
Focus der Medien: «Islam schlimme
Ereignisse im Nahen Osten», oft ein einseitiger,

wenn nicht sogar eine falscher und
verleumderischer Focus ist.

Wir lernen, dass der Islam bei uns lebt:
Wir treffen Musliminnen und Muslime in
den Migros und im Denner. Wir arbeiten
Bildschirm an Bildschirm mit muslimischen

Kollegen. Der freundliche Kellner
im Ambassador ist Schute. Chefärzte im
Uni-Spital und Professoren an der ETH
sind Muslime. Der Arzt hat muslimische
Patientinnen. Der Bankier bedient islamische

Kunden. Unsere Kinder gehen mit
muslimischen «Gspänli» in die Schule.
Muslime gehen wie wir ins Kieser Training

Unsere Töchter haben einen muslimischen

Freund. Unsere Grosseltern haben
muslimische Enkel, die hier zur Welt
gekommen sind. In allen Lebensbereichen, in
Freizeit, Beruf und Familie, können wir
damit rechnen, dass wir Menschen begegnen,

deren Religion der Islam ist.
Rund 150 000 bis 200 000 Musliminnen

und Muslime leben in der Schweiz. 35 000
bis 40 000 sind es im Kanton Zürich,
15 000 bis 18 000 in der Stadt Zürich. Sie
bilden unterdessen die drittgrösste
Religionsgemeinschaft in der Schweiz, nach den
Katholiken und Protestanten, weit vor den
Christkatholiken, Orthodoxen und Juden.
Die Muslime sind in den letzten Jahrzehnten

in der Schweiz zu einer bedeutenden
Minderheit geworden, beinahe unbemerkt
von der Öffentlichkeit. Dies hat viele
Gründe: Einer ist bestimmt, dass wir nicht
von den Muslimen in der Schweiz als

266

einer geschlossenen Gruppierung sprechen
können. Zu verschieden sind sie, zu vielfältig

ist ihre Herkunft, religiös, kulturell und
sozial.

Wer sind sie also, die Musliminnen
und Muslime in der Schweiz? Es sind -
das ist noch ihr grösster gemeinsame Nenner

- Eingewanderte aus islamischen
Ländern. Noch, denn bald wird das Gesicht des
Islam in der Schweiz von einer neuen
Generation junger Männer und Frauen
geprägt sein, die hier geboren und
aufgewachsen sind.

Die erste namhafte Einwanderung von
Musliminnen und Muslimen hat vor 30 bis
35 Jahren stattgefunden: Das waren vor
allem Leute mit hoher Bildung in technischen

Berufen, Ingenieure und auch Mediziner.

Sie sind heute längst Schweizer
geworden und in unsere Gesellschaft
integriert. Es sind aber gerade diejenigen Leute,

die sich in hohem Masse in den vielen
muslimischen Organisationen engagieren
und für ihre Glaubensbrüder und -Schwestern,

für deren Integration und damit auch
für unsere Gesellschaft unschätzbare Dienste

leisten.
Heute gehört der grösste Teil zu einer

unteren sozialen Schicht: Die eingewanderten

Musliminnen und Muslime stammen

in ihren Herkunftsländern selbst oft
aus ländlichen Regionen; statt in die dortigen

städtischen Zentren zu ziehen, sind sie
als Arbeitskräfte für einfache, unqualifizierte

Arbeit nach Westeuropa gekommen.
Ihre Bildung entspricht keineswegs unseren

Standards, allein das Erlernen der
deutschen Sprache kann mit grössten
Schwierigkeiten verbunden sein.

In der Haltung zu ihrer Religion herrscht
unter den Musliminnen und Muslimen eine
grosse Vielfalt der Meinungen und
Verhaltensweisen, der Praxis und Beheimatung.
Viele Musliminnen und Muslime leben
ihre Religion vor allem an hohen Feiertagen

oder wenden sich religiösen Fragen
erst in Lebenskrisen zu. Anderen wird erst
hier in unserer christlich geprägten, aber
säkularen Welt bewusst, dass Muslim sein
nicht selbstverständlich vorgegeben ist. Es
ist auch keineswegs so, dass Leute aus den



unteren sozialen Schichten religiöser wären

als andere.

Die islamischen Organisationen und
ihre Anliegen in Zürich

In Zürich gibt es zehn islamische
Gemeinschaften, die ähnliche Aufgaben
wahrnehmen wie unsere Kirchgemeinden.
Sie laden ein zu den gemeinsamen Gebeten,

sie bieten ihren Mitgliedern Beratung
an in religiösen Fragen und anderen
Lebensproblemen, und sie versuchen den hier
aufwachsenden Kindern eine elementare
religiöse Bildung zu vermitteln.

Diese Gemeinschaften sind zu einem
grossen Teil geprägt durch die Herkunft
ihrer Mitglieder: Es gibt vier türkische
Vereinigungen, eine bosnische, eine
kosovoalbanische, eine pakistanische und die
sogenannte arabische Gemeinschaft.
Selbstverständlich sprechen die Leute in ihren
Gemeinschaften die Sprachen ihres
Heimatlandes und hören die Predigt im
Freitagsgebet jeweils in ihrer Sprache.

So sind die muslimischen
Religionsgemeinschaften zugleich Sprachgemeinschaften

und ein bisschen auch Heimatvereine.

Hier erhalten türkische Frauen
Deutschunterricht. Hier wird den
Menschen geholfen, Zugang zu den Behörden
zu finden. Arbeit wird vermittelt. Eltern
und Schüler - aber auch Lehrkräfte -
bekommen Unterstützung, wenn Probleme in
der Schule auftauchen. So schaffen diese
Organisationen für ihre Landsleute ein
Stück Heimat auf fremdem Boden, helfen
ihnen, ihre Idehtität zu bewahren, und
fördern durch diese vielfältige Hilfe gleichzeitig

das Einleben der Eingewanderten in der
Stadt und im Kanton.

Gerade die Organe der Stadt haben
längst erkannt, dass der Weg zur Integration

der eingewanderten Musliminnen und
Muslime nicht zuletzt über die religiösen
Gemeinschaften erfolgt: Diese sind in der
Lage, bei Problemen zwischen ihren
Mitgliedern und den Behörden oder den
Lehrkräften usw. zu vermitteln und zu
helfen.

Die Musliminnen und Muslime in Zü¬

rich haben vier gewichtige Anliegen. Um
damit bei den Behörden Gehör zu bekommen,

haben sie sich in einem Dachverband
zusammengeschlossen.

Der Friedhof

Das prominenteste Anliegen, und auch
das dringlichste, ist der Friedhof. Die
Musliminnen und Muslime in Zürich haben
keinen Ort, wo sie ihre verstorbenen
Angehörigen nach ihrem Ritus bestatten können.
Das hat zur Folge, dass viele Gläubige ihre
Toten zurück in ihre Heimatländer bringen.
Das ist teuer und menschlich unbefriedigend,

wenn nicht zum Teil gar unwürdig.
Die Friedhofsfrage ist im Kanton Zürich
nicht mehr bloss das Problem einiger weniger.

Eine religiöse Minderheit stellt den
Anspruch auf das in unserer Verfassung
garantierte Recht aufeine schickliche
Beerdigung.

Im Kanton Zürich müsste die
Bestattungsverordnung geändert werden, so dass
ein Teil der Grabfelder auf öffentlichen
Friedhöfen für muslimische Bestattungen
reserviert werden könnte. Wie schon in
anderen Schweizer Städten und Kantonen
sollte auch in Zürich bald eine Lösung für
diese dringliche Friedhofsfrage gefunden
werden.

Die Moschee

Die zehn islamischen Gemeinschaften in
Zürich haben ihre eigenen «Moscheen»,
das heisst ihre Versammlungs- und Gebetsräume.

Sie fragen sich vielleicht, wo denn
diese Moscheen sind. Sie fallen in der Tat
nicht auf. Wir finden sie in einem Gewerbehinterhof

am Goldbrunnenplatz, in einem
Keller an der Weinbergstrasse, in einer
alten Villa beim Bucheggplatz, im Gaswerk
Schlieren oder in einer Fabrik in Altstetten.
Die Muslime haben ihre Moscheen mit
Sorgfalt und Liebe eingerichtet, so gut es
eben geht. Die Moscheen sind zwar alle zu
klein; aber grössere, geeignetere Räume zu
finden, ist schwierig und erst noch zu teuer.
Diese Hinterhofmoscheen symbolisieren
jedoch den gesellschaftlichen Ort des Islam

267



bei uns: Er wird abgedrängt, unsichtbar
gemacht. Wir nehmen ihn nur marginal und
aufgesplittert wahr.

So besteht der Wunsch nach einer
Zentralmoschee in Zürich, einem Zentrum des
muslimischen Glaubens im öffentlichen
Leben unserer Gesellschaft, einem Ort, an
dem die Muslime die Verantwortung, die
sie für ihre Gläubigen und für das Ganze
unserer Gesellschaft mittragen wollen,
auch symbolisch zum Ausdruck bringen
können.

Religionsunterricht

In einigen Bundesländern Deutschlands
und in Österreich wurden Modelle für
schulischen Religionsunterricht für
muslimische Kinder entwickelt. Angebote für
Religionsunterricht gibt es in den islamischen

Gemeinschaften. Wahrscheinlich
kommt aber nur ein kleiner Teil der
muslimischen Kinder, die hier aufwachsen und
zur Schule gehen, in den Genuss von
elementarer religiöser Bildung, wie sie für
Kinder aus christlichen Familien bereits in
unserer Schule angeboten wird.

In den islamischen Gemeinschaften
besteht die Befürchtung, dass es nicht gelingt,
auch der zweiten und dritten muslimischen
Generation in der Schweiz eine religiöse
Bildung zukommen zu lassen. Elementares
Wissen über den Koran, die Geschichte des
Propheten Muhammad und über die
religiösen Vorschriften im Islam gehören
selbstverständlich auch zu einem Leben als
Muslimin oder Muslim. Der Verlust dieses
Wissens wäre ein Verlust von Identität und
ein Zeichen religiöser Heimatlosigkeit.

Die Theologen und Seelsorger

Eine islamische Gemeinde wird theologisch

und seelsorgerlich betreut von ihrem
Imam und Vorbeter, dem Pendant zu unseren

reformierten Pfarrern. Bei den Zürcher
Gemeinschaften besteht Bedarf an geeigneten

und gut ausgebildeten Theologen
und Seelsorgern. Längst sind die Zeiten
vorbei, als es genügte, dass hin und wieder
ein Imam aus Ägypten oder aus Bosnien

seiner Gemeinschaft in Zürich einen
Besuch abstattete, predigte und tröstete. Die
Musliminnen und Muslime, die hier leben,
brauchen theologisch ausgebildete Leute,
die auch hier leben, mit ihnen leben und
ihre Fragen und Probleme kennen. Das
Leben einer muslimischen Familie in Zürich
unterscheidet sich doch wesentlich vom
Leben einer muslimischen Familie in Kairo
oder in einem Dorf in den Bergen des
Kosovo.

Dieser Bedarf an geschulten
«Gemeindeleitern» ist offensichtlich und wird nur
langfristig zu befriedigen sein. Denn mit
diesem Problem verbindet sich eine weitere

Frage: Braucht es nicht auch an unseren

Hochschulen einen Ausbildungsgang
für islamische Theologen? Sollten die
zukünftigen Imame, Seelsorger und
Religionslehrer nicht eine unseren Massstäben
entsprechende Ausbildung erhalten?

Die neue Diaspora-Situation

Für den Islam ist die Situation, dass
Musliminnen und Muslime in nicht-islamischen

Ländern leben, neu .Das Leben in der
Diaspora ist von der Offenbarungsschrift
des Islam, vom Koran, nicht vorgesehen.
Denn im Koran und in den Ursprungszeiten
des Islam war klar, dass nur die islamische
Gesellschaftsordnung die freie Religionsausübung

der Musliminnen und Muslime
garantierte. Diese Gesellschaftsordnung
war exemplarisch realisiert worden in der
kleinen Wüstenstadt Medina, wo der
Prophet von den Einwohnern das Mandat der
politischen Leitung der Stadt erhalten hatte.

Muslime sollten nur dort leben, wo ihre
Religion und ihr Glaube durch die Obrigkeit

geschützt würden.
Historisch hat sich diese Empfehlung

durchaus bewährt: In christlichen
Herrschaftsgebieten, vor allem im späten
Mittelalter in Spanien und Sizilien, wurden die
Musliminnen und Muslime genötigt, sich
taufen zu lassen oder auszuwandern.

Aus dieser Sicht wird deutlich, dass das
Leben in Gebieten, die nicht traditionell
islamisch geprägt sind, eine Herausforderung

für Musliminnen und Muslime bedeu-

268



tet. Vieles, was in den Herkunftsländern der
Eingewanderten selbstverständlich war,
muss neu durchdacht und neu formuliert
werden.

Islam oder Tradition heisst das Stichwort,

das viele jungen Musliminnen und
Muslime bei uns verwenden. Sie sind skeptisch

gegenüber dem traditionsverhafteten
Islam, den ihre Eltern von zu Hause mitgebracht

haben, sie suchen nach einem Islam,
den sie hier leben und auch vertreten können.

Diese junge Generation von
Menschen, die alle hier geboren wurden, zur
Schule gegangen sind, eine Ausbildung
erhalten oder im Studium stehen und eigene
Familien gründen, will weg von
mitgebrachten Traditionen. Sie wollen einen
modernen und aufgeklärten Islam, auf den
sie stolz sein können. Diese jungen
Menschen werden in Bälde das Gesicht oder
besser die vielfältigen Gesichter des Islam
in der Schweiz prägen.

Die «Einbürgerung» einer «immigrierten»
Religion

So wie sich die muslimische Jugend in
der Schweiz integriert, sich einbürgert, hier
ihre Wurzeln und ihre Heimat findet, wird
sich auch der Islam als Religion in der
Schweiz, in unserer Gesellschaft «einbürgern».

Nicht nur die Menschen sollen hier
ihre Wurzeln schlagen, sondern auch ihre
Religion, der Islam. Wiederum verschiebt
sich unser Blick: Wir schauen nicht mehr
auf den Islam in der Diaspora, auf einen
Islam aus der Fremde, sondern auf einen
Islam, der hier seine eigene Ausprägung,
seine eigene Geschichte findet. Ein
muslimischer Geschichtsstudent hat mir gesagt:
«Wir Muslime haben hier in der Schweiz
bereits eine -Dwenn auch kurze - Geschichte.

Weil wir hier eine Geschichte haben,
fühlen wir uns hier auch zu Hause und wollen

an dieser Geschichte weiterarbeiten.»
Für die Musliminnen und Muslime in

unserem Land heisst dies, bewusst die
Integration des Islam in das öffentliche Leben
zu fördern und zu vermeiden, dass der
Islam nur in Hinterhöfen und Kellern gelebt
werden kann. Es heisst, dem Islam hier bei

uns eine Sprache zu geben,unsere deutsche
Sprache, die in Zukunft auch die Sprache
der islamischen Menschen sein wird, die
hier bei uns aufwachsen, zur Schule gehen
und arbeiten werden. Die Muslime werden
lernen, dass sie innerhalb unserer Gesellschaft,

welche die Religionsfreiheit garantiert

und schützt, ihren Glauben leben können,

dass sie Anerkennung und Respekt
erfahren.

Die islamischen Gemeinschaften in
Zürich wollen mehrheitlich diesen Weg
gehen. Sie werden aber nicht darum
herumkommen, auch Forderungen zu stellen und
Rechte einzufordern. Dazu gehört zum
Beispiel die Forderung nach einem Friedhof
für die muslimischen Einwohnerinnen und
Einwohner dieser Stadt und dieses Kantons.

Für uns würde das bedeuten, dass wir
den Islam nicht mehr als eine fremde,
importierte Religion betrachten und ihn nicht
mehr nur nach den Headlines der Ereignisse

in sog. islamischen Ländern beurteilen
dürften. Wir, das heisst unsere schweizerischen

Behörden und Institutionen, die
Verantwortlichen in Wirtschaft und
Öffentlichkeit, aber auch die Kirchen, müssten in
Zukunft dem Islam, wie er sich in unserem
Land zeigt und leben lässt, mehr Aufmerksamkeit

schenken.

Der eine Gott oder Wie wir miteinander
ins Gespräch kommen

Die Musliminnen und Muslime sind
überzeugt, dass sie den gleichen Gott
verehren wie wir Christinnen und Christen.
Der Professor in Kairo sagte zu uns: «Wir
glauben alles, was ihr glaubt, auch.» Dieser
Satz mag uns Theologen und Christinnen
irritieren, er signalisiert aber ein
Gesprächsangebot. Auf der Basis, dass wir
den einen Gott verehren, der keine anderen
Götter neben sich duldet, wie die hebräische

Bibel sagt, sollten wir dieses
Gesprächsangebot der Muslime annehmen
und uns darauf einlassen, bei allen
Gelegenheiten, die sich uns bieten. - Und diese
Gelegenheiten werden hier in Zürich
immer mehr.

269


	Der Islam - eine Weltreligion in der Schweiz

