
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 9

Artikel: Glauben und glauben lassen, nicht glauben und nicht glauben lassen

Autor: Fähndrich, Hartmut

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144191

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144191
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hartmut Fähndrich

Glauben und glauben lassen, nicht glauben
und nicht glauben lassen

Hartmut Fähndrich, einer der bedeutendsten Islamspezialisten in der Schweiz und
Übersetzer zahlreicher Werke aus der arabischen Literatur, legt in seinem Artikel dar, wie
schwierig es hüben und drüben ist, den Islam ohne ideologische Brille zu sehen und das
Wesentliche an ihm vom Unwesentlichen zu unterscheiden. DerAutorprägt den Schlüsselbegriff

der «Überislamisierung», um damit aufzuzeigen, wie gerade die Diskussionen
über so emotionale Fragen wie das Tragen des Kopftuchs oder die Beteiligung von
Mädchen am Schwimmunterricht nicht das Wesentliche des Islam berühren, obschon sie
nach dem Argumentationsmuster von «islamisch» oder «unislamisch» verlaufen. Wichtig
ist sodann Fähndrichs Plädoyerfür unser «interessiertes Entgegenkommen», das
Musliminnen und Muslimen das Gefühl vermitteln soll, auch in der Fremde als Menschen
anerkannt zu werden. Red.

Unglückliche Äusserungen und
Verhaltensweisen

Das sei wirklich schön in der Schweiz,
so mit heiterer Gelassenheit der neue
Staatssekretär Franz von Däniken im
«Rendezvous am Mittag» (15.6.1999),
dass hierzulande Politik so rational sei.
Immer leuchte irgendwie Descartes im
Hintergrund. Das sei ja weissgott nicht
überall so. In anderen Regionen der Welt -
der Balkan wurde als konkretes Beispiel
genannt, andere müsste man sich dazu denken

- politisiere man ja wirklich irrational.
Und diese bemerkenswerte Kluft zwischen
kartesianischem Rationalismus und eben
dessen Gegenteil sei beileibe kein Resultat
materieller oder historischer Entwicklung,
sondern ein Kultur- oder Mentalitätsunterschied-

der offenbar nichts mit Geschichte
zu tun hat -, etwas wohl Essentialistisches,
dem wie immer gearteten Wesen einer
Region auf ewig anhaftend.

Unglückliche Äusserungen wie diese
sind geeignet, Missverständnisse zu
vergrössern; denn Personen, die aus dergleichen

Regionen der Irrationalität kommen,

256

könnte dieser Makel, dieser Ruch auch hier
noch anhaften und sie zu «schwierigen
Bürgern» machen.

Doch lassen wir auch die andere Seite
nicht ungeschoren. Da hatte das EDA eine
Gruppe iranischer Journalisten zu einer
Rundreise durch die Schweiz geladen. Eine
schöne Sache, um helvetische Realität den
Gästen näherzubringen. Damit klemmte es

jedoch bei einem Déjeuner mit ein paar
hiesigen Gästen. Als nämlich ein Kellner
kam, um Wein anzubieten, lehnte der ebenfalls

eingeladene iranische Botschafter
nicht nur das ihm versagte Getränk ab,
sondern er schickte den Kellner kurzerhand
hinaus - und die Gastgeber schwiegen.
Welch helvetische Realität, ein Déjeuner
ohne Wein aus eigenen Reben, weil dieser
den Gästen Anathema ist! Und ein
jungdynamischer Diplomat fand im privaten
Gespräch den Vorgang auch noch
entschuldbar. Man müsse das verstehen: Der
Geruch des Weines... Ein Gespräch mit
Weintrinkern... Das sind doch Muslime...

Nein, man versteht nicht!
Wenn demgegenüber die Absage eines

iranischen Staatsbesuchs in Frankreich



(NZZ 30.3.99) nicht nur den Grund gehabt
haben mag, dass die Franzosen darauf
bestanden bei offiziellen Anlässen (in Frankreich!)

auch Wein kredenzen zu dürfen
so kann man die klare Haltung der französischen

Protokollverantwortlichen nur
loben lächelnd zwar, aber doch loben. Offenbar

sagten sie nein.

Der Islam ist hier und wird hier
bleiben

Ist also doch der Osten der Osten, der
Westen der Westen «and ne'er the twain
shall meet»?

Das wäre zu einfach, und es wäre eine
Kapitulation auf eine Art, wie wir sie uns
nicht (mehr) erlauben können. Denn: In der
Schweiz leben zur Zeit etwa 200 000
Personen muslimischen Glaubens, und die
Tendenz ist steigend. Für das Jahr 1970 gab
das Bundesamt für Statistik die Zahl von
16 353 an, für 1990 152 215. 95% davon
sind Ausländerinnen und Ausländer, und
sie stammen mehrheitlich aus einigen
wenigen Ländern: etwa 65 000 aus der Türkei,
etwa 55 000 aus (dem inzwischen ehemaligen)

Jugoslawien, rund 5000 aus dem Libanon,

etwa 2500 aus Tunesien und 2300 aus
Iran (Angaben von 1990).

Der Islam also ist hier, und er wird hier
bleiben, sicher einmal für die absehbare
Zeit, so kann man es sagen, so hört man es
vielerorts. Doch was soll das, «der Islam»?
Wer ist da gekommen? Wer bleibt hier?
Wer immer Islam mitbringt oder hier
vertritt, kommt auf zwei Füssen, hat Name,
Anschrift und Gesicht. Es sind Menschen
mit Vorstellungen, mit politischen
Erfahrungen, mit der Kenntnis gewisser
gesellschaftlicher, damit auch familiärer Strukturen,

mit Überzeugungen im Bereich von
Ethik, Moral oder Religion, all das erworben

in Ländern, deren Strukturen sich von
mitteleuropäischen zum Teil bemerkenswert

unterscheiden. Sie kommen und freuen

sich entweder, gewissen Strukturen
entkommen zu sein und sich freier bewegen zu
können, oder sie sehnen diese Strukturen
zurück, die ihnen Sicherheit boten, halten
sich an Mitgebrachtem fest. Und sie erle¬

ben oder spüren vielfach eine unterschiedlich

stark ausgeprägte Skepsis oder Abneigung

ihnen, als Fremden, als Ausländerinnen,

als Muslimen gegenüber, eine Skepsis
oder Abneigung, denen sie oft mit einer
besonders akzentuierten Ausgestaltung
eigener Vorstellungen begegnen.

Diese vielfältigen Aspekte nicht zu
sehen und für jegliches abweichende Verhalten

bei Immigranten aus Ländern mit
mehrheitlich muslimischer Bevölkerung bzw.
ihren Kindern «den Islam» verantwortlich
zu machen, ist Ausgangspunkt zahlreicher,
vielleicht der wesentlichsten
Missverständnisse, und zwar auf islamischer wie
auf nicht-islamischer Seite, bei denen, die
das vielzitierte «Gespräch» oder Verständnis

für die anderen suchen, wie bei denen,
die beides ablehnen. Alle Seiten erzählen
uns, wie «der Islam» wirklich ist, wie echtes

islamisches Leben aussieht.
Und der Missverständnisse sind immer

noch viele, in Bereichen der Theologie, der
Geschichte und der Erwartungen, in drei
Bereichen also, die stark geprägt sind von
der Nähe derjenigen Länder, aus denen die
muslimische Wohnbevölkerung hierzulande

stammt, charakterisiert durch Nachbarschaft

mit ihren entgegengesetzten Folgen
der Ähnlichkeit und des Austauschs auf der
einen und der Reibung und Ablehnung auf
der anderen Seite.

Schwierige Verständigung über
Religion

Wesentliche Begriffe des Glaubens und
der Glaubenspraxis machen diese - die
Missverständnisse fördernde - Nähe rasch
deutlich. Entspricht der Gott der einen
wirklich dem der anderen? Höchstwahrscheinlich,

soweit es seine Allmacht und
seine Güte, seine Schöpferkraft und seine
Richterfunktion und auch seine Bezeichnung

angeht, nämlich «Gott». Doch es gibt
Unterschiede, besonders den der Einbettung

Gottes in eine Trinität, gemeinsam mit
einem Sohn und einem separat gedachten
Heiligen Geist. Doch während dogmatisch
orientierte muslimische Gläubige häufig
auf der Bezeichnung «Allah» bestehen, um

257



die Differenz zu akzentuieren, haben eher
mystisch orientierte Personen im allgemeinen

nie grosse Mühe gehabt, zu dem einen,
dem gemeinsamen Gott zu beten.

Bei Muhammad und Christus werden
die Unterschiede offenbar, weshalb die
Vorwürfe von muslimischer Seite sich oft
auf dieses Thema beziehen. Den Islam als
muhammedanische/mohammedanische
Religion zu bezeichnen ist unrichtig, wenn
oder weil darin eine Parallele zur Bezeichnung

«christlich» angedeutet wird.
Muhammad aber war kein Gottessohn, ist auch
nicht auferstanden, sondern er diente Gott
als Gesandter zur Wiederherstellung des

eigentlichen, ursprünglichen Gottesglaubens

eben des Islam. Dass die Volkstradition
in ihrer Muhammadverehrung oft sehr

«katholische» Wege gegangen ist, fällt, bei
Theologen zumal, gern unter den Tisch -
gilt als «unislamisch»!

Moschee und Kirche scheinen eines, sind
es aber nicht. Einerseits ist Gott nicht in
besonderer Weise präsent in der Moschee,
er wird (von) dort angebetet. Andererseits,
auch wenn so mancher Machthaber heutzutage

die Politik aus der Moschee verbannen
möchte, ist die Verbindung von religiöser
und politischer Aktivität in der Moschee
bei vielen Muslimen nichts Abwegiges. Es
ist ein Vorgang, der sich auf eine lange
Geschichte abstützen kann, und viele,
besonders auch Integristen, tun das. Dennoch
ist der heute vielfach gehörte Kampfruf
von der Einheit von Religion und Politik
recht neuen Datums, entstanden aus der
Auseinandersetzung mit dem Westen in
den vergangenen hundert Jahren!

Schon diese drei Beispiele deuten die
Schwierigkeiten an, denen sich eine
Verständigung über Religiöses ausgesetzt
sehen kann. Zu verschiedenartig sind die
Phänomene und ihre Auslegungen auch
unter Muslimen, als dass man bei der Aussage

eines Gläubigen einfach ja sagen und
seine Ansicht als «islamisch» akzeptieren
könnte. Gläubige, christliche, muslimische
oder andere, erklären im allgemeinen, wie
es ist, Punkt. Das birgt die Gefahr in sich,
auch schon das Ende des Gesprächs zu
sein. Wenn sie beginnen, zu sagen, dass sie

258

es so und so sehen, ist schon viel gewonnen.

Die Last der Geschichte

Doch Gespräche dieser Art scheitern
häufig, und das aus verschiedenen Gründen:

Die Geschichte lastet schwer auf uns.
Jahrhunderte der kriegerischen Konfrontation,

der dogmatischen Auseinandersetzung

oder, mehr noch, der Beschimpfung
und Verachtung lassen sich nicht vom
Tisch wischen und durch die Erinnerung
an kulturell produktives Zusammenwirken

- Stichwort Toledo im 12. und 13.
Jahrhundert - ersetzen. Auch ein in Vertretung
der Ahnen aus längst vergangenen
Jahrhunderten vorgenommenes reuevolles
Auf-die-Brust-Schlagen und Haareraufen
ist im Prinzip unergiebig. Hier wird so
mancher falsche Pfad beschritten, wenn
man beispielsweise anfängt, sich für die
Kreuzzüge zu entschuldigen. Das ist keine
nötige Aufarbeitung von Vergangenheit,
die schliesslich dazu führen könnte, dass
beide Seiten ihre Geschichte kritisch
distanziert betrachten würden. Letzteres
erforderte beispielsweise, dass Kriege insgesamt,

auch solche, in denen «Gott viele
Feinde tötete», «Kriege» genannt werden;
dass Macht und Tyrannei, auch wenn sie
im Namen Gottes ausgeübt werden, ihren
richtigen Namen erhalten; dass Religionen
in ihren sehr konträren Erscheinungsweisen

gesehen werden. Und all das auf allen
Seiten.

Nicht Entschuldigungen für längst
Vergangenes sind erforderlich, sondern
Einsichten über Geschehenes. Nicht die Absetzung

von Voltaires «Mahomet» von einer
Genfer Bühne löst ein Problem, sondern
eine Debatte über diese Stück. Auch eine
«Reinigung» der Danteschen «Göttlichen
Komödie» von den einschlägigen
islamfeindlichen Passagen gäbe ebensowenig
her wie eine «Reinigung» des Korans von
antijüdischen Stellen oder der Lutherschen
Tischreden von ihren antitürkischen Tira-
den. Es geht darum, die darin zum
Ausdruck gebrachten Ansichten und die da-



durch geschaffenen Vorstellungen zu
überwinden.

Überislamisierung

Das wäre eine Aufgabe. Das ist die
Aufgabe - eine öffentliche Diskussion, die diesen

Namen verdiente. Doch dazu wäre das

nötig, was man vielleicht als Abbau der
Überislamisierung bezeichnen könnte, der
Überislamisierung von Muslimen durch
hiesige Perspektive und der Überislamisierung

vieler Muslime durch sich selbst.
Bei einem solchen Vorgang müssen beide

Seiten einiges opfern, zum Teil Identisches.

Wenn ein ostanatolischer Vater seiner

Tochter den Schwimmunterricht
verbieten will, weil er dessen Begleitumstände
für unsittlich hält, sagt er natürlich, dieser
Unterricht sei unislamisch, weil das der
Diskurs ist, den er kennt. Dadurch aber,
dass sich zahllose Muslime finden, die ihre
Tochter problemlos an dergleichen Unterricht

teilnehmen lassen, ist das Argument
«unislamisch» nicht stichhaltig und
entpuppt sich vielmehr als eine persönliche
Überzeugung oder eine Haltung in der
Herkunftsumgebung des Mannes. Wenn ein
schweizerisches Gericht sein Begehren
gutheisst, sollte dieses aber nicht allzu
schnell die Argumentation von «islamisch»
oder «unislamisch» übernehmen, da es
damit in der Öffentlichkeit den vielen anderen

Muslimen schadet, die selbst gegen
koedukatives Schwimmen nichts
einzuwenden haben.

Ähnlich lässt sich bezüglich «islamischer»

Gewandung argumentieren, die von
manchen Musliminnen propagiert und von
nicht wenigen Nicht-Musliminnen zum
Nennwert genommen wird, gleichzeitig
aber auf die Ablehnung vieler Musliminnen

stösst, für die eine Religion nichts mit
Bekleidung zu tun hat. (Dass Frauen in
Kirchen den Kopf bedecken, Männer ihn
entblössen müssten, hat ja wohl auch nicht
allzuviel mit dem Wesen des Christentums
zu tun.) Ob man einer Frau das Tragen
eines Kopftuchs als persönliche
Überzeugungssache oder Allure in der Schule oder
am Arbeitsplatz gestattet, ist eine Sache; ob

man das Kopftuch «islamisch» nennt, eine

ganz andere.
In diesen beiden und in vielen anderen

Fällen wird von beiden Seiten eine
Überislamisierung betrieben, die den Islam in
Gefahr bringt, Ablehnung als retrograde
Religion mit für hiesige Verhältnisse
unangemessenen Verhaltensformen zu wecken.
Und es ist bezeichnend, dass bei
Gesprächs- und Dialogrunden sehr häufig
sehr lange über Verhaltensweisen diskutiert

wird und diese als spezifisch islamisch
hingestellt werden, die ihre Herkunft aus
sozial und wirtschaftlich benachteiligten
Regionen nicht leugnen können, auch
wenn sie mitunter in anderen Kreisen neu
belebt werden - zum Zwecke dessen, was
so gern Identitätsfindung oder -bewahrung
genannt wird.

Interessiertes Entgegenkommen nötig

Immigrantinnen und Immigranten aus
islamischen Ländern haben es hier oft nicht
leicht. Sie müssen nämlich, das ist
Immigrantenschicksal im allgemeinen, gewisse
andere Lebens- und Denkformen akzeptieren.

Heimische Argumentationsweisen
entpuppen sich als Fremdkörper,
Gepflogenheiten sind nicht mehr in gewohnter
Weise zu verwirklichen. (Darüber, dass
viele Gepflogenheiten nicht mehr in
gewohnter Weise verwirklicht werden müssen,

sind sehr viele Immigrantinnen und
Immigranten aus der islamischen Welt aber
auch froh!) Sie müssen ein laizistisches
Denken akzeptieren, müssen akzeptieren,
dass jemand religiös oder eben auch nicht
religiös, unreligiös, antireligiös, gottlos
denken darf, und dies seinen Wert als
Mensch nicht beeinträchtigt. Für viele ist
das selbstverständlich, für andere nicht.
Dafür, dass dies für alle so werde, ist natürlich

auch ein interessiertes Entgegenkommen

nötig, die Vermittlung des Gefühls,
ebenfalls als Mensch voll anerkannt zu
sein, das heisst das Ablegen von vielen
ignoranten, absurden, feindseligen Vorstellungen

gegenüber dem Islam, die ja immer
Vorstellungen gegenüber denjenigen sind,
die sich zu ihm bekennen.

259


	Glauben und glauben lassen, nicht glauben und nicht glauben lassen

