Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 9

Artikel: Islam und Politik

Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144190

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

Islam und Politik

Al Imfeld, Islamexperte und katholischer Theologe, zieht eine einleuchtende Parallele
vom Islam zum Katholizismus, der erst nach einem langwierigen und schmerzvollen
Prozess ein positives Verhdltnis zu Demokratie und Menschenrechten finden konnte. Der
Autor setzt zuversichtlich auf die Tendenz zur Aufkldrung auch im Islam. Der Vergleich mit
anderen Religionen ist der Beginn dieser Aufklirung. Das Zusammenleben der Religionen

hat langst begonnen. Daraus diirfte auch ein «anderer Islam» hervorgehen.

Vergleiche, um dem Islam
das Einzigartige zu nehmen

Nach seinem strikten Selbstverstdndnis
ist es klar: Der Islam kennt keine Trennung
von Religion und Politik. In dieser Einstel-
lung ist er dem Katholizismus um 1870
herum vergleichbar. Auch der damalige
Katholizismus war verwirrt und wusste
nicht, wie mit der Franzosischen Revoluti-
on und den neuen Demokratien umgehen.
Die Dogmatisierung pépstlicher Lehrmei-
nungen war der Versuch, nach den gestlirz-
ten Kaisern und Konigen wenigstens noch
eine Autoritdt mit direktem Anschluss nach
«oben» zu haben und weiterhin zu manife-
stieren, dass Gott der eigentliche Akteur
oder Souffleur des «Welttheaters» sei. Das
Volk hatte zu glauben und zu gehorchen,
es besass weder eine theologische noch
eine mitbestimmende Gestaltungskraft.
Mit dem Wackeln des Feudalsystems geriet
diese heile Welt jedoch ins Schleudern. Das
scheint heute beim Islam genauso der Fall
zu sein. Und wie es im Katholizismus Tra-
ditionalisten gibt, die behaupten, das Ende
dieser absoluten Autoritdten sei die Ur-
sache der Glaubenskrise, so auch im Islam.

Der Islam ist ein Feudalsystem. Feudal-
systeme geraten in Krisen, sobald sie von
anderen Systemen umgeben sind und es die
Moglichkeit eines Vergleichs gibt. Dann
werden aus Leibeigenen oder Miindeln
teils aufgeklrte, teils verwirrte Menschen,
nahe dem Zweifel und dem Unglauben,
also moderne Biirgerinnen und Biirger.

Red.

Ich konnte auch zwei ferndstliche Syste-
me als Beispiele anfiihren: Das eine Bei-
spiel wire der japanische Schintoismus, der
mit dem Schinto an der Spitze bis nach der
Kriegsniederlage 1945 ein sakrales Gehor-
sams- und Militédrsystem verkorperte, dann
aber einen raschen Zerfall erlitt. Das andere
Beispiel wire der chinesische Konfuzia-
nismus, der durch Maos Revolution radikal
zerschlagen wurde. Beide, Schintoismus
und Konfuzianismus, waren starke Feudal-
religionen und gaben Millionen Menschen
bis tief in unser Jahrhundert hinein Halt.
Wird der autoritire Kern zerschlagen,
heisst das noch lange nicht, dass diese
Feudalsysteme ginzlich tot sind. Klar ist
jedoch, dass erst mit der Uberwindung der
feudalen Strukturen die Religionen an den
Tag treten und zu Weltreligionen werden.
Zuvor waren sie Feudalsysteme, vielleicht
weithin verbreitet, aber keine Weltreligio-
nen. Wie der Katholizismus zeigt, dauern
solche Ubergidnge lange, weil die meisten
Menschen nach der falschen Ursache fiir
die tatsdchliche oder vermeintliche Glau-
benskrise suchen. Der Ubergang von feu-
daler Religion zu Weltreligion heisst An-
passung, und das bedeutet Mischformen,
die viel Unsicherheiten mit sich bringen.

Auch eine zweite Aufkldrung passiert
nicht einfach und iiberall gleich. Die fran-
zosische oder die amerikanische Aufkla-
rung sind Teil der Geschichte, die sich so
niemals wiederholt. Eine Aufkldrung im
Islam hat ganz anders zu geschehen. Wie,
das wissen wir noch nicht.

251



Die scheinbar islamische Urlehre

Es ist unglaublich und faszinierend, wie
in den ersten Jahren dieser Islam wendig
und anpassungsfihig war und wie er so-
wohl durch eine dynamische Spiritualitiit
als auch eine breit bliihende Folklore berei-
chert wurde. Alle waren stolz, dem Islam
anzugehoren. Diese Lebendigkeit steckte
an und trieb Ménner voller Begeisterung in
kiirzester Zeit in alle Welt, um diese fiir
Allah oder den alleinigen Gott zu erobern.
Am Anfang gab es keine Vorschriften; alle
wussten, was diese Ergebenheit war.

Der Koran wurde erst unter Mohammeds
drittem Nachfolger Uthman (644—656) zu-
sammengestellt. Die Hadithe, die die Um-
ma (Uberlieferung) ausmachen, wurden im
9. Jahrhundert bereinigt. Als Kriterien gal-
ten, dass die Hadithe in den ersten zwei
Jahrhunderten wirksam waren, dass sie auf
Mohammed zuriickgingen und mit seinem
Leben oder seiner Familie eng zusammen-
hingen. Diese Hadithe waren so reich und
breit geworden, dass sie durchforstet und
als endgiiltig erkléart werden mussten.

Wie im Christentum folgte nach und
nach die Zeit der Sicherung und Festle-
gung. Verantwortliche — Priester gab es
keine — bekamen wohl Angst ob der kreati-
ven Flut des Glaubens. Nach dem Dichteri-
schen kam das Rechtliche an die Reihe.
Spreu wurde vom Weizen geschieden. Mo-
hammed (570-632) hitte auch in tausend
Jahren nicht in so viele Fille und Gegeben-
heiten verwickelt sein konnen, aber iiberall
war er dabei. Es war sein Geist und seine
Inspiration. Allah schwieg; alles konnte
nur iiber die Vermittlung Mohammeds ab-
laufen: von den Sternen (Astronomie) bis
zu den Zahlen (Mathematik).

Etwas Wichtiges kam allméhlich hinzu:
Aus dem Glauben war nun definitiv
ein Machtsystem geworden. Mohammeds
Nachfolger waren Kalifen. Es galt daher,
gerechte Gesetze zu erlassen und damit die
damalige Welt zu ordnen. Als die Zeit der
Offenbarung endete, kam die Zeit des
Rechts in Gang.

Nach dem 10. Jahrhundert haben wir
einen Islam der Rechtsschulen. Die Theo-

252

logie litt darunter — bis heute. Die Kalifen
regierten, und so wurden Gesetze gemacht.
Die Theologie war sehr stark Rechtsausle-
gung. Die vier grossen Rechtsschulen ge-
hen auf Abu Hanifa (gest. 767), Malik Ibn
Anas (gest. 795), Safii (gest. 820) und
Ahmad Ibn Hanbal (gest. 855) zuriick. Es
wurde nie versucht, die vier Rechtsschulen
zu vereinigen. Sie sind territorial, eine
Durchmischung gibt es nicht, ein Wechsel
bei Vorteilen ins andere System war nicht
moglich. Erst die Islamisten, Fundamenta-
listen genannt, haben die Tendenz, sich, wo
immer sie sind, auf Hanbal allein, der ein
Puritaner war, zu berufen.

Das gesagt, muss sofort hinzugefiigt
werden, dass es eine gegensitzliche Kraft
im Islam gab: die Sufiten. Sie waren offizi-
ell nicht anerkannt und dennoch wirksam.
Der Sufismus nahm die Kulturanpassung
im Islam vor. Ohne die Moglichkeit zum
Sufismus wire der Islam in Schwarzafrika,
aber auch in Indonesien wahrscheinlich
zerbroselt. Das genaue Gegenteil wollen
demgegeniiber die heutigen Islamisten: Sie
sind die neuen Kolonialisten des Islam,
weil sie meinen, Allah sei arabisch, unan-
passbar und unduldsam. Ich wage die Be-
hauptung, dass der Sufismus den Islam zu
einer Weltreligion hat werden lassen. Und
eine zweite Behauptung: Zwar ist der Islam
schwer vom Kolonialismus betroffen und
verwundet, dennoch hat der Islam diesen
Kolonialismus bei anderen genau so stark
und traumatisch ausgeiibt.

Wie schon am Anfang, als ein heftiger
Kampf dariiber entbrannte, ob Blutsver-
wandtschaft mit dem Propheten oder aktu-
elle Macht das Kriterium der Nachfolge
sein sollte, beobachten wir heute einen
Kampf um den urspriinglichen Propheten.
Da jedoch die bereits Bekehrten genau zu
wissen meinen, was dieser lehrte, lassen sie
die Forschung nicht zu. Auch dazu haben
wir Parallelen in der Religionsgeschichte.

Volksreligion oder Kolonialpolitik?

Mit dem letzten Jahrhundert begann die
Welle der Demokratisierung. Da wollten
auch die islamischen Staaten mit dabei



sein. Zwar gibt es viele Formen der Demo-
kratie. Aber eines bringt sie immer wieder
an einen heiklen Punkt, und das ist die
Minderheiten- und Sprachpolitik. Wir ha-
ben mit der Tiirkei ein Beispiel: Eine ehrli-
che Form der Demokratisierung begann,
aber die Frage der Minderheiten und die
der Sprachen blieben bis heute ungelost.
Stets — wie im Katholischen — bestand die
Angst, ein in andere Sprachen iibersetzter
Koran wiirde das Arabische und damit den
Zentralismus und die Macht schwéchen.
Dabei ging vergessen, dass ein Gott, der
sich liber Menschen offenbart, Irrtiimer in
Kauf nehmen muss oder gar will, dass mit
den verschiedenen Sprachen neue Facetten
in diese Offenbarung hineinkommen.

Der Islam wurde immer wieder zu einer
Kolonialreligion. Gottlob gab es iiberall
das Volk, das wohl mehr als Regierende die
Kraft des Islam erkannte und lokale Varia-
tionen schuf. Was die Franzosen in threm
Kulturkolonialismus taten, davon riickte
auch der Islam nie ab. Die Grundsprache
musste das Hocharabische bleiben. Neue
Traditionen — etwa aus Afrika — wurden
kaum geduldet oder mindestens sehr ab-
schétzig beurteilt.

Es ist interessant, hier einen doppelten
Islam zu erkennen: einen religiosen und
einen politischen, einen unnachgiebigen
und einen voller Wandlungen und Anpas-
sungen. Die Oberschicht hat ausgerechnet
diese Wendigkeit stets verachtet. Das ist
mit ein Grund, warum viele Schwarzafri-
kaner im Islam immer wieder etwas von
Rassismus zu spiiren glauben — wie etwa im
Sudan und zusehends in Tansania mit einer
Herrschaft, die von Sansibar kommt und an
der selbst J. Nyerere scheiterte. Kolonialis-
mus und Rassismus sind Briider — auch im
Islam.

Entkolonisierung vor Aufkliirung

Der Islam war im Mittelalter, zur Zeit
des noch allgegenwirtigen Feudalismus,
eine Form der Welt, er fasste alles zu einer
Welt (scheinbar) zusammen, genauso wie
im Zweiten Testament die Forderung
«Geht in alle Welt» verstanden wurde. Der

wichtige Einschnitt kam jedoch mit der
Loslosung der USA von Grossbritannien,
also mit der Unabhingigkeitserklarung der
Vereinigten Staaten am 4. Juli 1776. Der
Blickpunkt ist nicht so sehr die Aufklédrung
mit der Franzosischen Revolution, son-
dern die «Entkolonisierung», die mit den
USA beginnt. Dieses Vorbild blieb auch
im Westen unbemerkt. Wer hat denn schon
die afrikanische Loslésung von den Ko-
lonialregierungen in der Tradition der
USA gesehen? Es war eine Tragodie, dass
ausgerechnet in dieser wichtigen Entko-
lonisierungsphase der Kalte Krieg keine
Hinweise auf die USA erlaubte. Dieser
Kalte Krieg fegte bei den Kolonisierten
alles aus dem Sinn, was seinen Ursprung
in den USA hatte. Hier ging ein Modell
der Erklédrung fiir einen zentralen Vorgang
in der islamischen Welt verloren. Und
so stehen wir noch heute zu einseitig vor
der Frage, wann denn die Aufkldrung
im Islam beginnt. Mit jeder Entkolonisie-
rung setzt auch die Aufkldrung ein, sofern
nicht alles fundamentalistisch gedeutet
wird.

Die islamischen Linder sahen sich aber
allzu einseitig nur als Opfer des Kolonialis-
mus und vergassen dabei, dass sie selbst auch
Triger dieses kolonialen Systems waren:

— Wo etwa die Franzosen und Englidnder
herausgeworfen wurden — wie in Nord-
afrika — haben die nachfolgenden Regime
nicht wahrgenommen, dass die Zeit der
Monarchien und Diktatoren mit dem fran-
zbsischen Kolonialismus vorbei war.

— Islamische Historiker miissten sehen ler-
nen, dass der Islam in Afrika die erste
Schicht eines Kolonialismus bildete. Auf
sein Kolonialsystem war das neue der Eu-
ropder aufgebaut, etwa in Nordnigeria, wo
die Englédnder bis in die fiinfziger Jahre
keine christlichen Missionare in die Ge-
gend liessen.

— Bevor die Européder um 1850 herum in
den afrikanischen Kontinent eindringen
konnten, hatten die Araber — und mit ihnen
der Islam — das Innere des Kontinents unter
Kontrolle. Diese war keineswegs sehr
menschlich. Die Menschen der unteren
Volksschicht wurden sogar bewusst nicht

253



islamisiert, um sie als Sklaven verkaufen
zu konnen.

Gewiss, der Islam hat — wie jede andere
Religion — einen Ursprung und dieser liegt
in einer bestimmten Zeit. Niemand kann
jedoch annehmen, die Themen und Proble-
me seien 1300 Jahre spéter genau diesel-
ben. Der Islam hat fiir heute keine Politik
entwickelt. Stets zu behaupten, er sei vom
Kolonialismus daran verhindert worden,
reicht als Entschuldigung nicht. Eine Zeit-
lang konnte sich der Islam an eine konfuse
Form des Sozialismus anlehnen, aber das
ging nicht lange gut, da die Fiirsten ein sehr
kapitalistisches Leben fiihrten. Dem Volk
selbst brachte der neue Name nichts. Das
Ol hat den Islam leider noch stirker zum
Kolonialisten werden lassen. Im nach-
hinein kann festgestellt werden, dass die
OPEC und der Boykott von 1972 der Idee
des Islam schrecklichen Schaden zugefiigt
haben. Ol ist die ganze Geschichte iiber ein
Mittel des Kolonialismus gewesen.

Vom Mythos zur Geschichte

Bei der Machtfrage kommt es offen an
den Tag, ob mythisch oder historisch ge-
sprochen wird. Natiirlich war «damals» (in
illo tempore), «am Anfang» (ab initio)
Macht gut. Obwohl schon die ersten Kali-
fen ganz schon grausam mit der Macht
umgingen, einander ermordeten oder be-
kriegten, war es «am Anfang», als Macht
und Religion dasselbe waren, Allah dahin-
terstehen und alles absegnen musste. So
etwas ist moglich aus der Begeisterung ei-
ner neuen Religion und einem vorwegge-
nommenen apokalyptischen Siegestaumel
heraus. Solches geschah «am Anfang» bei
allen Religionen. Das nennen wir, dem
grossen Religionswissenschaftler Mircea
Eliade folgend, die mythische Zeit. Diese
ist zeitlos und braucht keine Daten. Sie ist
heroisch und besitzt trotz vieler Grausam-
keit etwas Sakrales oder einen heiligen
Schrecken. Der Islam ist in seinem Verhélt-
nis zur Macht zum grossen Teil im Mythos
steckengeblieben. Selbst der Kolonialis-
mus war nur eine mythische Ubermacht,
eine, die von aussen hinzu kam, der Siin-

254

denbock. Den (fast) gottlichen Eroberer
und angezettelte Verschworungen kannte
der Islam seit Beginn. Da kann mir nie-
mand weismachen, der Kolonialismus sei
das Bose im Quadrat gewesen.

Wo es um Macht geht, gibt es Kdmpfe,
die sich nicht nur fiir oder gegen Allah,
sondern auch fiir oder gegen Arme bzw.
Reiche richten. Dem Islam ist es noch nicht
gelungen, das Unterwerfen und Unterwor-
fensein zu sehen und theologisch zu deu-
ten. Der Islam hat den Moment einer theo-
logischen Reflexion iiber die Macht ver-
passt, weil er immer meinte, die Welt werde
bald ein Ende haben. In dieser Sicht war
etwas Machtmissbrauch nicht so schlimm
oder entschuldbar. Doch es kam und kam
nicht, das Ende, und beim Warten verpasste
der Islam seine theologische Neuorientie-
rung. Seine Herrscher haben sich mit Allah
identifiziert. Aufgekliart wurde nicht. Der
Islam hat sich der Macht gegeniiber zu naiv
verhalten, vielleicht weil er zu unkritisch
an einer Theokratie festhielt.

Mythen folgen nicht der historischen
Logik: Sie sind zeit- und auch raumlos.
Sie spielen sich «in den Himmeln» und
nicht auf Erden ab, also sind sie Mysterien-
spiele und nicht grausame und zynische
Machtspiele in einer exakt datierbaren Zeit
und an einem festlegbaren Ort, in einem
genauen Kontext. Weil auch das irrationale
Verhalten der Tyrannen mythisch blieb, hat
der Islam es heute so schwer, sich dieser
Wirklichkeit zu stellen, ohne sie als Schick-
sal zu akzeptieren. Nur fiir andere ist der
Islam eine historische Macht, fiir sich selbst
ist er noch immer bloss Allahs Werk und
Schicksal.

«Wahrheit» versus Toleranz

Islamische Heere kamen daher und wenn
Verteidigung sinnlos war, bekehrte sich der
Gegner. Der Islam kennt das Verhandeln
nicht; es wird verfiigt. Wie jede Religion,
die vom Hierarchischen und Mythischen
herkommt, tut sich der Islam schwer mit
Opposition und Konkurrenz. Seine Herr-
scher operieren auf der Ebene der Wahr-
heit. Somit konnen sie nicht nachgeben,



meinen sie. Sie vertreten Allah auf Erden.
Zu diskutieren gibt es nichts, denn Wahr-
heit ist Wahrheit, Offenbarung ist Offenba-
rung. Im Grunde gibt es bloss den fiir uns
heute so scheinheiligen Ausweg, der heisst:
«Ich bleibe bei der Wahrheit und wenn du
etwas anderes tust, dann habe ich nie etwas
davon gewusst.» Dass selbst der Koran
eine geniale Mischung von Dichtung und
Wahrheit ist, dariiber diirfte endlich sach-
lich nachgedacht werden. Ich weiss als Ka-
tholik, was es mit dieser doppelten Wahr-
heit auf sich hat. Uber sie wird nicht ge-
sprochen. Sie ist ein Tabu, das den Konflikt
zwischen Papst und Glidubigen ausmacht.
Offiziell — das ist im Islam nie fassbar —
kann es weder Dialog noch Toleranz geben.
Und gibt es dieses trotzdem, dann ist das
nicht der Islam. Genau diese Denk- und
Redeweise lidsst am Dialog verzweifeln.
Katholizismus und Islam sind sich hier sehr
dhnlich.

Genauso schwer tut sich der Islam der
Schiiten und Sunniten mit Minderheiten.
Die vielen Sprachen und Nationen haben
Allah verwirrt, vor allem dann, wenn sie
dem Islam angehorten. Spétestens hier hit-
te man Macht anders verstehen und Vielfalt
respektieren miissen. Nationalstaat und
Nationalismus haben die Umma aller Mus-
lime als einer religiosen Gemeinschaft zer-
setzt. Jeder Nationalismus zerstort die Re-
ligion. Deshalb waren die Araber so enthu-
siastisch fiir eine UNO. Spiter, ab 1954,
galt die Begeisterung der Bewegung der
Blockfreien, dann dem islamischen Sozia-
lismus, gefolgt von der OPEC als kapitali-
stischer Variante einer neuen Umma. Alles
scheiterte an einer ehrlichen Analyse.

Der Vergleich kann ein Spiegel sein

Immer wird mit Recht betont, dass der
Islam einmalig sei. Aber dennoch ist und
bleibt er eine Religion, die Geschichte wird
und selbst Geschichte macht. Jede Religion
gibt sich mit Macht und Herrschaft ab.
Somit hat jede Religion einen sehr mensch-
lichen Teil. Bei allen.Religionen, die stark
ihre Einmaligkeit betonen, ist ein Verglei-
chen gefdhrlich, da damit stets auch Fragen

verbunden sind, wie etwa: Warum handelt
dieser eine Gott an anderen Orten mit ande-
ren Volkern anders? Vergleiche kénnen zu
Zweifeln fiihren. Das war der Grund, war-
um Religionswissenschaft selbst in diesem
Jahrhundert nur versteckt hinter der Ethno-
logie entstehen und sich miihselig entwik-
keln konnte.

Der Vergleich ist der Beginn der Aufkli-
rung. Der Islam reibt sich am Westen und
dieser regt sich an ihm auf. Vielleicht ist das
schon der Beginn einer anderen Aufkla-
rung; denn einmal begonnen, geht diese nie
zu Ende. Aber nicht nur der Westen versteht
immer noch wenig vom Islam; beidseitig
ist die Toleranzschwelle bedenklich hoch.
Dennoch hat das Zusammenleben ldngst
begonnen.

Keine Religion ist ohne Sinn. Den gilt es
dauernd zu suchen. Keine Religion ist defi-
nitiv, sondern bloss ein Weg zum Allergross-
ten. Der Islam ist sehr apokalyptisch ge-
prigt. Das verheissene Ende trat jedoch bis
heute nicht ein. Dieses Stiick braucht, wie es
eine freche dgyptische Schriftstellerin sich
ausdenkt, einen anderen Islam, «un autre
islam». Das tont harmlos, und dennoch ist es
fiir Imame ein erschreckendes Wort.

Doch was vermag heute Religion im
Verhiltnis zu Politik, Herrschaft und
Macht zu bewirken? Natiirlich ist die Ant-
wort am leichtesten zu geben, wenn beide
gleichgesetzt werden: Religion beruht auf
Herrschaft, und Herrschaft beruht auf Reli-
gion. Bald jedoch kommt die néchste Stufe,
wo es heisst: Meine Macht ist deine und
deine, Gott, du Allméchtiger, ist meine.
Allen Ernstes, bei dieser Herrschaft heute,
weltweit, miisste sich jeder Gott schimen,
wenn Menschen sagen, Religion und Poli-
tik seien ein und dasselbe. Das war in illo
tempore moglich, aber auch nur fiir eine
ganz kurze Zeit.

Der Islam muss nicht auf diese mythi-
sche Einheit von Macht und Religion stolz
sein, sondern auf seine Spiritualitit und auf
seine Riten. Eine alte Streitfrage im Islam,
ob der Mensch ohne Herrscher leben kon-
ne, ist heute leicht und logisch zu beant-
worten, falls es um Demokratie und ein
Ernstnehmen der Menschen geht.

255



	Islam und Politik

