
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 9

Artikel: Islam und Politik

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144190

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144190
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeld

Islam und Politik

Al Imfeld, Islamexperte und katholischer Theologe, zieht eine einleuchtende Parallele
vom Islam zum Katholizismus, der erst nach einem langwierigen und schmerzvollen
Prozess ein positives Verhältnis zu Demokratie und Menschenrechten finden konnte. Der
Autor setzt zuversichtlich aufdie Tendenz zurAufklärung auch im Islam. Der Vergleich mit
anderen Religionen ist der Beginn dieserAufklärung. Das Zusammenleben der Religionen
hat längst begonnen. Daraus dürfte auch ein «anderer Islam» hervorgehen. Red.

Vergleiche, um dem Islam
das Einzigartige zu nehmen

Nach seinem strikten Selbstverständnis
ist es klar: Der Islam kennt keine Trennung
von Religion und Politik. In dieser Einstellung

ist er dem Katholizismus um 1870
herum vergleichbar. Auch der damalige
Katholizismus war verwirrt und wusste
nicht, wie mit der Französischen Revolution

und den neuen Demokratien umgehen.
Die Dogmatisierung päpstlicher Lehrmeinungen

war der Versuch, nach den gestürzten
Kaisern und Königen wenigstens noch

eine Autorität mit direktem Anschluss nach
«oben» zu haben und weiterhin zu manifestieren,

dass Gott der eigentliche Akteur
oder Souffleur des «Welttheaters» sei. Das
Volk hatte zu glauben und zu gehorchen,
es besass weder eine theologische noch
eine mitbestimmende Gestaltungskraft.
Mit dem Wackeln des Feudalsystems geriet
diese heile Welt jedoch ins Schleudern. Das
scheint heute beim Islam genauso der Fall
zu sein. Und wie es im Katholizismus
Traditionalisten gibt, die behaupten, das Ende
dieser absoluten Autoritäten sei die
Ursache der Glaubenskrise, so auch im Islam.

Der Islam ist ein Feudalsystem.
Feudalsysteme geraten in Krisen, sobald sie von
anderen Systemen umgeben sind und es die
Möglichkeit eines Vergleichs gibt. Dann
werden aus Leibeigenen oder Mündeln
teils aufgeklärte, teils verwirrte Menschen,
nahe dem Zweifel und dem Unglauben,
also moderne Bürgerinnen und Bürger.

Ich könnte auch zwei fernöstliche Systeme

als Beispiele anführen: Das eine
Beispiel wäre der japanische Schintoismus, der
mit dem Schinto an der Spitze bis nach der
Kriegsniederlage 1945 ein sakrales Gehorsams-

und Militärsystem verkörperte, dann
aber einen raschen Zerfall erlitt. Das andere
Beispiel wäre der chinesische Konfuzia-
nismus, der durch Maos Revolution radikal
zerschlagen wurde. Beide, Schintoismus
und Konfuzianismus, waren starke
Feudalreligionen und gaben Millionen Menschen
bis tief in unser Jahrhundert hinein Halt.
Wird der autoritäre Kern zerschlagen,
heisst das noch lange nicht, dass diese
Feudalsysteme gänzlich tot sind. Klar ist
jedoch, dass erst mit der Überwindung der
feudalen Strukturen die Religionen an den
Tag treten und zu Weltreligionen werden.
Zuvor waren sie Feudalsysteme, vielleicht
weithin verbreitet, aber keine Weltreligionen.

Wie der Katholizismus zeigt, dauern
solche Übergänge lange, weil die meisten
Menschen nach der falschen Ursache für
die tatsächliche oder vermeintliche
Glaubenskrise suchen. Der Übergang von
feudaler Religion zu Weltreligion heisst
Anpassung, und das bedeutet Mischformen,
die viel Unsicherheiten mit sich bringen.

Auch eine zweite Aufklärung passiert
nicht einfach und überall gleich. Die
französische oder die amerikanische Aufklärung

sind Teil der Geschichte, die sich so
niemals wiederholt. Eine Aufklärung im
Islam hat ganz anders zu geschehen. Wie,
das wissen wir noch nicht.

251



Die scheinbar islamische Urlehre

Es ist unglaublich und faszinierend, wie
in den ersten Jahren dieser Islam wendig
und anpassungsfähig war und wie er
sowohl durch eine dynamische Spiritualität
als auch eine breit blühende Folklore bereichert

wurde. Alle waren stolz, dem Islam
anzugehören. Diese Lebendigkeit steckte
an und trieb Männer voller Begeisterung in
kürzester Zeit in alle Welt, um diese für
Allah oder den alleinigen Gott zu erobern.
Am Anfang gab es keine Vorschriften; alle
wussten, was diese Ergebenheit war.

Der Koran wurde erst unter Mohammeds
drittem Nachfolger Uthman (644-656)
zusammengestellt. Die Hadithe, die die Um-
ma (Überlieferung) ausmachen, wurden im
9. Jahrhundert bereinigt. Als Kriterien galten,

dass die Hadithe in den ersten zwei
Jahrhunderten wirksam waren, dass sie auf
Mohammed zurückgingen und mit seinem
Leben oder seiner Familie eng zusammenhingen.

Diese Hadithe waren so reich und
breit geworden, dass sie durchforstet und
als endgültig erklärt werden müssten.

Wie im Christentum folgte nach und
nach die Zeit der Sicherung und Festlegung.

Verantwortliche - Priester gab es
keine - bekamen wohl Angst ob der kreativen

Flut des Glaubens. Nach dem Dichterischen

kam das Rechtliche an die Reihe.
Spreu wurde vom Weizen geschieden.
Mohammed (570-632) hätte auch in tausend
Jahren nicht in so viele Fälle und Gegebenheiten

verwickelt sein können, aber überall
war er dabei. Es war sein Geist und seine
Inspiration. Allah schwieg; alles konnte
nur über die Vermittlung Mohammeds
ablaufen: von den Sternen (Astronomie) bis
zu den Zahlen (Mathematik).

Etwas Wichtiges kam allmählich hinzu:
Aus dem Glauben war nun definitiv
ein Machtsystem geworden. Mohammeds
Nachfolger waren Kalifen. Es galt daher,
gerechte Gesetze zu erlassen und damit die
damalige Welt zu ordnen. Als die Zeit der
Offenbarung endete, kam die Zeit des
Rechts in Gang.

Nach dem 10. Jahrhundert haben wir
einen Islam der Rechtsschulen. Die Theo¬

logie litt darunter - bis heute. Die Kalifen
regierten, und so wurden Gesetze gemacht.
Die Theologie war sehr stark Rechtsauslegung.

Die vier grossen Rechtsschulen
gehen auf Abu Hanifa (gest. 767), Malik Ibn
Anas (gest. 795), Safii (gest. 820) und
Ahmad Ibn Hanbai (gest. 855) zurück. Es
wurde nie versucht, die vier Rechtsschulen
zu vereinigen. Sie sind territorial, eine
Durchmischung gibt es nicht, ein Wechsel
bei Vorteilen ins andere System war nicht
möglich. Erst die Islamisten, Fundamentalisten

genannt, haben die Tendenz, sich, wo
immer sie sind, auf Hanbai allein, der ein
Puritaner war, zu berufen.

Das gesagt, muss sofort hinzugefügt
werden, dass es eine gegensätzliche Kraft
im Islam gab: die Sufiten. Sie waren offiziell

nicht anerkannt und dennoch wirksam.
Der Sufismus nahm die Kulturanpassung
im Islam vor. Ohne die Möglichkeit zum
Sufismus wäre der Islam in Schwarzafrika,
aber auch in Indonesien wahrscheinlich
zerbröselt. Das genaue Gegenteil wollen
demgegenüber die heutigen Islamisten: Sie
sind die neuen Kolonialisten des Islam,
weil sie meinen, Allah sei arabisch, unan-
passbar und unduldsam. Ich wage die
Behauptung, dass der Sufismus den Islam zu
einer Weltreligion hat werden lassen. Und
eine zweite Behauptung: Zwar ist der Islam
schwer vom Kolonialismus betroffen und
verwundet, dennoch hat der Islam diesen
Kolonialismus bei anderen genau so stark
und traumatisch ausgeübt.

Wie schon am Anfang, als ein heftiger
Kampf darüber entbrannte, ob
Blutsverwandtschaft mit dem Propheten oder aktuelle

Macht das Kriterium der Nachfolge
sein sollte, beobachten wir heute einen
Kampf um den ursprünglichen Propheten.
Da jedoch die bereits Bekehrten genau zu
wissen meinen, was dieser lehrte, lassen sie
die Forschung nicht zu. Auch dazu haben
wir Parallelen in der Religionsgeschichte.

Volksreligion oder Kolonialpolitik?

Mit dem letzten Jahrhundert begann die
Welle der Demokratisierung. Da wollten
auch die islamischen Staaten mit dabei

252



sein. Zwar gibt es viele Formen der Demokratie.

Aber eines bringt sie immer wieder
an einen heiklen Punkt, und das ist die
Minderheiten- und Sprachpolitik. Wir
haben mit der Türkei ein Beispiel: Eine ehrliche

Form der Demokratisierung begann,
aber die Frage der Minderheiten und die
der Sprachen blieben bis heute ungelöst.
Stets - wie im Katholischen - bestand die
Angst, ein in andere Sprachen übersetzter
Koran würde das Arabische und damit den
Zentralismus und die Macht schwächen.
Dabei ging vergessen, dass ein Gott, der
sich über Menschen offenbart, Irrtümer in
Kauf nehmen muss oder gar will, dass mit
den verschiedenen Sprachen neue Facetten
in diese Offenbarung hineinkommen.

Der Islam wurde immer wieder zu einer
Kolonialreligion. Gottlob gab es überall
das Volk, das wohl mehr als Regierende die
Kraft des Islam erkannte und lokale
Variationen schuf. Was die Franzosen in ihrem
Kulturkolonialismus taten, davon rückte
auch der Islam nie ab. Die Grundsprache
müsste das Hocharabische bleiben. Neue
Traditionen - etwa aus Afrika - wurden
kaum geduldet oder mindestens sehr
abschätzig beurteilt.

Es ist interessant, hier einen doppelten
Islam zu erkennen: einen religiösen und
einen politischen, einen unnachgiebigen
und einen voller Wandlungen und
Anpassungen. Die Oberschicht hat ausgerechnet
diese Wendigkeit stets verachtet. Das ist
mit ein Grund, warum viele Schwarzafrikaner

im Islam immer wieder etwas von
Rassismus zu spüren glauben -wie etwa im
Sudan und zusehends in Tansania mit einer
Herrschaft, die von Sansibar kommt und an
der selbst J. Nyerere scheiterte. Kolonialismus

und Rassismus sind Brüder - auch im
Islam.

Entkolonisierung vor Aufklärung

Der Islam war im Mittelalter, zur Zeit
des noch allgegenwärtigen Feudalismus,
eine Form der Welt, er fasste alles zu einer
Welt (scheinbar) zusammen, genauso wie
im Zweiten Testament die Forderung
«Geht in alle Welt» verstanden wurde. Der

wichtige Einschnitt kam jedoch mit der
Loslösung der USA von Grossbritannien,
also mit der Unabhängigkeitserklärung der
Vereinigten Staaten am 4. Juli 1776. Der
Blickpunkt ist nicht so sehr die Aufklärung
mit der Französischen Revolution,
sondern die «Entkolonisierung», die mit den
USA beginnt. Dieses Vorbild blieb auch
im Westen unbemerkt. Wer hat denn schon
die afrikanische Loslösung von den
Kolonialregierungen in der Tradition der
USA gesehen? Es war eine Tragödie, dass
ausgerechnet in dieser wichtigen Entko-
lonisierungsphase der Kalte Krieg keine
Hinweise auf die USA erlaubte. Dieser
Kalte Krieg fegte bei den Kolonisierten
alles aus dem Sinn, was seinen Ursprung
in den USA hatte. Hier ging ein Modell
der Erklärung für einen zentralen Vorgang
in der islamischen Welt verloren. Und
so stehen wir noch heute zu einseitig vor
der Frage, wann denn die Aufklärung
im Islam beginnt. Mit jeder Entkolonisierung

setzt auch die Aufklärung ein, sofern
nicht alles fundamentalistisch gedeutet
wird.

Die islamischen Länder sahen sich aber
allzu einseitig nur als Opfer des Kolonialismus

und vergassen dabei, dass sie selbst auch
Träger dieses kolonialen Systems waren:
- Wo etwa die Franzosen und Engländer
herausgeworfen wurden - wie in Nordafrika

- haben die nachfolgenden Regime
nicht wahrgenommen, dass die Zeit der
Monarchien und Diktatoren mit dem
französischen Kolonialismus vorbei war.

- Islamische Historiker müssten sehen
lernen, dass der Islam in Afrika die erste
Schicht eines Kolonialismus bildete. Auf
sein Kolonialsystem war das neue der
Europäer aufgebaut, etwa in Nordnigeria, wo
die Engländer bis in die fünfziger Jahre
keine christlichen Missionare in die
Gegend liessen.

- Bevor die Europäer um 1850 herum in
den afrikanischen Kontinent eindringen
konnten, hatten die Araber - und mit ihnen
der Islam - das Innere des Kontinents unter
Kontrolle. Diese war keineswegs sehr
menschlich. Die Menschen der unteren
Volksschicht wurden sogar bewusst nicht

253



islamisiert, um sie als Sklaven verkaufen
zu können.

Gewiss, der Islam hat - wie jede andere

Religion - einen Ursprung und dieser liegt
in einer bestimmten Zeit. Niemand kann
jedoch annehmen, die Themen und Probleme

seien 1300 Jahre später genau dieselben.

Der Islam hat für heute keine Politik
entwickelt. Stets zu behaupten, er sei vom
Kolonialismus daran verhindert worden,
reicht als Entschuldigung nicht. Eine Zeitlang

konnte sich der Islam an eine konfuse
Form des Sozialismus anlehnen, aber das

ging nicht lange gut, da die Fürsten ein sehr
kapitalistisches Leben führten. Dem Volk
selbst brachte der neue Name nichts. Das
Öl hat den Islam leider noch stärker zum
Kolonialisten werden lassen. Im
nachhinein kann festgestellt werden, dass die
OPEC und der Boykott von 1972 der Idee
des Islam schrecklichen Schaden zugefügt
haben. Öl ist die ganze Geschichte über ein
Mittel des Kolonialismus gewesen.

Vom Mythos zur Geschichte

Bei der Machtfrage kommt es offen an
den Tag, ob mythisch oder historisch
gesprochen wird. Natürlich war «damals» (in
ilio tempore), «am Anfang» (ab initio)
Macht gut. Obwohl schon die ersten Kalifen

ganz schön grausam mit der Macht
umgingen, einander ermordeten oder
bekriegten, war es «am Anfang», als Macht
und Religion dasselbe waren, Allah
dahinterstehen und alles absegnen müsste. So
etwas ist möglich aus der Begeisterung
einer neuen Religion und einem
vorweggenommenen apokalyptischen Siegestaumel
heraus. Solches geschah «am Anfang» bei
allen Religionen. Das nennen wir, dem
grossen Religionswissenschaftler Mircea
Eliade folgend, die mythische Zeit. Diese
ist zeitlos und braucht keine Daten. Sie ist
heroisch und besitzt trotz vieler Grausamkeit

etwas Sakrales oder einen heiligen
Schrecken. Der Islam ist in seinem Verhältnis

zur Macht zum grossen Teil im Mythos
steckengeblieben. Selbst der Kolonialismus

war nur eine mythische Übermacht,
eine, die von aussen hinzu kam, der Sün¬

denbock. Den (fast) göttlichen Eroberer
und angezettelte Verschwörungen kannte
der Islam seit Beginn. Da kann mir
niemand weismachen, der Kolonialismus sei
das Böse im Quadrat gewesen.

Wo es um Macht geht, gibt es Kämpfe,
die sich nicht nur für oder gegen Allah,
sondern auch für oder gegen Arme bzw.
Reiche richten. Dem Islam ist es noch nicht
gelungen, das Unterwerfen und Unterworfensein

zu sehen und theologisch zu deuten.

Der Islam hat den Moment einer
theologischen Reflexion über die Macht
verpasst, weil er immer meinte, die Welt werde
bald ein Ende haben. In dieser Sicht war
etwas Machtmissbrauch nicht so schlimm
oder entschuldbar. Doch es kam und kam
nicht, das Ende, und beim Warten verpasste
der Islam seine theologische Neuorientierung.

Seine Herrscherhaben sich mit Allah
identifiziert. Aufgeklärt wurde nicht. Der
Islam hat sich der Macht gegenüber zu naiv
verhalten, vielleicht weil er zu unkritisch
an einer Theokratie festhielt.

Mythen folgen nicht der historischen
Logik: Sie sind zeit- und auch raumlos.
Sie spielen sich «in den Himmeln» und
nicht auf Erden ab, also sind sie Mysterienspiele

und nicht grausame und zynische
Machtspiele in einer exakt datierbaren Zeit
und an einem festlegbaren Ort, in einem

genauen Kontext. Weil auch das irrationale
Verhalten der Tyrannen mythisch blieb, hat
der Islam es heute so schwer, sich dieser
Wirklichkeit zu stellen, ohne sie als Schicksal

zu akzeptieren. Nur für andere ist der
Islam eine historische Macht, für sich selbst
ist er noch immer bloss Allahs Werk und
Schicksal.

«Wahrheit» versus Toleranz

Islamische Heere kamen daher und wenn
Verteidigung sinnlos war, bekehrte sich der
Gegner. Der Islam kennt das Verhandeln
nicht; es wird verfügt. Wie jede Religion,
die vom Hierarchischen und Mythischen
herkommt, tut sich der Islam schwer mit
Opposition und Konkurrenz. Seine
Herrscher operieren auf der Ebene der Wahrheit.

Somit können sie nicht nachgeben,

254



meinen sie. Sie vertreten Allah auf Erden.
Zu diskutieren gibt es nichts, denn Wahrheit

ist Wahrheit, Offenbarung ist Offenbarung.

Im Grunde gibt es bloss den für uns
heute so scheinheiligen Ausweg, der heisst:
«Ich bleibe bei der Wahrheit und wenn du
etwas anderes tust, dann habe ich nie etwas
davon gewusst.» Dass selbst der Koran
eine geniale Mischung von Dichtung und
Wahrheit ist, darüber dürfte endlich sachlich

nachgedacht werden. Ich weiss als
Katholik, was es mit dieser doppelten Wahrheit

auf sich hat. Über sie wird nicht
gesprochen. Sie ist ein Tabu, das den Konflikt
zwischen Papst und Gläubigen ausmacht.
Offiziell - das ist im Islam nie fassbar -
kann es weder Dialog noch Toleranz geben.
Und gibt es dieses trotzdem, dann ist das
nicht der Islam. Genau diese Denk- und
Redeweise lässt am Dialog verzweifeln.
Katholizismus und Islam sind sich hier sehr
ähnlich.

Genauso schwer tut sich der Islam der
Schiiten und Sunniten mit Minderheiten.
Die vielen Sprachen und Nationen haben
Allah verwirrt, vor allem dann, wenn sie
dem Islam angehörten. Spätestens hier hätte

man Macht anders verstehen und Vielfalt
respektieren müssen. Nationalstaat und
Nationalismus haben die Umma aller Muslime

als einer religiösen Gemeinschaft
zersetzt. Jeder Nationalismus zerstört die
Religion. Deshalb waren die Araber so
enthusiastisch für eine UNO. Später, ab 1954,
galt die Begeisterung der Bewegung der
Blockfreien, dann dem islamischen
Sozialismus, gefolgt von der OPEC als kapitalistischer

Variante einer neuen Umma. Alles
scheiterte an einer ehrlichen Analyse.

Der Vergleich kann ein Spiegel sein

Immer wird mit Recht betont, dass der
Islam einmalig sei. Aber dennoch ist und
bleibt er eine Religion, die Geschichte wird
und selbst Geschichte macht. Jede Religion
gibt sich mit Macht und Herrschaft ab.
Somit hat jede Religion einen sehr menschlichen

Teil. Bei allen.Religionen, die stark
ihre Einmaligkeit betonen, ist ein Vergleichen

gefährlich, da damit stets auch Fragen

verbunden sind, wie etwa: Warum handelt
dieser eine Gott an anderen Orten mit anderen

Völkern anders? Vergleiche können zu
Zweifeln führen. Das war der Grund, warum

Religionswissenschaft selbst in diesem
Jahrhundert nur versteckt hinter der Ethnologie

entstehen und sich mühselig entwik-
keln konnte.

Der Vergleich ist der Beginn der Aufklärung.

Der Islam reibt sich am Westen und
dieser regt sich an ihm auf. Vielleicht ist das
schon der Beginn einer anderen Aufklärung;

denn einmal begonnen, geht diese nie
zu Ende. Aber nicht nur derWesten versteht
immer noch wenig vom Islam; beidseitig
ist die Toleranzschwelle bedenklich hoch.
Dennoch hat das Zusammenleben längst
begonnen.

Keine Religion ist ohne Sinn. Den gilt es
dauernd zu suchen. Keine Religion ist
definitiv, sondern bloss ein Weg zum Allergröss-
ten. Der Islam ist sehr apokalyptisch
geprägt. Das verheissene Ende trat jedoch bis
heute nicht ein. Dieses Stück braucht, wie es
eine freche ägyptische Schriftstellerin sich
ausdenkt, einen anderen Islam, «un autre
islam». Das tönt harmlos, und dennoch ist es
für Imame ein erschreckendes Wort.

Doch was vermag heute Religion im
Verhältnis zu Politik, Herrschaft und
Macht zu bewirken? Natürlich ist die
Antwort am leichtesten zu geben, wenn beide
gleichgesetzt werden: Religion beruht auf
Herrschaft, und Herrschaft beruht auf Religion

Bald jedoch kommt die nächste Stufe,
wo es heisst: Meine Macht ist deine und
deine, Gott, du Allmächtiger, ist meine.
Allen Ernstes, bei dieser Herrschaft heute,
weltweit, müsste sich jeder Gott schämen,
wenn Menschen sagen, Religion und Politik

seien ein und dasselbe. Das war in ilio
tempore möglich, aber auch nur für eine
ganz kurze Zeit.

Der Islam muss nicht auf diese mythische

Einheit von Macht und Religion stolz
sein, sondern auf seine Spiritualität und auf
seine Riten. Eine alte Streitfrage im Islam,
ob der Mensch ohne Herrscher leben könne,

ist heute leicht und logisch zu
beantworten, falls es um Demokratie und ein
Ernstnehmen der Menschen geht.

255


	Islam und Politik

