Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 9

Artikel: Geschichtsbild und Politik im islamischen Raum
Autor: Hottinger, Arnold

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144189

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Arnold Hottinger

Geschichtsbild und Politik im islamischen

Raum

Der Publizist Arnold Hottinger gilt als einer der besten Kenner der arabischen Welt. Zu
seinen zahlreichen Veroffentlichungen gehoren sein Standardwerk «Die Mauren» und
sein neustes Buch «Akbar der Grosse, Herrscher itber Indien durch Versohnung der
Religionen». Im folgenden Aufsatz fiir die Neuen Wege zeichnet der Autor die fatalen
Folgen des eurozentrischen Geschichtsbildes nach. Sie fithren bis heute zu einem ideolo-
gischen und dkonomischen Kolonialismus gegeniiber dem Islam und der arabischen Welt,
aber auch zu politischen Fehlentscheiden, die — von der Nahostpolitik iiber die Interven-
tionen gegeniiber dem Iran und dem Irak bis zum Umgang mit den Balkanvolkern — noch

lange nicht ausgestanden sind.

Eurozentrismus in Geschichte und
Gegenwart

Wir wissen heute, im Gegensatz zu frii-
heren Generationen, die es kaum zur
Kenntnis nehmen wollten, dass die kolo-
nialen Expansionen der Europier in andere
Weltteile den dort lebenden Menschen ge-
waltiges Unheil gebracht haben. Doch
gleichzeitig halten wir in unserem Ge-
schichtsbewusstsein nach wie vor an einer
Sicht «der Weltgeschichte» fest, die sich
kaum von jener vergangener Generationen
unterscheidet und die immer noch die Ent-
wicklung «der Menschheit» in ein Schema
presst, das von europidischen Historikern
fiir europdische Geschichtsverldufe ent-
worfen wurde, jedoch bis heute viel zu
weitgehend als «die Geschichte» schlecht-
hin gelehrt und verstanden wird.

Diese Geschichte schlechthin ist na-
tiirlich eurozentrische Geschichte. Sie po-
stuliert eine Abfolge von Altertum, Vol-
kerwanderung, Mittelalter, Reformation,
Renaissance, Aufkldrung, Revolution, In-
dustrierevolution und Moderne. Wir sind
immer noch erstaunlich schnell bereit, die-
ses auf Europa gemiinzte Schema anderen,
nicht-europidischen Zivilisationen iiberzu-
stiilpen. Wenn wir in einer von der unsrigen

246

Red.

unterschiedlichen Zivilisation und Ge-
schichtsentwicklung etwa keine Renais-
sance oder keine Reform (so wie sie sich
innerhalb und ausserhalb der katholischen
Kirche abspielte, als Luther seine Thesen
anschlug), keine Aufkldrung oder keine
Industrierevolution auffinden konnen,
schliessen wir, solche Epochen «fehlten»,
miissten also «noch kommen», ja sogar
«nachgeholt» werden.

Diese andere Zivilisation, heisst es dann
leichthin, sei zum Beispiel «im Mittelalter
steckengeblieben». Derartige Redensarten
und mehr oder minder bewussten Denk-
schemen zeigen deutlich einen Zusammen-
hang mit der Haltung der Kolonialisten, die
ihre Gewalteingriffe mit der naiven (aber
auch interessierten) Behauptung rechtfer-
tigten, sie miissten den «Eingeborenen» die
«Zivilisation» schlechthin bringen.

Die Sache wird dadurch weiter kompli-
ziert, dass es in der Tat heute kaum mehr
stark voneinander abgeschottete Zivilisa-
tionen gibt. Wir sind alle gewissermassen
in der Moderne angekommen. Abgesehen
vielleicht von einigen Riickzugsgebieten.
Und abgesehen natiirlich auch davon, dass
diese Moderne die einen, gesamthaft gese-
hen, recht reich macht, wihrend sie andere,
ebenfalls kollektiv genommen, verarmen



lasst. Es gibt gewiss heute sowohl eine
Welttechnologie, die sich jedermann ein-
kaufen kann, der das Geld dazu hat, ganz
gleich aus welcher Kultur er hervorging,
als auch weltweite Leitvorstellungen, wie
das gute und richtige, erstrebenswerte Le-
ben (das was jedermann haben sollte und
-wollte) sich ausnehme. Diese Vorstellun-
gen werden heute durch Film- und Fern-
sehbilder weltweit verbreitet. Und das
«Weltdorf» besteht daraus, dass in der Tat
ein Abklatsch von westlicher «Zivilisati-
on» anderen, fremden Kulturen aufge-
dréngt, verkauft und iiberlagert wurde. —
Aufgedringt urspriinglich mit den Waffen
der kolonialen Armeen, heute jedoch mehr
— aber nicht ausschliesslich — mit den Re-
klametechniken einer nach weltweiter Gel-
tung strebenden Konsumkultur.

Wenn die «Anderen» also heute bei ei-
ner gewissen Moderne angelangt sind —
auch wenn es nur eine Schmalspurmoderne
der Wunschtridume fiir die grossen Massen
sein mag —, miissen sie dann nicht deren
«Voraussetzungen» noch «nachholen»
oder sich «nachtriglich erarbeiten»? Etwa
unsere Aufkldrung, unsere Renaissance
oder was sonst fehlen mag? Ein solches
Denken ist jenem der Kolonialzeit nahe
verwandt. Damals lernten die jungen
Maghrebiner rezitieren: «nos ancétres les
Gaullois»; heute sucht man ihren Kindern
und Grosskindern einzublduen: «nous
manquent encore certaines étapes essenti-
elles dans notre course vers le dévelope-
ment», wobei das Ziel dieser Entwicklung
das alte geblieben ist, jenes der Reichen
und Michtigen, der fritheren Kolonialisten,
die sich einst hinter ihrer «mission civilisa-
trice» und &hnlichen Vorwénden zu ver-
stecken pflegten.

Offenbar fillt es uns Européern der
nachkolonialen Zeit nach wie vor schwer,
die Eigenstindigkeit der einst Kolonisier-
ten zu erkennen. Wir haben sie zwar in die
Unabhingigkeit entlassen, verstehen je-
doch unter dieser Unabhéngigkeit eine sol-
che,die der unsrigen gleicht. Eben das, was
man so als eine «moderne Nation» an-
spricht. Und wenn die Ungleichheit allzu-
sehr in die Augen springt, sagen wir einan-

der beruhigend: «Es fehlen dort halt noch
ein paar wesentliche Etappen oder Ent-
wicklungsstadien!»

Der Islam mit eigenem
Geschichtsablauf

Die tatsdchlichen Verhiltnisse sind ganz
andere. Zivilisationen haben ihren eigenen
Geschichtsablauf, der sich keineswegs mit
dem Schema deckt, das wir uns fiir die
Geschichte der Europier zurechtgelegt ha-
ben. Im Islam, um hier diese stark artiku-
lierte und durch reiche Quellen dokumen-
tierte Nachbar- und Schwesterzivilisation
mit einer grossen verwandtschaftlichen
Nihe zur unsrigen auszuwihlen, verliuft
die Geschichte so: Eine friihe Bliite ent-
steht sofort nach der Einpflanzung der neu-
en Religion durch Ubernahme, Mischung
und Neuformation des kulturellen Erbes
von zwel fritheren Hochkulturen, der grie-
chischen und der persischen. Beide tau-
chen ein ins neue Licht des Islam und wer-
den dadurch verwandelt. Jedoch nach der
grossen Zeit der arabischen Hochkultur
von rund 650 bis etwa 1050 nach Christus
beginnt die islamische Volkerwanderung:
zuerst mit dem Einbruch der fiirkischen
Volker aus Zentralasien, die bereits in In-
nerasien zum Islam bekehrt worden sind
und sich daher leicht in die islamische Kul-
tur der Perser und Araber einfiigen lassen.
Thnen folgen, ungeheuer zerstorerisch, die
nicht-muslimischen und dem Islam génz-
lich fremden Mongolen, die alle Stidte, die
sie erstiirmen, und in Persien sind es fast
alle, von Grund auf zerstoren. Persien wird
zu einem brennenden Scheiterhaufen; Bag-
dad wird gepliindert und der letzte Nach-
folger des Propheten, der Kalif, 1258 hier
erschlagen. Die europdischen Kreuzritter
suchen sich gleichzeitig am 6stlichen Mit-
telmeerufer festzusetzen.

Als Resultat dieses Volkersturms verlie-
ren die Araber ihre fiihrende Stellung an die
Tiirken, die ihrerseits iiber zwei Jahrhun-
derte das bisher byzantinische Kleinasien
besetzen und besiedeln, wiahrend es den
Persern gelingt, die mongolischen Barba-
ren von innen her zu ihrer Religion und

247



Kultur zu bekehren. In Indien sind es eben-
falls tiirkische Stimme, die den Islam nach
Nordindien bringen und dort Grossreiche
aufbauen, wobei das Persische ihnen als
Kultursprache dient. Von Indien aus ge-
langt der Islam {iiber die Handelsstrassen
nach Indonesien, das heute das volksreich-
ste und grosste aller muslimischen Linder
ist. Ebenfalls auf den Handelswegen
durchquert der Islam die Sahara und dehnt
sich der ostafrikanischen Kiiste entlang
nach dem afrikanischen Siiden aus.

Es entstehen drei muslimische Gross-
reiche, die zu wichtigen Teilen durch den
Einsatz der neuen Waffen, die auf dem
chinesischen Schiesspulver beruhen, pri-
mar der Kanonen, starke zentralisierte
Weltreiche bilden: das tiirkische der Osma-
nen, das persische der Safawiden, das indi-
sche der Moghulen. Die Kanonen sind da-
bei so bedeutungsvoll, weil sie erlauben,
die festen Burgen und Stadtmauern zu bre-
chen, hinter denen in fritheren Zeiten rela-
tiv kleine Machthaber ihre Herrschaft ber-
gen und halten konnten.

Es folgt rund zwei Jahrhunderte spiter,
was die westlichen Historiker die «De-
kadenz» der muslimischen Staaten und
Kulturen genannt haben. Das Wort «Deka-
denz» sollte immer zur Vorsicht mahnen.
Besonders, wenn es von Aussenstehenden
angewandt wird. Ein Machtverlust der drei
Grossreiche ist zwar festzustellen. Er hat,
gewiss nicht ausschliesslich, aber zu einem
bedeutenden Mass, damit zu tun, dass sich
zum ersten Mal die Interferenz der Europa-
er auswirkt. Zunachst nicht territorial oder
militirisch, sondern wirtschafts- und han-
delspolitisch: durch die Umsegelung Afri-
kas und die «Erschliessung» des Seewegs
nach Indien und Indonesien, die fiir die
Betroffenen nicht eine «Erschliessung» be-
deutet, sondern eine «Kurzschliessung»
der uralten Handelsstrassen zur See und
auf dem Land, die seit dem Altertum die
nahostlichen Linder mit Reichtum be-
fruchtet hatten. Die alte Berieselung durch
die Handelsgewinne der Durchgangsstras-
sen von Ost nach West nimmt ab und ver-
schwindet am Ende fast ganz. Dadurch ver-
armen die grossen nahostlichen Stédte, die

248

alle Relais auf den Durchgangsrouten der
sogenannten Seidenstrasse gewesen wa-
ren. Eine schwere Inflation, erzeugt durch
das amerikanische Silber der spanischen
Eroberer in Siidamerika, kommt dazu.

Der Zweite Islam und seine Mystik

Nun verlagerte sich der Reichtum der
Stddte des Nahen Ostens zuerst nach Lissa-
bon, das eine kurze Zeit lang die grosste
aller europiischen Stddte wurde, dann in
die hollandischen Hifen und schliesslich
nach London. Sie wurden die neuen Welt-
stiadte, indem sie mit Gewaltmitteln mariti-
mer Natur Monopole fiir den Ost-West-
Handel anstrebten und jeweils mindestens
Oligopole zustande brachten.

Gleichzeitig kam es zu inneren Ent-
wicklungen in den islamischen Lindern.
Man kann mit nur geringer Ubertreibung
formulieren: Unter den Tiirken, Persern
und Nordindern kam es zu einem «Zweiten
Islam», der dann auch sekundir nach der
arabischen Welt, nach Afrika und Indonesi-
en ausstrahlte. Er unterschied sich vom ara-
bischen Islam der Friihzeit wohl haupt-
sdchlich dadurch, dass er weniger ein Islam
des Korans und seines arabischen Textes
war, mehr aber ein Islam «zum Anfassen»,
in dem heilige Mdanner eine grosse Rolle
spielten. Der Prophet selbst wurde nun als
der erste dieser inspirierten heiligen Mén-
ner — es gab auch Frauen — gesehen. Auf
threr Prisenz, so glaubte man nun, beruhe
die Fortdauer der Schopfung, und ihre Hei-
ligkeit verheisse den Gliaubigen Fiirsprache
und Rettung in der anderen Welt. Schon sie
zu beriihren brachte Segen.

Diese heiligen Ménner waren Mystiker.
Sie waren nicht primér bemiiht, eine gott-
gefillige Ordnung auf dieser Welt einzu-
richten, wie der Prophet es versucht hatte.
Es ging ihnen vielmehr darum, selbst in die
Nihe Gottes zu gelangen, indem sie Thn in
sich und in seiner Schopfung suchten und
fanden. Diese Mystiker — Sufi heissen sie
im Islam — standen nicht wie die christli-
chen eher am Rande ihrer Religions-
gemeinschaften, sie riickten im Zweiten
Islam vielmehr in das religidse und weitge-



hend auch in das soziale Zentrum der Reli-
gion. Ganze Bevolkerungen schwangen
mit bei ihrer Gottessuche, sogar wenn viele
der einfachen Leute nur indirekt, eben
durch die Verehrung der heiligen Men-
schen und ihres Tuns, daran beteiligt wa-
ren.
Die Mystik als gesellschaftliches Phi-
nomen stand zweifellos in Zusammenhang
mit dem, was die eurozentischen Beobach-
ter als Dekadenz ansprachen. Das Interesse
und die Mitarbeit ganzer Volker an den
«mystischen Dimensionen des Islams» —so
der Titel einer reichen Ubersicht von Anne-
marie Schimmel — nahm eine solche Be-
deutung an, dass man sagen kann, die Ge-
sellschaften als ganze wandten sich von
den Belangen dieser Welt weitgehend ab
und jenen der Gottessuche zu — je nach
intellektuellem Rang der einzelnen eher
mit hochelitdren oder auch mit recht folklo-
ristischen Methoden —, und das so sehr,
dass fiir die Belange dieser Welt fast nur
noch die Gruppen der Machthaber um je-
den Preis und mit allen Mitteln, umgeben
von ihren schmeichelnden Hoflingen, und
einige wenige Anhdufer von Reichtum,
auch um jeden Preis und mit allen Mitteln,
iibrigblieben.

Natiirlich besteht eine reziproke Verbin-
dung: Je mehr die relativ wenigen verblie-
benen Reichen und Michtigen nur noch um
der Macht und des Reichtums willen leb-
ten, desto mehr Muslime wandten sich der
Mystik zu als der einzigen Alternative, ein
sinnvolles Leben zu fiihren, die sie besas-
sen; und je mehr die kultivierten, geistig
lebendigen und interessierten Kreise sich
der Mystik widmeten, desto drmer, schaler
und unbedeutender wurden diese Welt und
thre Belange fiir die grosse Mehrheit der
Muslime.

Radikal entgegengesetzte
Geistesrichtungen

Dies geschah gerade zu der Zeit, als die
Européer zu ihrem langen Marsch zur Be-
herrschung der Natur, des Erdballs, des
Weltalls und ihrer nicht-europidischen Mit-
menschen aufbrachen. So dass so ungefihr

gegen 1700 zwei einander radikal entge-
gengesetzte geistige Ausrichtungen und
durch sie bedingte geschichtliche Ablidufe
entstanden: eine auf Beherrschung der ge-
samten Umwelt abzielende europidische
Geistesrichtung und eine die Welt gering
achtende und allem anderen voraus eine
Verbindung mit Gott anstrebende islami-
sche.

Die Welt zu beherrschen bedeutete
Macht zu entwickeln; und diese Macht
wurde von rund 1800 an gegeniiber den
islamischen Nachbarn der Europider mit al-
ler Brutalitét zur Geltung gebracht. Bona-
parte marschierte 1798 in Agypten ein und
schlug die Mameluken in der Schlacht bei
den Pyramiden. Zwei Jahrhunderte der eu-
ropdischen Uberlegenheit im materiellen —
zum Beispiel militdrischen, organisato-
rischen, naturwissenschaftlichen, wirt-
schaftlichen — Bereich folgten, und sie sind
noch nicht vorbei. Die Reaktionen auf die-
sen Stand der Dinge seitens der Muslime
setzten bald ein. Es fehlt hier der Raum, sie
ausfiihrlich zu beschreiben; auch sie sind
bis heute nicht zu Ende gekommen.

Dieser Prozess beschleunigt sich selbst;
er ist alles andere als statisch. Wihrend die
fihrenden Kreise in der islamischen Welt
immer krampfhafter damit beschiftigt
sind, den «Vorsprung der Européer» einzu-
holen, steigern diese — heute teilweise ab-
gelost durch die Amerikaner und die Japa-
ner — ihren «Vorsprung» bestdndig durch
die Erfindung immer neuer, «fortgeschrit-
tenerer» Methoden der Beherrschung und
der «Indienstnahme» ihrer Umwelt, sei es
der physischen, sei es der menschlichen,
um das Wort Ausbeutung zu vermeiden.

Fatale Folgen falscher Geschichtsbilder

Der geneigte Leser und die geneigte
Leserin mogen fragen: Was niitzt all das,
was hitten die Muslime und die Européer
davon, wenn diese ihr Geschichtsbild um-
krempelten und einige Anstrengungen
machten, der Sache der anderen gerecht zu
werden, wenn es sich doch nur um deren
Geschichte, also Vergangenheit, handelt?
Geschichtsbild hin oder her, hat das irgend-

249



welche praktischen Folgen? Doch alles
Denken in politischen Begriffen hingt eng
mit dem Bild zusammen, das die Denken-
den sich von der bedachten Gesellschaft
machen. Ein falsches Geschichtsbild wird
daher zu falscher Behandlung des Betroffe-
nen fithren. Ein richtiges Geschichtsbild,
oder sagen wir vorsichtig: ein richtigeres,
garantiert allerdings nicht fiir sich allein die
richtige oder richtigere Behandlung.

Oft lassen sich hinter einem bestimmten
Geschichtsbild auch bestimmte Interessen
erkennen: Ein eurozentrisches Geschichts-
bild dient oft, vielleicht sogar immer, be-
wusst oder unbewusst dazu, eine europdi-
sche Sicht der Dinge zu bestitigen und
durchzusetzen. Apologie fiir die eigene,
nicht immer altruistische Handlungsweise
trifft sich in ihm mit der Selbstbestitigung
der Agierenden. Ein derartiges, den wah-
ren Verhiltnissen schlecht entsprechendes
Bild der anderen in ihrer angeblichen Ge-
schichte ist also zweifellos ein Faktor der
Verzerrung im Sinn der eigenen Selbstauf-
wertung und der Abwertung der anderen,
und als solches ist es ungefihr die schlech-
teste Voraussetzung fiir gerechtes Handeln,
die sich tiberhaupt denken lésst.

Gleichzeitig dient ein falsches — oft ist
es ein falsch vereinfachtes und verzerrtes —
Geschichtsbild auch dazu, Angst vor den
von ithm verzeichneten und verzerrten an-
deren hervorzurufen, und Angst ist natiir-
lich eines der besten Mittel, um Kriege und
andere Missetaten zuerst auszulésen und
dann zu rechtfertigen. So hitte zum Bei-
spiel eine weniger verzerrte Sicht der pala-
stinensischen Araber und ihrer Vergangen-
heit mitgeholfen, viele Ungerechtigkeiten,
die thnen gegeniiber begangen wurden und
die sich bis heute negativ auf die gesamte
Nahostpolitik auswirken, zu vermeiden
oder mindestens zu mildern.

Allgemeiner gesehen hitten bessere
Kenntnisse der wirklichen Vergangenheit
der Araber sowie ein klareres Bewusstsein
ihrer historischen Eigenart und Eigenstén-
digkeit den Schluss nahegelegt, dass sie
nicht einfach «Zuriickgebliebene», «Un-
terentwickelte» seien. Dies hitte allerhand
paternalistische Haltungen und Handlun-

250

gen korrigieren konnen, gegen die es spéter
auf der arabischen Seite zu Reaktionen ge-
kommen ist, die zu immer schwereren Be-
lastungen der gegenseitigen Verhéltnisse
wurden.

Aus solchen Fehlleistungen und den
Reaktionen darauf ist etwa die Suezkrise
von 1956 entstanden. Im iranischen Be-
reich kam es zur Moussadegh-Krise von
1951 bis 1953, auf deren unnétig negativen
Verlauf sonst schwerlich die Revolution
Khomeinys gefolgt wire. Man sollte auch
auf das massiv gefélschte Plebiszit hinwei-
sen, das die Englédnder 1921 im Irak durch-
peitschten, als sie dort ihren Kandidaten,
den Haschemitenprinzen Faisal, zum Ko-
nig einsetzen wollten. Es hat zusammen
mit den damaligen Bombardierungen kur-
discher und schiitischer Dérfer durch die
Royal Air Force das erste Glied einer Kette
irakischen Unbheils gebildet, die mit dem
zur Zeit letzten Glied, das Saddam Hussein
heisst, ithren gegenwiértigen, aber schwer-
lich endgiiltigen Abschluss gefunden hat.

Auch die Balkanvolker mit den Jahrhun-
derten osmanischer Herrschaft — und der
Teilnahme an der osmanischen Kultur —
lassen sich nicht auf Grund eines eurozen-
trischen Geschichtsbilds begreifen. Sogar
wenn sie dieses heute selbst iibernommen
haben und daraus ihren gegenwirtigen, ge-
fahrlich engen Nationalismus basteln. Ob
besseres Verstédndnis zu einer besseren Be-
handlung der heutigen Krise gefiihrt hitte,
lasst sich nicht mit Sicherheit sagen. Aber
sicher diirfte sein, dass mangelhaftes Ver-
standnis keine optimale Behandlung der
Krise zulidsst.



	Geschichtsbild und Politik im islamischen Raum

