
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 9

Artikel: Geschichtsbild und Politik im islamischen Raum

Autor: Hottinger, Arnold

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144189

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 10.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144189
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Arnold Hottinger

Geschichtsbild und Politik im islamischen
Raum

Der Publizist Arnold Hottinger gilt als einer der besten Kenner der arabischen Welt. Zu
seinen zahlreichen Veröffentlichungen gehören sein Standardwerk «Die Mauren» und
sein neustes Buch «Akbar der Grosse, Herrscher über Indien durch Versöhnung der
Religionen». Imfolgenden Aufsatz für die Neuen Wege zeichnet der Autor die fatalen
Folgen des eurozentrischen Geschichtsbildes nach. Sie führen bis heute zu einem
ideologischen und ökonomischen Kolonialismus gegenüber dem Islam und der arabischen Welt,
aber auch zu politischen Fehlentscheiden, die - von der Nahostpolitik über die Interventionen

gegenüber dem Iran und dem Irak bis zum Umgang mit den Balkanvölkern - noch
lange nicht ausgestanden sind. Red.

Eurozentrismus in Geschichte und
Gegenwart

Wir wissen heute, im Gegensatz zu
früheren Generationen, die es kaum zur
Kenntnis nehmen wollten, dass die
kolonialen Expansionen der Europäer in andere
Weltteile den dort lebenden Menschen
gewaltiges Unheil gebracht haben. Doch
gleichzeitig halten wir in unserem Ge-
schichtsbewusstsein nach wie vor an einer
Sicht «der Weltgeschichte» fest, die sich
kaum von jener vergangener Generationen
unterscheidet und die immer noch die
Entwicklung «der Menschheit» in ein Schema
presst, das von europäischen Historikern
für europäische Geschichtsverläufe
entworfen wurde, jedoch bis heute viel zu
weitgehend als «die Geschichte» schlechthin

gelehrt und verstanden wird.
Diese Geschichte schlechthin ist

natürlich eurozentrische Geschichte. Sie
postuliert eine Abfolge von Altertum,
Völkerwanderung, Mittelalter, Reformation,
Renaissance, Aufklärung, Revolution,
Industrierevolution und Moderne. Wir sind
immer noch erstaunlich schnell bereit, dieses

auf Europa gemünzte Schema anderen,
nicht-europäischen Zivilisationen überzustülpen

Wenn wir in einer von der unsrigen

unterschiedlichen Zivilisation und
Geschichtsentwicklung etwa keine Renaissance

oder keine Reform (so wie sie sich
innerhalb und ausserhalb der katholischen
Kirche abspielte, als Luther seine Thesen
anschlug), keine Aufklärung oder keine
Industrierevolution auffinden können,
schliessen wir, solche Epochen «fehlten»,
müssten also «noch kommen», ja sogar
«nachgeholt» werden.

Diese andere Zivilisation, heisst es dann
leichthin, sei zum Beispiel «im Mittelalter
steckengeblieben». Derartige Redensarten
und mehr oder minder bewussten
Denkschemen zeigen deutlich einen Zusammenhang

mit der Haltung der Kolonialisten, die
ihre Gewalteingriffe mit der naiven (aber
auch interessierten) Behauptung rechtfertigten,

sie müssten den «Eingeborenen» die
«Zivilisation» schlechthin bringen.

Die Sache wird dadurch weiter kompliziert,

dass es in der Tat heute kaum mehr
stark voneinander abgeschottete Zivilisationen

gibt. Wir sind alle gewissermassen
in der Moderne angekommen. Abgesehen
vielleicht von einigen Rückzugsgebieten.
Und abgesehen natürlich auch davon, dass
diese Moderne die einen, gesamthaft gesehen,

recht reich macht, während sie andere,
ebenfalls kollektiv genommen, verarmen

246



lässt. Es gibt gewiss heute sowohl eine
Welttechnologie, die sich jedermann
einkaufen kann, der das Geld dazu hat, ganz
gleich aus welcher Kultur er hervorging,
als auch weltweite Leitvorstellungen, wie
das gute und richtige, erstrebenswerte
Leben (das was jedermann haben sollte und
wollte) sich ausnehme. Diese Vorstellungen

werden heute durch Film- und
Fernsehbilder weltweit verbreitet. Und das
«Weltdorf» besteht daraus, dass in der Tat
ein Abklatsch von westlicher «Zivilisation»

anderen, fremden Kulturen
aufgedrängt, verkauft und überlagert wurde. -
Aufgedrängt ursprünglich mit den Waffen
der kolonialen Armeen, heute jedoch mehr

- aber nicht ausschliesslich - mit den
Reklametechniken einer nach weltweiter
Geltung strebenden Konsumkultur.

Wenn die «Anderen» also heute bei
einer gewissen Moderne angelangt sind -
auch wenn es nur eine Schmalspurmoderne
der Wunschträume für die grossen Massen
sein mag -, müssen sie dann nicht deren
«Voraussetzungen» noch «nachholen»
oder sich «nachträglich erarbeiten»? Etwa
unsere Aufklärung, unsere Renaissance
oder was sonst fehlen mag? Ein solches
Denken ist jenem der Kolonialzeit nahe
verwandt. Damals lernten die jungen
Maghrebiner rezitieren: «nos ancêtres les
Gaullois»; heute sucht man ihren Kindern
und Grosskindern einzubläuen: «nous
manquent encore certaines étapes essentielles

dans notre course vers le dévelope-
ment», wobei das Ziel dieser Entwicklung
das alte geblieben ist, jenes der Reichen
und Mächtigen, der früheren Kolonialisten,
die sich einst hinter ihrer «mission civilisatrice»

und ähnlichen Vorwänden zu
verstecken pflegten.

Offenbar fällt es uns Europäern der
nachkolonialen Zeit nach wie vor schwer,
die Eigenständigkeit der einst Kolonisierten

zu erkennen. Wir haben sie zwar in die
Unabhängigkeit entlassen, verstehen
jedoch unter dieser Unabhängigkeit eine
solche, die der unsrigen gleicht. Eben das, was
man so als eine «moderne Nation»
anspricht. Und wenn die Ungleichheit allzusehr

in die Augen springt, sagen wir einan¬

der beruhigend: «Es fehlen dort halt noch
ein paar wesentliche Etappen oder
Entwicklungsstadien »

Der Islam mit eigenem
Geschichtsablauf

Die tatsächlichen Verhältnisse sind ganz
andere. Zivilisationen haben ihren eigenen
Geschichtsablauf, der sich keineswegs mit
dem Schema deckt, das wir uns für die
Geschichte der Europäer zurechtgelegt
haben. Im Islam, um hier diese stark artikulierte

und durch reiche Quellen dokumentierte

Nachbar- und Schwesterzivilisation
mit einer grossen verwandtschaftlichen
Nähe zur unsrigen auszuwählen, verläuft
die Geschichte so: Eine frühe Blüte
entsteht sofort nach der Einpflanzung der neuen

Religion durch Übernahme, Mischung
und Neuformation des kulturellen Erbes
von zwei früheren Hochkulturen, der
griechischen und der persischen. Beide
tauchen ein ins neue Licht des Islam und werden

dadurch verwandelt. Jedoch nach der
grossen Zeit der arabischen Hochkultur
von rund 650 bis etwa 1050 nach Christus
beginnt die islamische Völkerwanderung:
zuerst mit dem Einbruch der türkischen
Völker aus Zentralasien, die bereits in
Innerasien zum Islam bekehrt worden sind
und sich daher leicht in die islamische Kultur

der Perser und Araber einfügen lassen.
Ihnen folgen, ungeheuer zerstörerisch, die
nicht-muslimischen und dem Islam gänzlich

fremden Mongolen, die alle Städte, die
sie erstürmen, und in Persien sind es fast
alle, von Grund auf zerstören. Persien wird
zu einem brennenden Scheiterhaufen; Bagdad

wird geplündert und der letzte
Nachfolger des Propheten, der Kalif, 1258 hier
erschlagen. Die europäischen Kreuzritter
suchen sich gleichzeitig am östlichen
Mittelmeerufer festzusetzen.

Als Resultat dieses Völkersturms verlieren

die Araber ihre führende Stellung an die
Türken, die ihrerseits über zwei Jahrhunderte

das bisher byzantinische Kleinasien
besetzen und besiedeln, während es den
Persern gelingt, die mongolischen Barbaren

von innen her zu ihrer Religion und

247



Kultur zu bekehren. In Indien sind es ebenfalls

türkische Stämme, die den Islam nach
Nordindien bringen und dort Grossreiche
aufbauen, wobei das Persische ihnen als

Kultursprache dient. Von Indien aus
gelangt der Islam über die Handelsstrassen
nach Indonesien, das heute das volksreichste

und grösste aller muslimischen Länder
ist. Ebenfalls auf den Handelswegen
durchquert der Islam die Sahara und dehnt
sich der ostafrikanischen Küste entlang
nach dem afrikanischen Süden aus.

Es entstehen drei muslimische
Grossreiche, die zu wichtigen Teilen durch den
Einsatz der neuen Waffen, die auf dem
chinesischen Schiesspulver beruhen,
primär der Kanonen, starke zentralisierte
Weltreiche bilden: das türkische der Osma-
nen, das persische der Safawiden, das indische

der Moghulen. Die Kanonen sind
dabei so bedeutungsvoll, weil sie erlauben,
die festen Burgen und Stadtmauern zu
brechen, hinter denen in früheren Zeiten relativ

kleine Machthaber ihre Herrschaft bergen

und halten konnten.
Es folgt rund zwei Jahrhunderte später,

was die westlichen Historiker die
«Dekadenz» der muslimischen Staaten und
Kulturen genannt haben. Das Wort «Dekadenz»

sollte immer zur Vorsicht mahnen.
Besonders, wenn es von Aussenstehenden
angewandt wird. Ein Machtverlust der drei
Grossreiche ist zwar festzustellen. Er hat,
gewiss nicht ausschliesslich, aber zu einem
bedeutenden Mass, damit zu tun, dass sich
zum ersten Mal die Interferenz der Europäer

auswirkt. Zunächst nicht territorial oder
militärisch, sondern wirtschafts- und
handelspolitisch: durch die Umsegelung Afrikas

und die «Erschliessung» des Seewegs
nach Indien und Indonesien, die für die
Betroffenen nicht eine «Erschliessung»
bedeutet, sondern eine «Kurzschliessung»
der uralten Handelsstrassen zur See und
auf dem Land, die seit dem Altertum die
nahöstlichen Länder mit Reichtum
befruchtet hatten. Die alte Berieselung durch
die Handelsgewinne der Durchgangsstrassen

von Ost nach West nimmt ab und
verschwindet am Ende fast ganz. Dadurch
verarmen die grossen nahöstlichen Städte, die

248

alle Relais auf den Durchgangsrouten der
sogenannten Seidenstrasse gewesen
waren. Eine schwere Inflation, erzeugt durch
das amerikanische Silber der spanischen
Eroberer in Südamerika, kommt dazu.

Der Zweite Islam und seine Mystik

Nun verlagerte sich der Reichtum der
Städte des Nahen Ostens zuerst nach Lissabon,

das eine kurze Zeit lang die grösste
aller europäischen Städte wurde, dann in
die holländischen Häfen und schliesslich
nach London. Sie wurden die neuen
Weltstädte, indem sie mit Gewaltmitteln maritimer

Natur Monopole für den Ost-West-
Handel anstrebten und jeweils mindestens
Oligopole zustande brachten.

Gleichzeitig kam es zu inneren
Entwicklungen in den islamischen Ländern.
Man kann mit nur geringer Übertreibung
formulieren: Unter den Türken, Persern
und Nordindern kam es zu einem «Zweiten
Islam», der dann auch sekundär nach der
arabischen Welt, nach Afrika und Indonesien

ausstrahlte. Er unterschied sich vom
arabischen Islam der Frühzeit wohl
hauptsächlich dadurch, dass er weniger ein Islam
des Korans und seines arabischen Textes
war, mehr aber ein Islam «zum Anfassen»,
in dem heilige Männer eine grosse Rolle
spielten. Der Prophet selbst wurde nun als
der erste dieser inspirierten heiligen Männer

- es gab auch Frauen - gesehen. Auf
ihrer Präsenz, so glaubte man nun, beruhe
die Fortdauer der Schöpfung, und ihre
Heiligkeit verheisse den Gläubigen Fürsprache
und Rettung in der anderen Welt. Schon sie

zu berühren brachte Segen.
Diese heiligen Männer waren Mystiker.

Sie waren nicht primär bemüht, eine
gottgefällige Ordnung auf dieser Welt
einzurichten, wie der Prophet es versucht hatte.
Es ging ihnen vielmehr darum, selbst in die
Nähe Gottes zu gelangen, indem sie Ihn in
sich und in seiner Schöpfung suchten und
fanden. Diese Mystiker - Sufi heissen sie
im Islam - standen nicht wie die christlichen

eher am Rande ihrer
Religionsgemeinschaften, sie rückten im Zweiten
Islam vielmehr in das religiöse und weitge-



hend auch in das soziale Zentrum der
Religion. Ganze Bevölkerungen schwangen
mit bei ihrer Gottessuche, sogar wenn viele
der einfachen Leute nur indirekt, eben
durch die Verehrung der heiligen
Menschen und ihres Tuns, daran beteiligt
waren.

Die Mystik als gesellschaftliches
Phänomen stand zweifellos in Zusammenhang
mit dem, was die eurozentischen Beobachter

als Dekadenz ansprachen. Das Interesse
und die Mitarbeit ganzer Völker an den
«mystischen Dimensionen des Islams» - so
der Titel einer reichen Übersicht von Annemarie

Schimmel - nahm eine solche
Bedeutung an, dass man sagen kann, die
Gesellschaften als ganze wandten sich von
den Belangen dieser Welt weitgehend ab
und jenen der Gottessuche zu - je nach
intellektuellem Rang der einzelnen eher
mit hochelitären oder auch mit recht
folkloristischen Methoden -, und das so sehr,
dass für die Belange dieser Welt fast nur
noch die Gruppen der Machthaber um
jeden Preis und mit allen Mitteln, umgeben
von ihren schmeichelnden Höflingen, und
einige wenige Anhäufer von Reichtum,
auch um jeden Preis und mit allen Mitteln,
übrigblieben.

Natürlich besteht eine reziproke Verbindung:

Je mehr die relativ wenigen verbliebenen

Reichen und Mächtigen nur noch um
der Macht und des Reichtums willen lebten,

desto mehr Muslime wandten sich der
Mystik zu als der einzigen Alternative, ein
sinnvolles Leben zu führen, die sie besässen;

und je mehr die kultivierten, geistig
lebendigen und interessierten Kreise sich
der Mystik widmeten, desto ärmer, schaler
und unbedeutender wurden diese Welt und
ihre Belange für die grosse Mehrheit der
Muslime.

Radikal entgegengesetzte
Geistesrichtungen

Dies geschah gerade zu der Zeit, als die
Europäer zu ihrem langen Marsch zur
Beherrschung der Natur, des Erdballs, des
Weltalls und ihrer nicht-europäischen
Mitmenschen aufbrachen. So dass so ungefähr

gegen 1700 zwei einander radikal
entgegengesetzte geistige Ausrichtungen und
durch sie bedingte geschichtliche Abläufe
entstanden: eine auf Beherrschung der
gesamten Umwelt abzielende europäische
Geistesrichtung und eine die Welt gering
achtende und allem anderen voraus eine
Verbindung mit Gott anstrebende islamische.

Die Welt zu beherrschen bedeutete
Macht zu entwickeln; und diese Macht
wurde von rund 1800 an gegenüber den
islamischen Nachbarn der Europäer mit
aller Brutalität zur Geltung gebracht. Bonaparte

marschierte 1798 in Ägypten ein und
schlug die Mameluken in der Schlacht bei
den Pyramiden. Zwei Jahrhunderte der
europäischen Überlegenheit im materiellen -
zum Beispiel militärischen, organisatorischen,

naturwissenschaftlichen,
wirtschaftlichen - Bereich folgten, und sie sind
noch nicht vorbei. Die Reaktionen auf diesen

Stand der Dinge seitens der Muslime
setzten bald ein. Es fehlt hier der Raum, sie
ausführlich zu beschreiben; auch sie sind
bis heute nicht zu Ende gekommen.

Dieser Prozess beschleunigt sich selbst;
er ist alles andere als statisch. Während die
führenden Kreise in der islamischen Welt
immer krampfhafter damit beschäftigt
sind, den «Vorsprung der Europäer» einzuholen,

steigern diese - heute teilweise
abgelöst durch die Amerikaner und die Japaner

- ihren «Vorsprung» beständig durch
die Erfindung immer neuer, «fortgeschrittenerer»

Methoden der Beherrschung und
der «Indienstnahme» ihrer Umwelt, sei es
der physischen, sei es der menschlichen,
um das Wort Ausbeutung zu vermeiden.

Fatale Folgen falscher Geschichtsbilder

Der geneigte Leser und die geneigte
Leserin mögen fragen: Was nützt all das,
was hätten die Muslime und die Europäer
davon, wenn diese ihr Geschichtsbild
umkrempelten und einige Anstrengungen
machten, der Sache der anderen gerecht zu
werden, wenn es sich doch nur um deren
Geschichte, also Vergangenheit, handelt?
Geschichtsbild hin oder her, hat das irgend-

249



welche praktischen Folgen? Doch alles
Denken in politischen Begriffen hängt eng
mit dem Bild zusammen, das die Denkenden

sich von der bedachten Gesellschaft
machen. Ein falsches Geschichtsbild wird
daher zu falscher Behandlung des Betroffenen

führen. Ein richtiges Geschichtsbild,
oder sagen wir vorsichtig: ein richtigeres,
garantiert allerdings nicht für sich allein die
richtige oder richtigere Behandlung.

Oft lassen sich hinter einem bestimmten
Geschichtsbild auch bestimmte Interessen
erkennen: Ein eurozentrisches Geschichtsbild

dient oft, vielleicht sogar immer,
bewusst oder unbewusst dazu, eine europäische

Sicht der Dinge zu bestätigen und
durchzusetzen. Apologie für die eigene,
nicht immer altruistische Handlungsweise
trifft sich in ihm mit der Selbstbestätigung
der Agierenden. Ein derartiges, den wahren

Verhältnissen schlecht entsprechendes
Bild der anderen in ihrer angeblichen
Geschichte ist also zweifellos ein Faktor der
Verzerrung im Sinn der eigenen Selbstaufwertung

und der Abwertung der anderen,
und als solches ist es ungefähr die schlechteste

Voraussetzung für gerechtes Handeln,
die sich überhaupt denken lässt.

Gleichzeitig dient ein falsches - oft ist
es ein falsch vereinfachtes und verzerrtes -
Geschichtsbild auch dazu, Angst vor den
von ihm verzeichneten und verzerrten
anderen hervorzurufen, und Angst ist natürlich

eines der besten Mittel, um Kriege und
andere Missetaten zuerst auszulösen und
dann zu rechtfertigen. So hätte zum
Beispiel eine weniger verzerrte Sicht der
palästinensischen Araber und ihrer Vergangenheit

mitgeholfen, viele Ungerechtigkeiten,
die ihnen gegenüber begangen wurden und
die sich bis heute negativ auf die gesamte
Nahostpolitik auswirken, zu vermeiden
oder mindestens zu mildern.

Allgemeiner gesehen hätten bessere
Kenntnisse der wirklichen Vergangenheit
der Araber sowie ein klareres Bewusstsein
ihrer historischen Eigenart und Eigenständigkeit

den Schluss nahegelegt, dass sie
nicht einfach «Zurückgebliebene»,
«Unterentwickelte» seien. Dies hätte allerhand
paternalistbche Haltungen und Handlun¬

gen korrigieren können, gegen die es später
auf der arabischen Seite zu Reaktionen
gekommen ist, die zu immer schwereren
Belastungen der gegenseitigen Verhältnisse
wurden.

Aus solchen Fehlleistungen und den
Reaktionen darauf ist etwa die Suezkrise
von 1956 entstanden. Im iranischen
Bereich kam es zur Moussadegh-Krise von
1951 bis 1953, auf deren unnötig negativen
Verlauf sonst schwerlich die Revolution
Khomeinys gefolgt wäre. Man sollte auch
auf das massiv gefälschte Plebiszit hinweisen,

das die Engländer 1921 im Irak
durchpeitschten, als sie dort ihren Kandidaten,
den Haschemitenprinzen Faisal, zum König

einsetzen wollten. Es hat zusammen
mit den damaligen Bombardierungen
kurdischer und schiitischer Dörfer durch die
Royal Air Force das erste Glied einer Kette
irakischen Unheils gebildet, die mit dem
zur Zeit letzten Glied, das Saddam Hussein
heisst, ihren gegenwärtigen, aber schwerlich

endgültigen Abschluss gefunden hat.
Auch die Balkanvölker mit den Jahrhunderten

osmanischer Herrschaft - und der
Teilnahme an der osmanischen Kultur -
lassen sich nicht auf Grund eines eurozen-
trischen Geschichtsbilds begreifen. Sogar
wenn sie dieses heute selbst übernommen
haben und daraus ihren gegenwärtigen,
gefährlich engen Nationalismus basteln. Ob
besseres Verständnis zu einer besseren
Behandlung der heutigen Krise geführt hätte,
lässt sich nicht mit Sicherheit sagen. Aber
sicher dürfte sein, dass mangelhaftes
Verständnis keine optimale Behandlung der
Krise zulässt.

250


	Geschichtsbild und Politik im islamischen Raum

