Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 7-8

Artikel: Von Glickel von Hameln zu Hannah Arendt : judische Frauen zwischen
Tradition und Moderne

Autor: Wicki, Maja

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144180

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maja Wicki

VYon Gliickel von Hameln zu Hannah Arendt
Judische Frauen zwischen Tradition und Moderne

Maja Wicki, Philosophin, Psychoanalytikerin und Publizistin, hat diesen Text an der
Jubilaumsfeier « 150 Jahre Israelitische Gemeinde Biel» Mitte November 1998 vorgetra-
gen. Die Autorin erlautert zunichst, was sie unter «Tradition» versteht, insbesondere
unter jiidischer Tradition innerhalb der europiischen Diaspora, gerade auch was die
Rolle und die Aufgaben der Frauen betrifft. Anschliessend geht Maja Wicki der Frage
nach, was in diesem Zusammenhang «Moderne» heisst. Es folgen bewegende Portrits von
Frauen, die mit ihrer personlichen Entwicklung im Spannungsfeld von Herkunft und

gesellschaftlicher Verdnderung standen.
Sind Tradition und Moderne vereinbar?

Sind Tradition und Moderne vereinbar?
Was sich heute angesichts grosser gesell-
schaftlicher Umwilzungen wie eine neue
Frage stellt, bedeutete seit Jahrhunderten
fiir jiidische Frauen die Frage des personli-
chen Wegs, ohne dass sie damit die Zugeho-
rigkeit zum Judentum in Frage gestellt hit-
ten. Vielen von ihnen, ob sie im 17. oder im
20. Jahrhundert lebten, gelang es mit gros-
ser Eigensténdigkeit, zugleich «treu ihrem
Glauben, treu ihrem Volk und treu zu sich
selbst zu sein», wie Berta Pappenheim liber
Gliickel von Hameln schrieb, wobei mit
«treu zu sich selbst» die Zustimmung zum
eigenen Wissens- und Tétigkeitshunger ge-
meint ist, zu den eigenen Entfaltungsmog-
lichkeiten und -wiinschen, zu einer Exi-
stenz auch «draussen» in der «Welt», even-
tuell selbst der eigenen Zeit voraus — kurz,
zu einem Leben, das von einer jahrhunder-
tealten patriarchalen Ordnung her nur den
Mainnern zustand, fiir die Frauen aber als
unschicklich galt.

«Schicklichkeit» und «Unschicklich-
keit» waren nicht mehr gesellschaftliche
Kriterien des richtigen oder unrichtigen
Handelns vom Augenblick an, wo die ein-
zelnen Frauen Selberdenken und Eigenver-
antwortung den disziplinierenden und kon-
trollierenden patriarchalen Verhaltensvor-

200

Red.

schriften entgegenstellten oder diese von
der Frage der Religion und der Herkunft
unterschieden. Gerade das kennzeichnete
den Aufklarungsgehalt der Moderne. Da-
bei haben Emanzipation, Assimilation und
Akkulturation die jiidischen Frauen sehr
unterschiedlich erfasst, und bis heute gibt
es, nicht anders als in allen anderen Reli-
gionen, eine enorme Bandbreite von Ge-
staltungsmoglichkeiten jlidischen Frauen-
lebens. Ich werde darauf eingehen, von den
in der Orthodoxie tradierten Gestaltungs-
moglichkeiten bis zu den frei gewihlten.
Jedoch mdchte ich gleich von Anfang an
klarmachen, dass jiidische «Tradition» ei-
nerseits und «patriarchale» Ordnung ande-
rerseits Verschiedenes bedeuten, und dass
«Moderne» mehr beinhaltet als Neuzeit-
lichkeit. Die Begriffe auseinanderzuhalten
und deren kontextuelle, auch gesellschaft-
liche und politische Verwendung zu kléren,
gehort zu den wichtigen philosophischen
Aufgaben.

«Tradition», aus dem lateinischen «tra-
dere» (iibergeben, iiberliefern) und dem
daraus gebildeten Substantiv «traditio»,
hat in erster Linie mit der Weitergabe von
Wissen zu tun. Dabei geht es weniger um
Glaubensinhalte (der Glaube ist immer die
personliche Beziehung des Menschen zu
Gott), als um Herkunft und Kultur, insbe-
sondere um die Kenntnis der Zeremonial-



gesetze im Tages- und Jahresablauf, sowie
um die dabei zu erfiillenden geschlechts-
spezifischen Aufgaben. Dieses Wissen um
Herkunft und Kultur schafft jene Zugeho-
rigkeit, die das Fortbestehen des Juden-
tums in der Zerstreuung — in der Diaspora —
bis zum heutigen Tag gewihrleistet hat.
Vielleicht ist ein kurze Erlduterung zur
jiidischen Diaspora nétig, um zu verstehen,
was der Lebenshintergrund der Frauen war,
die ich darstellen werde.

Der Lebenshintergrund der Diaspora

Die Diaspora hatte sich schon lange vor
der Zerstorung des Zweiten Tempels im
Jahre 70 ergeben. Sie ist durch eine vierfa-
che Verhaltnishaftigkeit gekennzeichnet:

1. Die Thora oder das Verhiltnis des
Volkes zum einen Gott hat die Form und
Bedeutung eines — zum Monotheismus ver-
pflichtenden — Vertrags, der unaufloslich
ist und der weder vom Bestehen eines
Staatswesens noch vom Bestehen des Tem-
pels abhéngt, sondern das Volk in seiner
Geschichtlichkeit einbindet.

Mit der Thora und mit der Befolgung
ihrer Gebote wurde und ist das erste, wich-
tigste und massgebliche Verhiltnis ge-
kniipft, welches das Judentum in der Zer-
streuung zusammenhielt und weiter zu-
sammenhilt, ein Verhéltnis, das rein geistig
definiert ist und das sich als Auserwdahlt-
heit, Erinnerung und Tradition versteht.

2. Das innerjudische Verhdltnis besteht
in der Organisation von gemeinsamem Ge-
bet, gemeinsamem Studium und gemeinsa-
mer Auslegung der Thora, von Gottesdienst,
Gerichtsbarkeit und Gemeindeobliegenhei-
ten (Rituale zu Beschneidung, religioser
Unterricht von Knaben und Midchen, Wei-
terbildung der mannlichen und der weibli-
chen Gemeindemitglieder, Bar/Bad Mizwa,
Heirat, Beerdigung etc.). Mit der Organisa-
tiondes Steuerwesens und der Wohltitigkeit
entwickelte sich sodann eine besondere,
tiber die Religion definierte Kultur. Diese
wiederum fiihrte zu dem von den Antisemi-
ten immer wieder angegriffenen «jiidischen
Zusammenhalt». Seit 1948 kommt das Ver-
hiltnis zum Staat Israel hinzu.

Fiir die Frauen gab und gibt es im inner-
jidischen Bereich spezifische Aufgaben:
das Fiihren des Haushalts gemiss den
Kaschrut-Regeln, die Vorbereitung und fei-
erliche hausliche Gestaltung der Festtage,
die Erziehung der Kinder, in orthodoxen
Haushalten auch das wochentliche Brot-
teigopfer (indem sie vom Teig fiir die Sab-
batbrote die Challah, ein Stiicklein, abson-
dern), sodann die Mikwah (das rituelle
Tauchbad nach jeder Menstruation und
nach einer Geburt), vor allem aber das Ent-
ziinden und Segnen der Sabbatkerzen. Den
Frauen kommt, gewissermassen als hoch-
ste Auszeichnung, die Weitergabe des Ju-
dentums zu, da fiir das Jiidischsein die ma-
trilineare Herkunft z#hlt.

3. Das Verhaltnis zu den Gastlindern,
zu den Nichtjuden und insbesondere zu den
Antisemiten bewirkte noch immer — ob in
Zeiten der Toleranz, der Bliite oder der Be-
dringnis, der Verfolgung, ja Vernichtung —,
dass die Juden als Minderheit, als die Ande-
ren sich in kultureller Opposition zur Mehr-
heit oder zu Mehrheiten befanden. Auf-
grund dieser Stellung erlebten sie ihre Exi-
stenz hdufig als unsicher und bedroht, als
tragisch. Andererseits entwickelten sie aus
der Erfahrung dieser spezifischen Opposi-
tion heraus besondere Fihigkeiten wie
Skeptizismus, Witz, Solidaritit untereinan-
der und Solidaritéit zu anderen Menschen in
Bedridngnis sowie ein besonders ausge-
préagtes Rechts- und Gerechtigkeitsempfin-
den. Das Verhiltnis war und blieb auch
nach der offentlich-rechtlichen Emanzipa-
tion im Zusammenhang mit der westlichen
Aufklarung prekér, und dies trotz der gefor-
derten und jiidischerseits teilweise bereit-
willig erbrachten Assimilation.

Aus diesem Verhiltnis folgten vielfiltige
Loyalitdats- und Personlichkeitskonflikte
bis zum Selbsthass, aber auch schopfe-
rische Umsetzungen — d.h. kiinstlerische
Betidtigungen und soziales, politisches
oder wissenschaftliches Engagement. Die
schopferische Umgestaltung diskriminie-
render jiidischer Lebensbedingungen war
haufig gerade fiir die Frauen das, was ihnen
die Uberwindung der geschlechtsbeding-
ten Diskriminierungen erlaubte: Eine Viel-

201



zahl von Lehrerinnen, von Griinderinnen
und Leiterinnen sozialer Werke, von Revo-
lutionédrinnen, Arztinnen, Schriftstellerin-
nen, Denkerinnen mag dies deutlich ma-
chen.

4. Das Verhdaltnis zur Zeit ist messia-
nisch bestimmt, immer zugleich auf den
«Uranfang» und auf die Zukunft gerichtet.
In dieser Bestimmung schafft es, gemaéss
Hermann Cohen, den «tragischen Begriff»
des jiidischen Menschen, was zugleich
dem Leiden Israels in der Verbannung (seit
den Propheten, in jiingerer Zeit erneut seit
der lurianischen Kabbala) Sinn gibt. Seit
dem letzten Viertel des 19. Jahrhunderts
kam zur religios definierten Ausrichtung
auf die Zukunft zusitzlich die sdkulare
Sinndimension des Zionismus hinzu, der
auch eine Art sikularer Gliickserwartung’
einschloss.

Wihrend die messianische Zeitdimen-
sion weiterbestehen bleibt, ist die zionisti-
sche seit der Konstitution des Staates Israel
gewissermassen zur postzionistischen ge-
worden. Mag sein, dass die Zeit-Theorien,
die wir bei Henri Bergson, Albert Einstein,
Walter Benjamin, Hannah Arendt, Marga-
rete Susman und bei anderen jiidischen
Denkern und Denkerinnen finden, ihren
Ursprung im spezifisch jlidischen Verhilt-
nis zur Zeit haben. Hannah Arendts Ver-
standnis der Natalitat, eines Kernbegriffs
ihrer Philosophie, ist eigentlich nur aus der
Bedeutung des jiidischen Zeitverhéltnisses
heraus zu verstehen. In der Natalitit, die
der Mortalitit entgegensteht, ist die Frei-
heit eines jeden Menschen begriindet, die
Moglichkeit zum Neubeginn, allein auf-
grund der Tatsache, dass er geboren wurde.
So ist die Freiheit des Menschen, sein
hochstes Gut, immer von neuem das Ge-
schenk einer Frau an ihr Kind.

Moses Mendelssohn — Denker der
jiidischen Emanzipation

Ich denke, dass Tradition in der Weiter-
gabe und Vermittlung dieser vierfachen
Verhiéltnishaftigkeit in ihrer religidsen, exi-
stentiellen und weltlichen Komplementa-
rietiit zu verstehen ist. So sollte es eigent-

202

lich einleuchtend und klar sein, dass Tradi-
tion und personliche Weiterentwicklung
einerseits, Tradition und gesellschaftlicher
Fortschritt andererseits sich nicht aus-
schliessen, auch nicht bei Frauen. Doch so
klar war dies und ist dies keineswegs. Was
die Moderne bewirkt hat — die rechtliche
Emanzipation und politische Gleichbe-
rechtigung der Juden als Volk (allerdings
noch nicht der Frauen), die Moglichkeit der
freien Berufsausiibung und der freien
Wohnsitzwahl sowie die Teilhabe an den
politischen und gesellschaftlichen Prozes-
sen des Landes, in welchem man lebte, d.h.
die aktive Mitgestaltung auch der ge-
samtgesellschaftlichen Lebensbedingun-
gen, die Uberwmdung autoritirer Unter-
werfungsclichés in allen Bereichen, die
Abstiitzung nicht mehr auf religidse oder
andere Autorititen, sondern auf die alleini-
ge Selbstverantwortung im Urteilen und
Handeln, die ausschliessliche Rechen-
schaftspflicht dem eigenen Gewissen ge-
geniiber —, all dies steht der Herkunftsbin-
dung, der Bindung an das Judentum, ei-
gentlich nicht entgegen.

Moses Mendelssohn (geb. 1729 in Des-
sau, gest. 1786 in Berlin) war der bedeuten-
de Denker der jiidischen Emanzipation, der
—aus dem Judentum und fiir das Judentum—
die hohen Ideen der Aufkldrung nicht nur
teilte, sondern selber dachte, insbesondere
die Ideen Lessings von der Ebenbiirtigkeit
und vom gleichen Recht aller Menschen,
unabhéngig von Religion oder sozialer
Herkunft als Menschen in Freiheit leben zu
diirfen.

Mendelssohns Vorbild in der furchtlosen
Verbindung von gldubiger Tradition und
Freiheit des Denkens war Baruch de Spi-
noza (geb. 1632 in Amsterdam, gest. 1677
in Den Haag), der grosse jiidische Philo-
soph, der mehr als ein Jahrhundert friiher
schon auf dem Selbstverstindnis, letztlich
auf der FEthik des eigenen Denkens, der
selbstverantworteten Meinungsiusserung
und Lebensfiihrung bestand, auch gegen
den Unterwerfungsanspruch seiner jiidi-
schen Gemeinde, die iiber ihn den cherem
sprach, weil er seine philosophischen
Werke selber verantworten wollte.



So wie Spinoza lebte Mendelssohn sel-
ber gesetzestreu, ganz im Geist der From-
migkeit, war gleichzeitig ein Philosoph
und Gelehrter von europdischem Rang,
und er kiimpfte mit seinen Schriften fiir die
biirgerliche Gleichstellung der Juden.
Schon 1763 hatte er geschrieben, dass die
entwiirdigenden Diskriminierungen nicht
ldnger zu ertragen seien: «Es tut mir weh»,
schrieb er in einer Bittschrift um einen
Schutzbrief, «dass ich um das Recht auf
Existenz erst bitten soll, welches das Recht
eines jeden Menschen ist.» Mendelssohn
leistete zugleich einen Beitrag zur Frauen-
emanzipation, indem er das grosse und
dringende Bediirfnis der Frauen nach eben-
biirtiger Bildung und nach Wissen ohne
Vorbehalt anerkannte und seine Tochter
mit den bei ihm lernenden jungen Ménnern
gemeinsam die sog. Morgenstunden besu-
chen liess, in denen er téglich von fiinf Uhr
in der Friih an das Lesen der Thora und
Philosophie lehrte. In diesem Geist wuchs
Brendel Mendelssohn, die spétere Brendel
Veit und nochmals spétere Dorothea Schle-
gel auf. Doch von ihr spiter. Ich mochte ein
wenig friilher beginnen, um deutlich zu
machen, wie und auf welchen Wegen jiidi-
sche Frauen aus dem Eingeschlossensein
ins Haus, ins ausschliesslich private Leben,
in ein welthaftes Leben heraustraten.

Gliickel von Hameln

Gliickel von Hameln, von der zuerst die
Rede sein soll, 1645 geboren, war eine Frau
aus der Generation Spinozas. Sie versuch-
te, Tradition und selbstbestimmtes Leben
zu vereinbaren, obwohl die Bedingungen
hierfiir schwierig waren. Sie lebte im jiidi-
schen Ghetto von Hamburg, wo im 17.
Jahrhundert die Judenfeindlichkeit gras-
sierte. Einige jlidische Familien wurden
aber geduldet, wenn sie der Stadt das gefor-
derte «Schutzgeld» zahlten, vor allem
Hindler, die mit ihren internationalen Be-
ziehungen der Stadt Vorteile brachten.

Im Jahre 1691, mit 46 Jahren, begann
Gliickel, Tochter des Hamburger Diaman-
tenhéndlers Lob Pinkerle, ihre «Sichro-
noth», ihre Erinnerungen fiir ihre «herzlie-

ben Kinder» aufzuschreiben, «dass (damit)
ich nicht, Gott bewahr, in melancholische
Gedanken sollte kommen», wie sie fest-
hielt. Denn zwei Jahre vorher war ihr Mann
Chaijm (der) von Hameln (kam) gestorben.
Sie nannte ihn ihren «lieben Freund» und
thren «Troster». Wiahrend der dreissig Jah-
re ihrer Ehe hatte sie thm nicht nur zwolf
Kinder geboren, sondern ihm auch gehol-
fen,einen florierenden Handel aufzubauen.
Sie schreibt von ihm, er sei «wacker» und
«hilfreich» gewesen, die «reine Giite»,und
er habe sie «wie seinen Augapfel gehiitet».

Auf dem Sterbebett hatte Chaijm dem
Rabbi klargemacht, dass Gliickel nach sei-
nem Tod keines ménnlichen Vormunds be-
durfte: «Meine Frau, die weiss von allem.
Lasst sie tun, wie sie vordem zu tun ge-
pflegt.» So wurde Gliickel zur selbstindi-
gen Héndlerin und Geldverleiherin — wohl
eine der ersten Frauen iiberhaupt, von de-
nen wir genaue Kenntnis haben (dank ihrer
eigenen Aufzeichnungen), die allein und
ohne minnliche Hilfe ihr Geschift fiihrten.
Einen der Séhne, Lob, dem nichts gelang,
der sich im Gegenteil immer wieder ver-
schuldete, behielt sie bei sich,damiter nicht
noch seine Geschwister in die Armut treibe.
Gliickel war noch erfolgreicher als ihr ver-
storbener Ehemann, eine tiichtige Geldver-
leiherin, sie fuhr sogar ins Ausland auf Mes-
sen. Sie hatte eine Strumpffabrik und ein
eigenes Gewolbe zur Lagerung der Waren.
Gleichzeitig sorgte sie dafiir, dass alle ihre
Kinder, auch die Tochter, lesen, schreiben
und rechnen lernten wie sie selbst.

Nachts hielt sie im spezifischen Jiidisch-
Deutsch jener Zeit, in hebridischen Lettern,
fest, was sie, zum Teil noch zu Lebzeiten
ihres Mannes, erlebt und entschieden hatte,
aber auch, was sie sich iiberlegte und was
sie ithren Kindern an Wissen weiterzugeben
wiinschte: Betrachtungen zum Zeitgesche-
hen, zu eigenen Geschiften und zu jenen
von Verwandten und Bekannten, zu Ab-
schnitten aus der Bibel und zu Legenden,
auch die Geschichte ihrer Familie. Damit
entstand nicht nur ein personlicher Zeit-
spiegel, sondern das spannende Zeugnis
einer unerschrockenen Verbindung von
frommem, gottesfiirchtigem Leben und

203



weiblicher Selbstbestimmung, und zu-
gleich eine wichtige Dokumentationsquel-
le fiir das damalige jlidische Leben in den
norddeutschen Stéddten.

So schrieb sie zum Beispiel: «Wir haben
in Hamburg kein Bethaus gehabt und auch
gar kein Wohnrecht. Nur aus Gnade vor
dem Rat — Gott erhohe seinen Ruhm, sind
sie dort gewesen. Doch sind die Juden zu-
sammengekommen in ihren Wohnungen
zum Beten, so gut sie nebbich gekonnt ha-
ben. Wenn solches die Rate der Stadt viel-
leicht schon gewust haben, haben sie doch
gern durch die Finger gesehen. Aber als es
Geistliche gewahr worden sind, haben sie
es nicht leiden wollen und uns nebbich
verjagt, und wie das schochterne Schaf .»

Gliickel starb mit fast achtzig Jahren bei
ihrer Tochter Esther. Sie war in Frieden alt
geworden, es ging ihr gut, bis auf eine
Enttduschung: Nach elf Jahren — man
konnte sagen erfolgreicher — Witwenschaft
hatte sie wieder geheiratet, einen damals
angesehenen Bankier. Doch der Bankier
ging pleite und starb, und sie, die ihr ganzes
Vermogen vertrauensvoll in dessen Ge-
schiift eingebracht hatte, war zum Schluss
allein noch auf die Fiirsorge ihrer «herzens-
lieben Kinder» angewiesen.

Ihre fiinf Biicher wurden erstmals 1896
verOffentlicht. Herausgeber war damals
David Kaufmann, ein Lehrer an der Lan-
desrabbinerschule Budapest, dessen Ehe-
frau weitldufig mit Gliickel von Hameln
verwandt war. Diese hebrdisch gedruckte
Ausgabe von Gliickel von Hamelns Werk
wire vermutlich kaum beachtet geblieben,
wenn sie nicht ins Deutsche ilibertragen und
neu herausgegeben worden wire, 1910,
wiederum durch eine bedeutende Frau,
eine der bedeutenden biirgerlichen Femini-
stinnen, die zugleich eine ihres Judentums
bewusste Jiidin und ebenfalls eine entfernte
Verwandte Gliickels von Hameln war: Ber-
tha Pappenheim.

Chaile Kaulla

Bevor ich jedoch auf Bertha Pappenheim
eingehe, mochte ich doch kurz festhalten,
dass es in der Nachfolge Gliickels von Ha-

204

meln einige bedeutende jiidische Ge-
schaftsfrauen gab, ja dass viele jlidische
Frauen sich um Haushalt und Lebensunter-
halt kiimmern mussten, nicht zuletzt in-
folge der Tatsache, dass viele jiidische
Mianner sich auf das Thorastudium und den
Austausch unter Gelehrten zurtickzogen.

Eine unter ihnen, ein knappes Jahrhun-
dert nach Gliickel, war zum Beispiel Chaile
(Karoline) Raphael Kaulla, 1739 in Buch-
au (Oberschwaben) geboren, aus einer
wohlhabenden, den Gedanken der Aufkli-
rung gegeniiber aufgeschlossenen Familie,
in der sie eine sorgfiltige jlidische Erzie-
hung genoss, aber auch in Deutsch unter-
richtet wurde. Nachdem sie mit 18 Jahren
Akiba Auerbach geheiratet hatte und eine
Schar Kinder in die Welt setzte, sah sie
ein, dass sie fiir diese auch zu sorgen hatte,
da ihr Ehemann sich ganz dem religiosen
Studium widmete. So fiihrte sie zusammen
mit threm Bruder das Handelshaus Kaulla,
vertrat dieses als Chefin gegeniiber Lan-
desfiirsten und Geschiftspartnern, weitete
es vom Pferde- und Warenhandel zum
Bankhaus aus, wurde Koniglich Wiirt-
tembergische Hofbanquiere und erhielt
schliesslich 1807, zwei Jahre vor ihrem
Tod, vom Haus Habsburg die «grosse gol-
dene Ehrenkette mit Medaille». Immer
blieb sie dabei eine fromme Jiidin, geset-
zestreu und wohltitig; mit ihrem Vermdgen
stiftete sie unter anderem eine Talmud-
schule in Hechingen und unterstiitzte zahl-
reiche karitative Einrichtungen. Die Bank
Kaulla bestand bis 1924, als sie im Lauf der
grossen Depression in der Deutschen Bank
aufging.

So ergaben sich iiber die wirtschaftliche
Tatigkeit erste Ausbruchsmoglichkeiten,
ndchst weitere iiber Bildung und rechtliche
Emanzipation, iiber die Literatur, das
Schreiben, das geistvolle Gesprich in den
Salons. Ich werde nun auf die Frauengene-
ration um 1800 herum zu sprechen kom-
men, welche die erste war, die ihre — nicht
zuletzt — von Moses Mendelssohn er-
kdampfte rechtliche Emanzipation zu nut-
zen wusste. Es ist nicht verwunderlich,
dass eine Reihe von jungen, begabten Frau-
en damals begannen, sich vom Leben ihrer



Miitter abzuwenden, von den typisch jiidi-
schen wie den typisch weiblichen «Tugen-
den», und eigene Schritte in die Freiheit zu
wagen, war doch die jlidische Herkunft
verbunden mit der Erfahrung von Verfol-
gung, Verhohnung und Achtung, selbst
durch «grosse» Denker wie Fichte, Herder
oder gar Kant und Goethe (der in «Wilhelm
Meister» eine Gesellschaft entwarf, in der
es keine Juden gab).

Rahel Levin

Und auch Weiblichkeit ging einher mit
grossen Einschrankungen in der Bildung
wie auch mit vielen Zwéngen in der Le-
bensgestaltung. So versuchten Frauen wie
Rahel Levin Varnhagen, Brendel Mendels-
sohn Veit (ab 1804 Dorothea Schlegel),
Henriette Herz und viele andere, insbeson-
dere jiingere jiidische Frauen einerseits
iiber die Taufe, andererseits iiber den
Schritt in eine gebildete Offentlichkeit, in
die literarischen Salons, in Lesekreise und
Adelsfamilien, iiber den Austausch mit
Philosophen, Dichtern, Staatsménnern und
Kiinstlern die Engnis ihrer Herkunftsbe-
dingungen abzuschiitteln — ohne dass dies
auch immer wirklich gelang. Man muss die
—noch vorhandenen — Briefe dieser Frauen
lesen (zahlreiche wurden von ihnen selber
vernichtet, wurden spiter veridndert oder
gingen verloren), um zu verstehen, mit
welcher Sehnsucht sie danach strebten,
einfach Menschen unter Menschen zu sein,
und wie selten dies ihnen zugestanden wur-
de, trotz aller verzweifelten Bestrebungen
und Bemiihungen, trotz Geist, Beriihmtheit
und Mut, trotz einflussreicher nicht-jiidi-
scher Freunde und Verbindungen.

1806 schrieb Rahel Levin an ihre Freun-
din Rebekka Friedldander: « Was ist es gar-
stig, sich immer erst legitimieren zu miis-
sen! — darum ist es ja nur so widerwartig,
eine Jidin zu sein.» Oder, ein Jahr spiter:
«Hier wird mir alles zu Rahel! Das heisst,
zur abscheulichsten Situation. Nie erschei-
ne ich die, die ich bin; ewig nimmt mich
einer aus des anderen Hand!»

Rahel Levin, 1771 in Berlin geboren,
nach der Heirat mit Karl August Varnhagen

im Jahre 1814 Rahel Varnhagen, ist eine
der reprisentativsten und zugleich beriih-
rendsten Frauengestalten dieser Zeit, eine
unermiidliche und unvergleichliche Briefe-

- schreiberin, welthungrig, liebeshungrig,

ungemein freundschafts- und sprachféhig,
von «leidenschaftlicher Urspriinglichkeit
und ausserordentlicher Klugheit», wie
Hannah Arendt schrieb, die ihr eine nahe,
mitempfindende Studie gewidmet hat. Ra-
hel litt unter dem - nicht ablegbaren —
Ungliick ihrer «infamen Geburt», wie sie
schrieb, als Frau, als Jiidin, «nicht hitbsch,
ignorant, ohne grace, sans talents et sans
instruction, ah, ma soeur, c’est fini». Und
«man ist arm», wie sie hinzufiigte. Sie hielt
diesem Ungliick, den vielen Enttduschun-
gen in der Liebe, den Zuriickstellungen,
Verlassenheiten und immer wieder betro-
genen Sehnsiichten stand. Mit 43 Jahren
liess sie sich taufen und trauen. Gleichzei-
tig begehrte sie auf gegen jede Anpassung.
In den damaligen Weltstddten Berlin, Paris,
Wien und Prag und in vielen kleineren
Stdadten versuchte sie mit Prinzen, Fiirsten,
mit ihren Geschwistern, mit Freundinnen,
mit Dichtern und Denkern alle Fragen der
Existenz, des gesellschaftlichen Laufs und
des Weltgeschehens abzuhandeln.

Doch muss dieselbe Rahel 1833, im
Alter von 63 Jahren, kurz vor dem Tod,
gemidss den Aufzeichnungen ihres Ehe-
manns, gesagt haben: « Welche Geschichte!
Eine aus Agypten und Palastina Gefliichte-
te bin ich hier und finde Hilfe, Liebe und
Pflege von euch! Mit erhabenem Entziicken
denk’ ich an diesen meinen Ursprung und
diesen ganzen Zusammenhang des Ge-
schicks, durch welche die dltesten Erin-
nerungen des Menschengeschlechts mit
der neuesten Lage der Dinge, die weitesten
Zeit- und Raumfernen verbunden sind.
Was so lange Zeit meines Lebens mir die
grosste Schmach, das herbste Leid und
Ungliick war, eine Jiidin geboren zu sein,
um keinen Preis mocht* ich das jetzt mis-
sen.»

So hat Rahel die — lange schmerzlich
verweigerte — Tradition mit der Moderne
zusammengebracht, wenngleich in deren
prekérster, fragilster Ausformulierung.

205



Dorothea Schlegel

Ebenso leidenschaftlich, wenn nicht
noch tragischer erscheint Dorothea Schle-
gels Schicksal, 1764 in Berlin als Brendel
Mendelssohn geboren, Fromet und Moses
Mendelssohns Tochter. Von diesen wurde
sie schon als Vierzehnjéhrige an den Kauf-
mann und Bankier Simon Veit verlobt (was
eigentlich erstaunt, da Brendels Eltern ein-
ander ohne Vermittlung aus Liebe selber
gewihlt hatten), den sie im Friihjahr 1783,
mit 19 Jahren heiratet, und von dem sie sich
nach 16 Ehejahren, 1799, vor dem Berliner
Rabbinatsgericht scheiden lidsst. Aus dieser
Ehe hat Brendel zwei S6hne geboren, Jonas
und Philipp Veit, die spiter als Maler be-
riihmt sein werden.

Moses Mendelssohn stirbt am 4. Januar
1786; ein Jahr spéter griinden Brendel Veit,
Henriette Herz sowie Alexander und Wil-
helm von Humboldt in Berlin einen
«Tugendbund», welcher der gegenseitigen
Forderung sowohl in der Bildung als auch
im «guten Leben» diente. Weitere Mitglie-
der wurden in diesen Kreis aufgenommen,
Frauen und Minner. Und hier, im Salon
von Henriette Herz, lernte Friedrich Schle-
gel 1997 Mme. Veit kennen, die sich seit
einiger Zeit nicht mehr Brendel, sondern
Dorothea nannte.

Die beiden wurden noch im selben Jahr
ein Liebespaar, spiter folgte Dorothea, zu-
sammen mit ihrem Sohn Philipp, Schlegel
nach Jena, dann nach Paris, wo sie sich
protestantisch taufen liess und anschlies-
send mit Schlegel getraut wurde. Wenig
spiter zog Schlegel nach Koéln, Dorothea
folgte ithm wieder mit ihrem jiingeren
Sohn, sie fiihlte sich aber vereinsamt, we-
der als Protestantin noch als Jiidin ange-
nommen, und 1808 trat sie mit Schlegel
zum Katholizismus iiber. Ein Jahr spiter
tibersiedelte Schlegel nach Wien, und wie-
der folgte ihm Dorothea. Von 1818 bis 1820
lebte Dorothea bei ihren zwei Sohnen in
Rom, die als religiose Maler grossen Erfolg
hatten. Auch die letzten zehn Jahre nach
Schlegels Tod, von 1829 bis 1839, ver-
brachte Dorothea bei ihrem Sohn Philipp in
Frankfurt a. M., wo sie mit 75 Jahren starb.

206

Was war mit Dorothea Schlegel gesche-
hen? Henriette Herz, die sie seit der ge-
meinsamen Kindheit kannte, schreibt von
ihr, nichts sei schon an ihr gewesen als «das
Auge, aus welchem freilich ihr liebenswiir-
diges Gemiit und ihr blithender Geist
strahlten, aber sonst auch gar nichts, nicht
Gesicht, nicht Gestalt, nicht Hand und
Fuss».

Als junge, begabte und im Mendels-
sohn’schen Haus gebildete Frau, gegen
ihre Neigung mit einem Mann verheiratet
worden, der zwar von hoher Moralitét war,
der aber ihrem Bediirfnis nach geistrei-
chem Austausch in keiner Weise entspre-
chen konnte, hatte sie sich in einen damals
erfolgreichen und liebenswiirdigen nicht-
judischen Schriftsteller verliebt — und alle
Regeln der Sitte, der gesellschaftlichen
Konvention und alle materielle Sicherheit
hinter sich geworfen. Sie bezog eine eigene
Wohnung und nahm es in ihrer Leiden-
schaft unbekiimmert auf sich, einen Skan-
dal zu bewirken.

Doch aus der freien Liebe folgte — von
aussen gesehen — nicht viel Freiheit, son-
dern eine kaum verstdndliche Unterord-
nung unter Schlegel. Das materielle Leben
war ungesichert. Sie schrieb und ilibersetzte
unermiidlich, aber publizierte alle ihre
Werke unter Schlegels Namen. Sie kam fiir
das ganze materielle Auskommen auf, und
als Schlegel zunehmend seine geistige
Brillanz einbiisste, hielt sie dies lange ver-
borgen, indem sie Biicher in seinem Namen
schrieb und veroffentlichte. Was sie aus
Liebe tat, trug ihr kaum Achtung, eher so-
gar Verachtung ein. So schrieb Karl August
Varnhagen an seine Frau Rahel 1814 aus
Wien (anlédsslich des Wiener Kongresses),
nachdem er die Schlegels kennengelernt
hatte: «... ich kenne nichts Peinlicheres als
eine Frau, die ihrer Selbstindigkeit zu
Gunsten des Mannes, und sei’s auch der
Liebhaber, mit Fleiss entsagt.»

Wie aber empfand dies Dorothea selber?
Aus einem der letzten Briefe Dorotheas
zitierte Henriette Herz in ihren Erinnerun-
gen: «Alles, was wir Weltkinder sonst Poe-
sie des Lebens genannt haben, das ist weit,
weit! Ich konnte sagen wie du, ich bin es



satt. Aber ich sage es dennoch nicht, und
ich bitte und ermahne dich: sage auch du es
nicht mehr. Sei tapfer! Das heisst, wehre
dich nicht, sondern ergib dich in tapferer
Heiterkeit.» Dorothea selber schrieb als
47jdhrige in ihr Tagebuch: «...ich tat alles,
was ich tat, ohne alle Absicht auf Ruhm
oder um beriichtigt zu sein, sondern, ich
bekenne es ehrlich, ganz unbefangen, bloss
zu meiner eigenen Selbstzufriedenheit,
ohne nur im Geringsten an die Welt zu
denken.»

Dieser Begriff der «Selbstzufriedenheit»
trat so, als Begriindung des Handelns, wohl
zum ersten Mal auf. Er zeigt an, dass Doro-
thea zu ihren Entscheiden und zu ihrer Le-
bensfiihrung ohne inneren Zwiespalt ste-
hen konnte, dass sie mit sich selber im
Frieden war, obwohl von aussen gesehen
eigentlich alles dagegen sprach. Gerade
hierin, scheint mir, liegt eine der bedeu-
tungsvollsten Auswirkungen der Aufkli-
rung. «Selbstzufriedenheit» als Folge des
Selberdenkens und des selbst verantworte-
ten Lebens verweist auf eine neue Qualitit
der moralischen Selbstbefragung: auf die
Ubereinstimmung von eigenem Urteil und
Handeln.

Henriette Herz

Diese Qualitit scheint sich am klarsten,
am ungetriibtesten bei Henriette Herz vor-
zufinden. Mit ihr will ich die Generation
der judischen Frauen der Romantik, dieser
Zeit der Sehnsiichte, der Umbriiche und
Aufbriiche, beenden. 1764 wurde sie als
Henriette de Lemos, Tochter eines sephar-
dischen Arztes, geboren. Als 15jdhrige hei-
ratete sie den viel dlteren Arzt Marcus
Herz, den sie liebte und der 1hr, die schon,
begabt, vielsprachig (den Briidern Hum-
boldt zum Beispiel gab sie Hebridischunter-
richt) und iiberaus belesen war, bis zu sei-
nem Tod 1803 jeden Freiraum, den sie
wiinschte, und zugleich jeden Schutz ge-
wihrte. Henriette fiihrte einen Salon, wie
es kaum einen zweiten gab, wo sich alle
geistvollen, irgendwie bedeutenden und
ungewohnlichen, jiingeren und dlteren
Frauen und Minner trafen und austausch-

ten, welcher Schicht und welcher Herkunft
sie auch angehorten. Den Salons kam eine
bedeutende Funktion der Enthierarchisie-
rung der Gesellschaft zu, die sich, wie eine
spielerische intellektuelle Revolution, iiber
das in allen Schichten gleiche Bediirfnis
nach geistvollem Gesprich einstellte.

Im Gegensatz zur jungen Rahel Levin
oder Brendel Mendelssohn empfand Hen-
riette Herz das Jiidischsein und Frausein
nicht als Schmach. Trotzdem liess auch sie
sich 1817, ein Jahr nach dem Tod ihrer
Mutter, mit 53 Jahren, taufen. Die von ihr
verfassten Erinnerungen und literarischen
Portrits ihrer Freundinnen und Freunde
sind von grosser, zugleich knapper Prizisi-
on, eine seltene Quelle des Wissens iiber
die damalige, in geistiger und politischer
Hinsicht so unruhige Zeit. 1847 starb Hen-
riette Herz in Berlin.

Wihrend die jiidischen Frauen der Ro-
mantik das Bediirfnis nach Verdnderung an
sich selbst vollzogen, richtete die néchste
Generation, aus der ich zwei bedeutende
Frauen, stellvertretend fiir die zahlreichen
anderen, vorstellen mochte, den emanzipa-
torischen Elan nicht mehr nur auf sich und
das eigene Leben, sondern zugleich nach
aussen, auf die — auch innerjiidischen —
sozialen und politischen Verhiltnisse.

Bertha Pappenheim

Zu dieser Generation gehort Bertha Pap-
penheim. Sie wurde 1859 in Wien geboren
und wuchs in einer orthodoxen, aber welt-
offenen Familie auf. Als sie die « Memoiren
der Gliickel von Hameln» 1910 publizierte,
war sie 51 Jahre alt. Sie lebte und wirkte als
unverheiratete Frau in Frankfurt, als — da-
mals schon beriihmte — Exponentin jiidi-
scher Sozialarbeit und Méddchenerzichung,
auch als Vorsitzende des von ihr gegriinde-
ten Jiidischen Frauenbundes, der 50 000
Mitglieder z#hlte. Bertha Pappenheim war
Verfasserin von Romanen, Geschichten
und Gedichten (unter dem Pseudonym Paul
Berthold), von sozialpddagogischen und
gesellschaftskritischen Aufsitzen (vor al-
lem in den «Bléttern des Jiidischen Frauen-
bunds», des JFB, den sie 1904 gegriindet

207



hatte). Sie reiste in die Lander der Armut
und des Aufbruchs — nach Russland und
Polen sowie in das damalige Paléstina. Sie
kdampfte gegen den Médchenhandel und
die Prostitution armer jiidischer Frauen und
griindete in Frankfurt das «Isenheimer Er-
ziehungsheim», das sie mit grosser Strenge
fiihrte. Auch verfasste sie eigene Gebete fiir
ihre Zoglinge, welche Margarete Susman
herausgegeben und kommentiert hat.

Auf Bertha Pappenheims Anregung geht
die Griindung der damaligen «Zentral-
wohlfahrtsstelle der deutschen Juden» zu-
riick. Sie arbeitete eng mit Jenny Apolant
zusammen, der Schwester Walter Rathe-
naus, welche ab 1907 den Aufbau und die
Leitung der «Zentral- und Auskunftsstelle
der Gemeinddmter fiir die Frau» iiber-
nahm.

Mit ihrer vielseitigen Tétigkeit versuchte
Bertha Pappenheim einerseits, ihr Bediirf-
nis nach Miitterlichkeit zu stillen, das in
biologischer Hinsicht unerfiillt geblieben
war, andererseits einen Mangel jiidischer
Madchenerziehung wettzumachen, unter
dem sie selber so sehr gelitten hatte, dass
sie als junge Frau aufs schwerste seelisch
erkrankt war: den Mangel, als Frau nicht
studieren zu diirfen, sich nicht auf einen
Platz auch im 6ffentlichen Leben vorberei-
ten zu konnen, sondern nur fiir ein aufop-
ferndes Leben in der eigenen Familie vor-
gesehen zu sein. Indem sie krank wurde,
entzog sie sich der Ehe.

Berta Pappenheim war die «Anna O.»,
die der Wiener Nervenarzt Josef Breuer
behandelte und deren Krankheits- und Hei-
lungsgeschichte durch Sigmund Freud als
der Anfang, ja als die Erfindung der Psy-
choanalyse geschildert wurde. Ihre ganze
schopferische Energie, ihre Tatkraft ver-
legte sie auf die Sozialarbeit, auf die Erzie-
hung und «Rettung» gefdhrdeter jlidischer
Midchen aus armen und drmsten Verhalt-
nissen. 1930 veroffentlichte sie den Band
«Sisyphus-Arbeit» mit ihren wichtigsten
Recherchen und 6ffentlichen Reden.

Bertha Pappenheim starb 1936 an Krebs,
nachdem sie zuvor noch von der Gestapo
zum Verhor vorgeladen worden war. Die
Kinder und Betreuerinnen des von ihr ge-

208

griindeten «Isenheimer Heims», auch Ber-
tha Pappenheims engste Mitarbeiterin und
Nachfolgerin Hannah Karminski, wurden
1942 nach Theresienstadt und spéter in die
Vernichtungslager deportiert.

Neben der Sozialarbeit, in der nicht nur
Bertha Pappenheim, sondern viele jiidische
Frauen sowohl in den Gemeinden wie iiber
diese hinaus in allen Bereichen der Gesell-
schaft ihre schopferische Energie und ihre
menschliche Verldsslichkeit in den Dienst
von Schwicheren — von Kindern, von ar-
men, kranken, einsamen und alten Men-
schen — stellten, miissen die politischen
Gesellschaftskampferinnen erwidhnt wer-
den, ob sie sich nun als Sozialistinnen,
Gewerkschafterinnen, Kommunistinnen
und/oder Zionistinnen verstanden. Als eine
unter vielen bedeutenden Frauen will ich
die viel zu wenig gewiirdigte Alice Riihle-
Gerstel vorstellen.

Alice Riihle-Gerstel

Alice Riihle-Gerstel, 1894 in Prag gebo-
ren, hatte Philosophie und Literaturwissen-
schaften studiert und 1921 iiber Friedrich
Schlegels Aphorismen promoviert. Sie hel-
ratete Otto Riihle, der an einer Synthese
von Marxismus und Individualpsychologie
arbeitete, wurde selber Adlersche Psycho-
analytikerin und Verfasserin zahlreicher
Schriften, bis sie als Jiidin und Marxistin
durch die nationalsozialistische Verfol-
gung nach Mexiko ins Exil gezwungen
wurde, gemeinsam mit ihrem Mann, mit
dem sie die Schriftenreihe «Am anderen
Ufer — Blatter fiir sozialistische Erziehung»
und die Monatszeitschrift «Das proletari-
sche Kind» herausgeben hatte.

Sie befasste sich in der Zwischenkriegs-
zeit’? insbesondere mit den Griinden der
Diskriminierungen der Arbeiterinnen. Im
Zentrum stand die Frage, warum die Forde-
rung «Gleicher Lohn fiir gleiche Arbeit»
keine Chance hatte, durchgesetzt zu wer-
den.

Sie kam dabei zu einem Schluss, der
erstaunlich klingt: «Der Arbeiter war
durch die Neuordnung der wirtschaftlichen
Verhiltnisse gezwungen, seine Frau und



Tochter in die Fabrik zu schicken, weil das
eigene Einkommen zum Unterhalt der Fa-
milie nicht zulangte, oder, wie bei den
Hauswebern, auch vollig versiegte. In der
Fabrik aber trat der Arbeiter der Frau und
Tochter seines Kameraden mit Misstrauen
gegeniiber als einer Lohndriickerin und
Arbeitsstehlerin. Darum erscholl von Sei-
ten der Arbeiter alsbald die Parole: Frauen
raus aus der Fabrik! Solange aber die
Frauen billiger arbeiten, bleibt diese Paro-
le dem Unternehmer gegeniiber wirkungs-
los. Der Lohnausgleich kann, wenn er er-
reicht wird, nicht durch einen Lohnzu-
wachs der Frauen herbeigefithrt werden,
sondern nur durch eine Lohnkiirzung der
Manner, bestenfalls durch einen Kompro-
miss zwischen diesen beiden Strebungen.
Deshalb lehnten breite Kreise der Arbeiter-
schaft die freiheitliche Forderung <Glei-
cher Lohn fur gleiche Arbeit> lange Zeit
hindurch ab... Auf dem Arbeitsmarkt be-
handeln die Manner die Frauen wie fremde
Einwanderer.»’

Dass es um die Lohnbedingungen der
auslandischen Arbeiterinnen, der tatsiachli-
chen «Einwandererinnen», vergleichswei-
se noch schlechter bestellt war (und weiter-
hin ist), liegt, Alice Riihle-Gerstel zufolge,
in der Tatsache nicht nur der ménnlichen,
sondern zusétzlich der weiblichen einhei-
mischen Rivalisierungsangst und Desoli-
darisierung.

Gerade fiir die Ausldnderinnen gilt, was
Alice Riihle-Gerstel zu ihrer Zeit fiir die
Arbeiterinnen generell festgestellt hat: «Sie
teilen nicht nur das proletarische Schicksal
der Manner, sondern miissen es in doppel-
ter Schwere ertragen. Die Industriearbeit
der Frau ist Mussarbeit im scharfsten Sinn.
Sie ist schlecht entlohnt, sie stellt durch die
raumliche und zeitliche Trennung von Be-
rufsleben und Privatleben die Frau vor
besondere Probleme. Sie bietet keine Auf-
stiegsmoglichkeit und wird gering gewer-
tet. Die Unkollegialitat der Manner, die
Gegensiatze zwischen Alten und Jungen,
Verheirateten und Unverheirateten ver-
schlechtern die Situation der Arbeiterin.
Das Bewusstsein ihres Schicksals ist ent-
weder iiberhaupt nicht vorhanden oder von

Groll und Zorn, Hoffnungslosigkeit und
Angst entstellt. So stellt sich die Beziehung
der Arbeiterin zu ihrer Arbeit dar als eine
miide, mutlose Resignation gegeniiber ei-
nem verharteten Schicksal .»*

Nach dem Tod des Ehemannes nahm
Alice Riihle-Gerstel sich 1943 im mexika-
nischen Exil das Leben.

Alis Guggenheim

So wie ich mit Alice Riihle-Gerstel eine
beinah Unbekannte gewihlt habe — neben
Beriihmtheiten, die vorzustellen wiren, die
ich ebenfalls bewundere, wie Rosa Luxem-
burg, Luise Kautski, Rosa Grimm und wei-
tere Frauen in der Zeit zwischen revolutio-
nirem Aufbruch und nationalsozialisti-
schem Verhéngnis —, so will ich noch auf
zwei weitere ungewohnliche, aber wenig
bekannte Frauen hinweisen, die selbstin-
dig und bewusst ihren eigenen Weg zwi-
schen Tradition und Moderne gingen: auf
Alis Guggenheim im Bereich der Kunst
und auf Regina Jonas, welche die erste und
bis in die siebziger Jahre einzige ordinierte
Rabbinerin war. Mit der Philosophin Han-
nah Arendt werde ich meine Frauenportrits
und meine Uberlegungen zu ihrem oft so
schwierigen Weg zwischen Judentum und
einem Platz in der Welt abschliessen.

Wihrend ihres Lebens wurde Alis Gu-
genheim selten viel Anerkennung zuteil.
1954 erhielt die damals 58jidhrige Kiinstle-
rin den Kunstpreis fiir darstellende Kunst
des Schweizerischen Israelitischen Ge-
meindebundes (SIG) und im gleichen Jahr
gewdhrte ihr Ziirich erstmals eine grosse
Einzelausstellung in der stidtischen Gale-
rie «Zum Strauhof», an der sie so gut ver-
kaufen konnte, dass sie plante, eine Welt-
reise zu machen, per Ozeandampfer nach
Neuseeland und Australien zu fahren, auf
dem Riickweg in Israel Halt zu machen und
tiberall unterwegs Freundinnen und Freun-
de zu besuchen und zu malen. Den Plan
konnte sie nicht mehr realisieren, sie wurde
schwer krank und starb 1958 in Ziirich.

1896 war sie in Lengnau als drittes von
sieben Kindern zur Welt gekommen, in
einer armen, frommen jiidischen Familie,

209



die spéter nach Dielsdorf und schliesslich
nach Ziirich zog. Alis hatte ein Welschland-
jahr absolviert, eine Lehre als Modistin
gemacht, einen eigenen Salon er6ffnet und
gefiihrt. Doch dann kam alles anders: Die
Liebe zum fremden Mann, dem sie in Zii-
rich auf der Strasse begegnete, zu Mischa
Berson, einem verheirateten Arzt, der sich
gleichzeitig mit Lenin in Ziirich im Exil
befand, dem sie 1917 nach Moskau folgte.
Die Kommunistische Revolution, Moskau,
das Kind Mischa Bersons, das sie in
Moskau zur Welt brachte, von ihrer Liebe
alleingelassen, in all ihren Hoffnungen al-
leingelassen. Sie kehrte mit dem Kind nach
einigen Monaten nach Ziirich zuriick, An-
fang Zwanzigerjahre ein Skandal, fiir sie
ein Stolz und ein hartes Leben. Allein zog
sie es auf, ohne Vormund, obwohl sie, die
Mutter, nie ein regelméssiges Einkommen
vorweisen konnte.

Dann der Weg in die Kunst, Skulpturen
gestalten, malen, ein lingerer Aufenthalt in
Paris, das Alleinsein, die Ausgrenzung
durch die biirgerliche Gesellschaft, der ei-
gene Weg, die spateren Jahre in Muzzano,
im Tessin, ein schweres Krebsleiden und
der Tod 1958 in Ziirich. Ein gliithendes und
generoses, bescheidenes, fiir die damalige
Zeit ungewohnliches und furchtloses Le-
ben — das Leben einer schweizerischen
Jidin und Kommunistin, einer eigenwilli-
gen und begabten Kiinstlerin.

Auch von diesem Leben haben wir
Kenntnis dank ihrer eigenen Aufzeichnun-
gen. Alis Guggenheim begann mit 7age-
buchnotizen am Tag nach ithrem 18. Ge-
burtstag, und bis kurz vor ihrem Tod hielt
sie in irgendeiner Form fest, was ihr wich-
tig erschien, vor allem, was ihr schwer
ertragbar erschien. Indem sie dies tat, in-
dem sie schreibend fiir die existentiellen
Widrigkeiten, fiir die Enttduschungen und
Sorgen, aber auch fiir die grossen Begeiste-
rungen eine sprachliche Form fand, entla-
stete sie ihre kiinstlerische Arbeitdavon. So
gelang es ihr, in den Plastiken, Malereien
und Keramiken nur demjenigen Ausdruck
zu geben, dem sie zustimmen konnte: der
Natur, der menschlichen Gestalt, dem lie-
benden Verhiltnis von Menschen, dann, in

210

der letzten Schaffensphase, den Erinnerun-
gen an die dorfliche, von den jiidischen
Familienfesten geprédgte Kindheit. Alis
Guggenheims Schreiben hatte somit kei-
nen — primér — literarischen Zweck, son-
dern entsprach einem Bediirfnis nach Rea-
litdtsverarbeitung, das sie erfiillen musste,
um iiberhaupt schdpferisch arbeiten zu
konnen.

Regina Jonas

Ein gliihendes Leben ganz anderer Art
war dasjenige von Regina Jonas. Sie kam
1902 in Berlin zur Welt, und ihren Weg zur
Rabbinerin ging sie ganz gerade. Nach dem
Abschluss des Gymnasiums besuchte sie
wihrend sechs Jahren, von 1924 bis 1930,
die Hochschule fiir Wissenschaft des Ju-
dentums in Berlin. Ihre religionsgesetzli-
che Priifungsarbeit betraf die Frage ihres
eigenen Wegs: «Kann die Frau das rabbi-
nische Amt bekleiden?» Ein damals be-
rihmter Talmudprofessor, Eduard Baneth,
schrieb als Schlussfolgerung seiner Be-
gutachtung: «Ausser Vorurteil und Unge-
wohntsein steht halachisch fast nichts dem
Bekleiden des rabbinischen Amts durch
eine Frau entgegen.»

Schliesslich wurde Regina Jonas 1935
das Rabbinatsdiplom ausgehindigt und be-
scheinigt, dass sie nicht nur fihig, sondern
auch geeignet sei, das rabbinische Amt zu
bekleiden. Die Frage der Anstellung war
schwieriger. Zuerst unterrichtete sie ein-
fach Religionslehre, ab 1937 wurde sie von
der Jiidischen Gemeinde zu Berlin offiziell
ins Beamtenverhiltnis aufgenommen, mit
dem Auftrag, «rabbinisch-seelsorgerische
Betreuung in den Sozialanstalten der Ge-
meinde auszuiiben». Sie war eine gesuchte
Vortragsrednerin, sie sprach héufig zur
Stellung der jiidischen Frau.

Ab 1938 vertrat sie zunehmend Gemein-
derabbiner, die ausgewandert oder depor-
tiert worden waren, und zu diesem Zweck
reiste sie quer durch Deutschland. Sie wur-
de zur Zwangsarbeit in einer Berliner Kar-
tonagefabrik verpflichtet, setzte aber ihre
rabbinische Tétigkeit bis 1942 fort, als
auch sie verhaftet und nach Theresienstadt



deportiert wurde, zusammen mit ihrer Mut-
ter. Auch dort war sie als Seelsorgerin titig,
hielt Vortrige und unterstiitzte Victor
Frankl in seiner Tatigkeit. Am 12. Dezem-
ber 1944 wurde Regina Jonas nach Ausch-
witz deportiert, von wo sie nicht mehr zu-
riickkehrte.

Im Theresienstdadter Archiv findet sich
eine Notiz zu einer Predigt: «Unser jiidi-
sches Volk ist von Gott in die Geschichte
gesandt worden als ein <gesegnetes Volk».
Von Gott <gesegnet» sein heisst, wohin man
tritt, in jeder Lebenslage, Segen, Giite,
Treue spenden. Demut vor Gott, selbstlose,
hingebungsvolle Liebe zu seinen Geschop-
fen erhalten die Welt. Diese Grundpfeiler
der Welt zu errichten war und ist Israels
Aufgabe. Mann und Frau, Frau und Mann
haben diese Pflicht in gleicher Treue iiber-
nommen. Diesem Ideal dient auch unsere
ernste, priifungsreiche Theresienstadter
Arbeit. Diener Gottes zu sein, als solche
riiccken wir aus irdischen in ewige Spha-
ren.»

Hannah Arendt

Die Frage, was die Welt erhilt, was sie
vor der totalen Destruktivitit schiitzt, stell-
te sich nicht allein die Rabbinerin. Diese
Frage stand auch fiir Hannah Arendt im
Mittelpunkt ihrer philosophischen Arbeit,
bei der sie die grossen Theorien der antiken
griechischen Denker, Augustins (iiber des-
sen Liebesbegriff sie doktorierte) und
Kants sowie wichtiger Theoretiker der po-
litischen Theorie benutzte, um die Ge-
schichte des Zusammenlebens der Men-
schen zu verstehen. Sie befasste sich mit
der Geschichte der Macht und des Macht-
missbrauchs, der Ideologien, insbesondere
des Antisemitismus, der zu einem konsti-
tuierenden Teil des Nationalsozialismus
wurde, sodann der Herrschaftsformen des
Imperialismus und des Totalitarismus
iberhaupt in all seinen menschenverach-
tenden Elementen und Folgen.

Hannah Arendt wurde 1906 in Hannover
geboren und zog mit den Eltern nach K&-
nigsberg, wo der Vater 1913 nach einer
schweren Krankheit starb. Einige Monate

zuvor war im selben Haus auch der
Grossvater  viterlicherseits  gestorben.
Hannah wuchs bis in die friihe Adoleszenz
allein bei ihrer Mutter auf, die aus einem
angesehenen Konigsberger Haus stammte.
Martha Arendt war selber furchtlos und
engagiert, Mitglied der damals verbotenen
sozialistischen Partei wie schon der ver-
storbene Paul Arendt. Die Mutter prigte
ihrer Tochter ein, sich nie zu ducken, und
ermdglichte ihr, ganz ihren Bediirfnissen
entsprechend zu lernen, sich zu bilden und
Freundschaften zu pflegen.

Hannah Arendt studierte Theologie, Phi-
losophie und Griechisch. Ihre Lehrer wur-
den fiir sie lebensbestimmend, wohl auch
stellvertretend fiir die friih verstorbenen
Vaterfiguren: Rabbi Vogelmann, der ihr, als
sie Kind war, Religionsunterricht erteilte,
Kurt Blumenfeld, der deutsche Zionisten-
fiihrer, mit dem sie ebenfalls seit der Kind-
heit eine fast lebenslédngliche Freundschaft
verband, spiter Martin Heidegger, mit dem
sie sich als 18jihrige Studentin in eine pas-
sionelle Liebesgeschichte verstrickte, die
sie eigentlich ihr ganzes Leben nie aufgab,
Karl Jaspers, von dem sie sagte, er habe sie
«erzogen». Lehrer, Geliebter und Freund
zugleich war auch ihr zweiter Ehemann,
der ehemalige Berliner Spartakist Heinrich
Bliicher, in den sie sich 1936, im Exil in
Paris, verliebte, nachdem sie und Giinther
Stern (Giinther Anders), mit dem sie in
erster Ehe verheiratet war, sich schon sehr
von einander distanziert hatten (wenn-
gleich sie ein Leben lang in Freundschaft
verbunden blieben).

Fiir Hanna Arendt galt, was sie einmal
schrieb: «Treue ist das Zeichen der Wahr-
heit.» Beziehungen zwischen Menschen
diirfen nicht einfach gelost, in Frage ge-
stellt oder gar zerstort werden, denn das
Beziehungsgeflecht zwischen den Men-
schen ist das, was Welt, Welthaftigkeit be-
deutet. Das «Anwachsen der Weltlosigkeit,
das Weggleiten des Zwischen (des inter-
esse), die Ausbreitung der Wiiste in der
Welt» sind die Bedingungen, unter denen
wir leben. Dem sich entgegenstellen be-
deutet, die personlichen Beziehungen mit
grosser Sorgfalt pflegen.

211



Doch dies geniigt nicht. Es braucht ein
immer wieder neu beginnendes, iiber die
Sprache und den Austausch sich konstituie-
rendes Handeln, es braucht immer wieder
den Rekurs auf die «Natalitit», auf das
Prinzip der Freiheit, trotz aller Bedingthei-
ten, auf die Voraussetzung der Moglichkeit
zum Neuanfang. Dabei liegt grésste Frei-
heit, nach Hannah Arendt, bei den Opfern
des vorausgegangenen zerstorerischen,
schuldhaften Handelns, da allein die Opfer
verzeihen konnen und dadurch einen Neu-
anfang moglich machen, fiir sich selber und
fiir die Téater (oder Téterinnen).

Als Hannah Arendt am 4. Dezember
1975 in New York an einem Herzversagen
starb, da war uns, die wir in ihren Fussstap-
fen weiterarbeiteten, als sei sie flir unsere
Zeit ein wichtiges Vorbild gewesen in der
so schwierigen Verbindung von eigenstén-
digem, selbstbejahendem Weg und einer
ganz klaren Zustimmung zur jiidischen

Herkunft, zum Judentum, einer Zustim-
mung, die gerade wegen ihrer Klarheit das
kritische Auge zuliess. )

So bin ich nun am Schluss meiner Uber-
legungen zur jiidischen Frau angelangt,
obwohl diese Uberlegungen noch lange
weitergefiihrt werden kdnnten, wenn die
Vielfalt des gelebten Lebens wirklich auf-
gearbeitet, verglichen und erzihlt werden
sollte. Denn mit dem Erzdhlen schaffen wir
zugleich wieder das, was mit Tradition ge-
meint ist: Wir geben weiter und bringen das
Vergangene im Augenblick des gemeinsa-
men Daseins und Handelns, des Sprechens
und Zuhorens, mit dem in der Zukunft erst
Moglichen zusammen.

1 «Die Kerle wollen gliicklich sein», wie Franz Rosen-
zweig Hermann Cohen gegeniiber dusserte.

2 Alice Riihle-Gerstel. Die Frau und der Kapitalismus.
Eine psychologische Bilanz. Verlag Neue Kritik, Frank-
furt a.M. 1972 (Nachdruck der Erstausgabe von 1932).

3 Alice Riihle-Gerstel, a.a.0.
4 Alice Riihle-Gerstel, a.a.0.

Gesprdch mit Sumaya Farhat-Naser und Danny Wieler

‘Briicken bauen fiir den Frieden

Im vergangenen Monat sind sich die Paldstinenserin Sumaya Farhat-Naser und der
Israeli Danny Wieler an einer Reihe von Veranstaltungen in der Schweiz vor einem
zahlreichen, engagiert mitdenkenden Publikum begegnet. Unter dem Titel «Briicken
bauen fiir den Frieden» stand auch der Gesprachsabend vom 8. Juni 1999 in der Jiidischen
Liberalen Gemeinde Ziirich, der von Willy Spieler moderiert wurde. Die Leserinnen und
Leser der Neuen Wege kennen Sumaya Farhat-Naser als frithere Dozentin fiir Biologie an
der Universitit Birzeit (West Bank) und als Friedensfrau. Heute leistet sie ihre ausserge-
wohnliche Friedensarbeit im «Jerusalem Center for Women». Danny Wieler haben wir im
Januarheft 1997 als Leiter des Begegnungszentrums Givat Haviva vorgestellt. Das
Zentrum ist bekannt fiir sein interkulturelles Programm mit jiidischen und arabischen
Kindern. Der Redaktor der Neuen Wege hat das Gespriach transkribiert und in der
Wiedergabe redaktionell bearbeitet und gekiirzt. Red.

Das Bediirfnis nach Grenzen

Willy Spieler: Ich freue mich, dass ich die-
ses Gesprich «moderieren» darf. «Mode-

212

rieren» heisst eigentlich «mdssigend ein-
wirken». Ich habe jedoch nicht den Ein-
druck, dass diese «Massigung» notwendig
sein wird. Sumaya Farhat-Naser und



	Von Glückel von Hameln zu Hannah Arendt : jüdische Frauen zwischen Tradition und Moderne

