
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 7-8

Artikel: Von Glückel von Hameln zu Hannah Arendt : jüdische Frauen zwischen
Tradition und Moderne

Autor: Wicki, Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144180

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144180
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maja Wicki

Von Glückel von Hameln zu Hannah Arendt
Jüdische Frauen zwischen Tradition und Moderne

Maja Wicki, Philosophin, Psychoanalytikerin und Publizistin, hat diesen Text an der
Jubiläumsfeier «150 Jahre Israelitische Gemeinde Biel» Mitte November 1998 vorgetragen.

Die Autorin erläutert zunächst, was sie unter «Tradition» versteht, insbesondere
unter jüdischer Tradition innerhalb der europäischen Diaspora, gerade auch was die
Rolle und die Aufgaben der Frauen betrifft. Anschliessend geht Maja Wicki der Frage
nach, was in diesem Zusammenhang «Moderne» hebst. Esfolgen bewegende Porträts von
Frauen, die mit ihrer persönlichen Entwicklung im Spannungsfeld von Herkunft und
gesellschaftlicher Veränderung standen. Red.

Sind Tradition und Moderne vereinbar?

Sind Tradition und Moderne vereinbar?
Was sich heute angesichts grosser
gesellschaftlicher Umwälzungen wie eine neue
Frage stellt, bedeutete seit Jahrhunderten
für jüdische Frauen die Frage des persönlichen

Wegs, ohne dass sie damit die Zugehörigkeit

zum Judentum in Frage gestellt hätten

Vielen von ihnen, ob sie im 17. oder im
20. Jahrhundert lebten, gelang es mit grosser

Eigenständigkeit, zugleich «treu ihrem
Glauben, treu ihrem Volk und treu zu sich
selbst zu sein», wie Berta Pappenheim über
Glückel von Hameln schrieb, wobei mit
«treu zu sich selbst» die Zustimmung zum
eigenen Wissens- und Tätigkeitshunger
gemeint ist, zu den eigenen Entfaltungsmöglichkeiten

und -wünschen, zu einer
Existenz auch «draussen» in der «Welt», eventuell

selbst der eigenen Zeit voraus - kurz,
zu einem Leben, das von einer jahrhundertealten

patriarchalen Ordnung her nur den
Männern zustand, für die Frauen aber als
unschicklich galt.

«Schicklichkeit» und «Unschicklichkeit»

waren nicht mehr gesellschaftliche
Kriterien des richtigen oder unrichtigen
Handelns vom Augenblick an, wo die
einzelnen Frauen Selberdenken und
Eigenverantwortung den disziplinierenden und
kontrollierenden patriarchalen Verhaltensvor-

200

schritten entgegenstellten oder diese von
der Frage der Religion und der Herkunft
unterschieden. Gerade das kennzeichnete
den Aufklärungsgehalt der Moderne. Dabei

haben Emanzipation, Assimilation und
Akkulturation die jüdischen Frauen sehr
unterschiedlich erfasst, und bis heute gibt
es, nicht anders als in allen anderen
Religionen, eine enorme Bandbreite von
Gestaltungsmöglichkeiten jüdischen Frauenlebens.

Ich werde darauf eingehen, von den
in der Orthodoxie tradierten
Gestaltungsmöglichkeiten bis zu den frei gewählten.
Jedoch möchte ich gleich von Anfang an
klarmachen, dass jüdische «Tradition»
einerseits und «patriarchale» Ordnung
andererseits Verschiedenes bedeuten, und dass
«Moderne» mehr beinhaltet als Neuzeitlichkeit.

Die Begriffe auseinanderzuhalten
und deren kontextuelle, auch gesellschaftliche

und politische Verwendung zu klären,
gehört zu den wichtigen philosophischen
Aufgaben.

«Tradition», aus dem lateinischen «tra-
dere» (übergeben, überliefern) und dem
daraus gebildeten Substantiv «traditio»,
hat in erster Linie mit der Weitergabe von
Wissen zu tun. Dabei geht es weniger um
Glaubensinhalte (der Glaube ist immer die
persönliche Beziehung des Menschen zu
Gott), als um Herkunft und Kultur,
insbesondere um die Kenntnis der Zeremonial-



gesetze im Tages- und Jahresablauf, sowie
um die dabei zu erfüllenden
geschlechtsspezifischen Aufgaben. Dieses Wissen um
Herkunft und Kultur schafft jene Zugehörigkeit,

die das Fortbestehen des Judentums

in der Zerstreuung - in der Diaspora -
bis zum heutigen Tag gewährleistet hat.
Vielleicht ist ein kurze Erläuterung zur
jüdischen Diaspora nötig, um zu verstehen,
was der Lebenshintergrund der Frauen war,
die ich darstellen werde.

Der Lebenshintergrund der Diaspora

Die Diaspora hatte sich schon lange vor
der Zerstörung des Zweiten Tempels im
Jahre 70 ergeben. Sie ist durch eine vierfache

Verhältnishaftigkeit gekennzeichnet:
1. Die Thora oder das Verhältnis des

Volkes zum einen Gott hat die Form und
Bedeutung eines - zum Monotheismus
verpflichtenden - Vertrags, der unauflöslich
ist und der weder vom Bestehen eines
Staatswesens noch vom Bestehen des Tempels

abhängt, sondern das Volk in seiner
Geschichtlichkeit einbindet.

Mit der Thora und mit der Befolgung
ihrer Gebote wurde und ist das erste,
wichtigste und massgebliche Verhältnis
geknüpft, welches das Judentum in der
Zerstreuung zusammenhielt und weiter
zusammenhält, ein Verhältnis, das rein geistig
definiert ist und das sich als Auserwähltheit,

Erinnerung und Tradition versteht.
2. Das innerjüdische Verhältnis besteht

in der Organisation von gemeinsamem
Gebet, gemeinsamem Studium und gemeinsamer

Auslegung derThora, von Gottesdienst,
Gerichtsbarkeit und Gemeindeobliegenheiten

(Rituale zu Beschneidung, religiöser
Unterricht von Knaben und Mädchen,
Weiterbildung der männlichen und der weiblichen

Gemeindemitglieder, Bar/Bad Mizwa,
Heirat, Beerdigung etc.). Mit der Organisation

des Steuerwesens und derWohltätigkeit
entwickelte sich sodann eine besondere,
über die Religion definierte Kultur. Diese
wiederum führte zu dem von den Antisemiten

immer wieder angegriffenen «jüdischen
Zusammenhalt». Seit 1948 kommt das
Verhältnis zum Staat Israel hinzu.

Für die Frauen gab und gibt es im
innerjüdischen Bereich spezifische Aufgaben:
das Führen des Haushalts gemäss den
Kaschrut-Regeln, die Vorbereitung und
feierliche häusliche Gestaltung der Festtage,
die Erziehung der Kinder, in orthodoxen
Haushalten auch das wöchentliche
Brotteigopfer (indem sie vom Teig für die
Sabbatbrote die Challah, ein Stücklein, absondern),

sodann die Mikwah (das rituelle
Tauchbad nach jeder Menstruation und
nach einer Geburt), vor allem aber das
Entzünden und Segnen der Sabbatkerzen. Den
Frauen kommt, gewissermassen als höchste

Auszeichnung, die Weitergabe des
Judentums zu, da für das Jüdischsein die
matrilineare Herkunft zählt.

3. Das Verhältnis zu den Gastländern,
zu den NichtJuden und insbesondere zu den
Antisemiten bewirkte noch immer - ob in
Zeiten der Toleranz, der Blüte oder der
Bedrängnis der Verfolgung Ja Vernichtung -,
dass die Juden als Minderheit, als die Anderen

sich in kultureller Opposition zur Mehrheit

oder zu Mehrheiten befanden.
Aufgrund dieser Stellung erlebten sie ihre
Existenz häufig als unsicher und bedroht, als

tragisch. Andererseits entwickelten sie aus
der Erfahrung dieser spezifischen Opposition

heraus besondere Fähigkeiten wie
Skeptizismus, Witz, Solidarität untereinander

und Solidarität zu anderen Menschen in
Bedrängnis sowie ein besonders
ausgeprägtes Rechts- und Gerechtigkeitsempfinden.

Das Verhältnis war und blieb auch
nach der öffentlich-rechtlichen Emanzipation

im Zusammenhang mit der westlichen
Aufklärung prekär, und dies trotz der
geforderten und jüdischerseits teilweise bereitwillig

erbrachten Assimilation.
Aus diesem Verhältnis folgten vielfältige

Loyalitäts- und Persönlichkeitskonflikte
bis zum Selbsthass, aber auch schöpferische

Umsetzungen - d.h. künstlerische
Betätigungen und soziales, politisches
oder wissenschaftliches Engagement. Die
schöpferische Umgestaltung diskriminierender

jüdischer Lebensbedingungen war
häufig gerade für die Frauen das, was ihnen
die Überwindung der geschlechtsbedingten

Diskriminierungen erlaubte: Eine Viel-

201



zahl von Lehrerinnen, von Gründerinnen
und Leiterinnen sozialer Werke, von
Revolutionärinnen, Ärztinnen, Schriftstellerinnen,

Denkerinnen mag dies deutlich
machen.

4. Das Verhältnis zur Zeit ist messianisch

bestimmt, immer zugleich auf den
«Uranfang» und auf die Zukunft gerichtet.
In dieser Bestimmung schafft es, gemäss
Hermann Cohen, den «tragischen Begriff»
des jüdischen Menschen, was zugleich
dem Leiden Israels in der Verbannung (seit
den Propheten, in jüngerer Zeit erneut seit
der lurianischen Kabbala) Sinn gibt. Seit
dem letzten Viertel des 19. Jahrhunderts
kam zur religiös definierten Ausrichtung
auf die Zukunft zusätzlich die säkulare
Sinndimension des Zionismus hinzu, der
auch eine Art säkularer Glückserwartung1
einschloss.

Während die messianische Zeitdimension

weiterbestehen bleibt, ist die zionistische

seit der Konstitution des Staates Israel
gewissermassen zur postzionistischen
geworden. Mag sein, dass die Zeit-Theorien,
die wir bei Henri Bergson, Albert Einstein,
Walter Benjamin, Hannah Arendt, Margarete

Susman und bei anderen jüdischen
Denkern und Denkerinnen finden, ihren
Ursprung im spezifisch jüdischen Verhältnis

zur Zeit haben. Hannah Arendts
Verständnis der Natalität, eines Kernbegriffs
ihrer Philosophie, ist eigentlich nur aus der
Bedeutung des jüdischen Zeitverhältnisses
heraus zu verstehen. In der Natalität, die
der Mortalität entgegensteht, ist die Freiheit

eines jeden Menschen begründet, die
Möglichkeit zum Neubeginn, allein
aufgrund der Tatsache, dass er geboren wurde.
So ist die Freiheit des Menschen, sein
höchstes Gut, immer von neuem das
Geschenk einer Frau an ihr Kind.

Moses Mendelssohn - Denker der
jüdischen Emanzipation

Ich denke, dass Tradition in der Weitergabe

und Vermittlung dieser vierfachen
Verhältnishaftigkeit in ihrer religiösen,
existentiellen und weltlichen Komplementa-
rietät zu verstehen ist. So sollte es eigent¬

lich einleuchtend und klar sein, dass Tradition

und persönliche Weiterentwicklung
einerseits, Tradition und gesellschaftlicher
Fortschritt andererseits sich nicht aus-
schliessen, auch nicht bei Frauen. Doch so
klar war dies und ist dies keineswegs. Was
die Moderne bewirkt hat - die rechtliche
Emanzipation und politische
Gleichberechtigung der Juden als Volk (allerdings
noch nicht der Frauen), die Möglichkeit der
freien Berufsausübung und der freien
Wohnsitzwahl sowie die Teilhabe an den
politischen und gesellschaftlichen Prozessen

des Landes, in welchem man lebte, d.h.
die aktive Mitgestaltung auch der
gesamtgesellschaftlichen Lebensbedingungen,

die Überwindung autoritärer Unter-
werfungsclichés in allen Bereichen, die
Abstützung nicht mehr auf religiöse oder
andere Autoritäten, sondern auf die alleinige

Selbstverantwortung im Urteilen und
Handeln, die ausschliessliche
Rechenschaftspflicht dem eigenen Gewissen
gegenüber -, all dies steht der Herkunftsbindung,

der Bindung an das Judentum,
eigentlich nicht entgegen.

Moses Mendelssohn (geb. 1729 in Dessau,

gest. 1786 in Berlin) war der bedeutende

Denker der jüdischen Emanzipation, der

- aus dem Judentum und für das Judentum-
die hohen Ideen der Aufklärung nicht nur
teilte, sondern selber dachte, insbesondere
die Ideen Lessings von der Ebenbürtigkeit
und vom gleichen Recht aller Menschen,
unabhängig von Religion oder sozialer
Herkunft als Menschen in Freiheit leben zu
dürfen.

Mendelssohns Vorbild in der furchtlosen
Verbindung von gläubiger Tradition und
Freiheit des Denkens war Baruch de
Spinoza (geb. 1632 in Amsterdam, gest. 1677
in Den Haag), der grosse jüdische Philosoph,

der mehr als ein Jahrhundert früher
schon auf dem Selbstverständnis, letztlich
auf der Ethik des eigenen Denkens, der
selbstverantworteten Meinungsäusserung
und Lebensführung bestand, auch gegen
den Unterwerfungsanspruch seiner
jüdischen Gemeinde, die über ihn den cherem
sprach, weil er seine philosophischen
Werke selber verantworten wollte.

202



So wie Spinoza lebte Mendelssohn selber

gesetzestreu, ganz im Geist der
Frömmigkeit, war gleichzeitig ein Philosoph
und Gelehrter von europäischem Rang,
und er kämpfte mit seinen Schriften für die
bürgerliche Gleichstellung der Juden.
Schon 1763 hatte er geschrieben, dass die
entwürdigenden Diskriminierungen nicht
länger zu ertragen seien: «Es tut mir weh»,
schrieb er in einer Bittschrift um einen
Schutzbrief, «dass ich um das Recht auf
Existenz erst bitten soll, welches das Recht
eines jeden Menschen ist.» Mendelssohn
leistete zugleich einen Beitrag zur
Frauenemanzipation, indem er das grosse und
dringende Bedürfnis der Frauen nach
ebenbürtiger Bildung und nach Wissen ohne
Vorbehalt anerkannte und seine Töchter
mit den bei ihm lernenden jungen Männern
gemeinsam die sog. Morgenstunden besuchen

liess, in denen er täglich von fünfUhr
in der Früh an das Lesen der Thora und
Philosophie lehrte. In diesem Geist wuchs
Brendel Mendelssohn, die spätere Brendel
Veit und nochmals spätere Dorothea Schlegel

auf. Doch von ihr später. Ich möchte ein
wenig früher beginnen, um deutlich zu
machen, wie und auf welchen Wegen jüdische

Frauen aus dem Eingeschlossensein
ins Haus, ins ausschliesslich private Leben,
in ein welthaftes Leben heraustraten.

Glückel von Hameln

Glückel von Hameln, von der zuerst die
Rede sein soll, 1645 geboren, war eine Frau
aus der Generation Spinozas. Sie versuchte,

Tradition und selbstbestimmtes Leben
zu vereinbaren, obwohl die Bedingungen
hierfür schwierig waren. Sie lebte im
jüdischen Ghetto von Hamburg, wo im 17.
Jahrhundert die Judenfeindlichkeit
grassierte. Einige jüdische Familien wurden
aber geduldet, wenn sie der Stadt das geforderte

«Schutzgeld» zahlten, vor allem
Händler, die mit ihren internationalen
Beziehungen der Stadt Vorteile brachten.

Im Jahre 1691, mit 46 Jahren, begann
Glückel, Tochter des Hamburger
Diamantenhändlers Lob Pinkerle, ihre «Sichro-
noth», ihre Erinnerungen für ihre «herzlie¬

ben Kinder» aufzuschreiben, «dass (damit)
ich nicht, Gott bewahr, in melancholische
Gedanken sollte kommen», wie sie
festhielt. Denn zwei Jahre vorher war ihr Mann
Chaijm (der) von Hameln (kam) gestorben.
Sie nannte ihn ihren «lieben Freund» und
ihren «Troster». Während der dreissig Jahre

ihrer Ehe hatte sie ihm nicht nur zwölf
Kinder geboren, sondern ihm auch geholfen

einen florierenden Handel aufzubauen.
Sie schreibt von ihm, er sei «wacker» und
«hilfreich» gewesen, die «reine Güte», und
er habe sie «wie seinen Augapfel gehütet».

Auf dem Sterbebett hatte Chaijm dem
Rabbi klargemacht, dass Glückel nach
seinem Tod keines männlichen Vormunds
bedurfte: «Meine Frau, die weiss von allem.
Lasst sie tun, wie sie vordem zu tun
gepflegt.» So wurde Glückel zur selbständigen

Händlerin und Geldverleiherin - wohl
eine der ersten Frauen überhaupt, von
denen wir genaue Kenntnis haben (dank ihrer
eigenen Aufzeichnungen), die allein und
ohne männliche Hilfe ihr Geschäft führten.
Einen der Söhne, Lob, dem nichts gelang,
der sich im Gegenteil immer wieder
verschuldete behielt sie bei sich, damit er nicht
noch seine Geschwister in die Armut treibe.
Glückel war noch erfolgreicher als ihr
verstorbener Ehemann, eine tüchtige Geldverleiherin,

sie fuhr sogar insAusland aufMessen.

Sie hatte eine Strumpffabrik und ein
eigenes Gewölbe zur Lagerung der Waren.
Gleichzeitig sorgte sie dafür, dass alle ihre
Kinder, auch die Töchter, lesen, schreiben
und rechnen lernten wie sie selbst.

Nachts hielt sie im spezifischen Jüdisch-
Deutsch jener Zeit, in hebräischen Lettern,
fest, was sie, zum Teil noch zu Lebzeiten
ihres Mannes, erlebt und entschieden hatte,
aber auch, was sie sich überlegte und was
sie ihren Kindern an Wissen weiterzugeben
wünschte: Betrachtungen zum Zeitgeschehen,

zu eigenen Geschäften und zu jenen
von Verwandten und Bekannten, zu
Abschnitten aus der Bibel und zu Legenden,
auch die Geschichte ihrer Familie. Damit
entstand nicht nur ein persönlicher
Zeitspiegel, sondern das spannende Zeugnis
einer unerschrockenen Verbindung von
frommem, gottesfürchtigem Leben und

203



weiblicher Selbstbestimmung, und
zugleich eine wichtige Dokumentationsquelle

für das damalige jüdische Leben in den
norddeutschen Städten.

So schrieb sie zum Beispiel: «Wir haben
in Hamburg kein Bethaus gehabt und auch
gar kein Wohnrecht. Nur aus Gnade vor
dem Rat - Gott erhöhe seinen Ruhm, sind
sie dort gewesen. Doch sind die Juden
zusammengekommen in ihren Wohnungen
zum Beten, so gut sie nebbich gekonnt
haben. Wenn solches die Räte der Stadt
vielleicht schon gewust haben, haben sie doch
gern durch die Finger gesehen. Aber als es
Geistliche gewahr worden sind, haben sie
es nicht leiden wollen und uns nebbich
verjagt, und wie das schöchterne Schaf.»

Glückel starb mit fast achtzig Jahren bei
ihrer Tochter Esther. Sie war in Frieden alt
geworden, es ging ihr gut, bis auf eine
Enttäuschung: Nach elf Jahren - man
könnte sagen erfolgreicher - Witwenschaft
hatte sie wieder geheiratet, einen damals
angesehenen Bankier. Doch der Bankier
ging pleite und starb, und sie, die ihr ganzes
Vermögen vertrauensvoll in dessen
Geschäft eingebracht hatte, war zum Schluss
allein noch aufdie Fürsorge ihrer «herzenslieben

Kinder» angewiesen.
Ihre fünf Bücher wurden erstmals 1896

veröffentlicht. Herausgeber war damals
David Kaufmann, ein Lehrer an der
Landesrabbinerschule Budapest, dessen Ehefrau

weitläufig mit Glückel von Hameln
verwandt war. Diese hebräisch gedruckte
Ausgabe von Glückel von Hamelns Werk
wäre vermutlich kaum beachtet geblieben,
wenn sie nicht ins Deutsche übertragen und
neu herausgegeben worden wäre, 1910,
wiederum durch eine bedeutende Frau,
eine der bedeutenden bürgerlichen Feministinnen,

die zugleich eine ihres Judentums
bewusste Jüdin und ebenfalls eine entfernte
Verwandte Glückeis von Hameln war: Bertha

Pappenheim.

Chaile Kaulla

Bevor ich jedoch aufBertha Pappenheim
eingehe, möchte ich doch kurz festhalten,
dass es in der Nachfolge Glückeis von Ha¬

meln einige bedeutende jüdische
Geschäftsfrauen gab, ja dass viele jüdische
Frauen sich um Haushalt und Lebensunterhalt

kümmern müssten, nicht zuletzt
infolge der Tatsache, dass viele jüdische
Männer sich auf das Thorastudium und den
Austausch unter Gelehrten zurückzogen.

Eine unter ihnen, ein knappes Jahrhundert

nach Glückel, war zum Beispiel Chaile
(Karoline) Raphael Kaulla, 1739 in Buch-
au (Oberschwaben) geboren, aus einer
wohlhabenden, den Gedanken der Aufklärung

gegenüber aufgeschlossenen Familie,
in der sie eine sorgfältige jüdische Erziehung

genoss, aber auch in Deutsch
unterrichtet wurde. Nachdem sie mit 18 Jahren
Akiba Auerbach geheiratet hatte und eine
Schar Kinder in die Welt setzte, sah sie
ein, dass sie für diese auch zu sorgen hatte,
da ihr Ehemann sich ganz dem religiösen
Studium widmete. So führte sie zusammen
mit ihrem Bruder das Handelshaus Kaulla,
vertrat dieses als Chefin gegenüber
Landesfürsten und Geschäftspartnern, weitete
es vom Pferde- und Warenhandel zum
Bankhaus aus, wurde Königlich
Württembergische Hofbanquière und erhielt
schliesslich 1807, zwei Jahre vor ihrem
Tod, vom Haus Habsburg die «grosse
goldene Ehrenkette mit Medaille». Immer
blieb sie dabei eine fromme Jüdin,
gesetzestreu und wohltätig; mit ihrem Vermögen
stiftete sie unter anderem eine Talmudschule

in Hechingen und unterstützte
zahlreiche karitative Einrichtungen. Die Bank
Kaulla bestand bis 1924, als sie im Lauf der
grossen Depression in der Deutschen Bank
aufging.

So ergaben sich über die wirtschaftliche
Tätigkeit erste Ausbruchsmöglichkeiten,
nächst weitere über Bildung und rechtliche
Emanzipation, über die Literatur, das
Schreiben, das geistvolle Gespräch in den
Salons. Ich werde nun auf die Frauengeneration

um 1800 herum zu sprechen kommen,

welche die erste war, die ihre - nicht
zuletzt - von Moses Mendelssohn
erkämpfte rechtliche Emanzipation zu nutzen

wusste. Es ist nicht verwunderlich,
dass eine Reihe von jungen, begabten Frauen

damals begannen, sich vom Leben ihrer

204



Mütter abzuwenden, von den typisch
jüdischen wie den typisch weiblichen «Tugenden»,

und eigene Schritte in die Freiheit zu
wagen, war doch die jüdische Herkunft
verbunden mit der Erfahrung von Verfolgung,

Verhöhnung und Ächtung, selbst
durch «grosse» Denker wie Fichte, Herder
oder gar Kant und Goethe (der in «Wilhelm
Meister» eine Gesellschaft entwarf, in der
es keine Juden gab).

Rahel Levin

Und auch Weiblichkeit ging einher mit
grossen Einschränkungen in der Bildung
wie auch mit vielen Zwängen in der
Lebensgestaltung. So versuchten Frauen wie
Rahel Levin Varnhagen, Brendel Mendelssohn

Veit (ab 1804 Dorothea Schlegel),
Henriette Herz und viele andere, insbesondere

jüngere jüdische Frauen einerseits
über die Taufe, andererseits über den
Schritt in eine gebildete Öffentlichkeit, in
die literarischen Salons, in Lesekreise und
Adelsfamilien, über den Austausch mit
Philosophen, Dichtern, Staatsmännern und
Künstlern die Engnis ihrer Herkunftsbedingungen

abzuschütteln - ohne dass dies
auch immer wirklich gelang. Man muss die

- noch vorhandenen - Briefe dieser Frauen
lesen (zahlreiche wurden von ihnen selber
vernichtet, wurden später verändert oder
gingen verloren), um zu verstehen, mit
welcher Sehnsucht sie danach strebten,
einfach Menschen unter Menschen zu sein,
und wie selten dies ihnen zugestanden wurde,

trotz aller verzweifelten Bestrebungen
und Bemühungen, trotz Geist, Berühmtheit
und Mut, trotz einflussreicher nicht-jüdischer

Freunde und Verbindungen.
1806 schrieb Rahel Levin an ihre Freundin

Rebekka Friedländer: «Was ist es
garstig, sich immer erst legitimieren zu müssen!

- darum ist es ja nur so widerwärtig,
eine Jüdin zu sein.» Oder, ein Jahr später:
«Hier wird mir alles zu Rahel! Das heisst,
zur abscheulichsten Situation. Nie erscheine

ich die, die ich bin; ewig nimmt mich
einer aus des anderen Hand!»

Rahel Levin, 1771 in Berlin geboren,
nach der Heirat mit Karl August Varnhagen

im Jahre 1814 Rahel Varnhagen, ist eine
der repräsentativsten und zugleich
berührendsten Frauengestalten dieser Zeit, eine
unermüdliche und unvergleichliche Briefe-
schreiberin, welthungrig, liebeshungrig,
ungemein freundschafts- und sprachfähig,
von «leidenschaftlicher Ursprünglichkeit
und ausserordentlicher Klugheit», wie
Hannah Arendt schrieb, die ihr eine nahe,
mitempfindende Studie gewidmet hat. Rahel

litt unter dem - nicht ablegbaren -
Unglück ihrer «infamen Geburt», wie sie
schrieb, als Frau, als Jüdin, «nicht hübsch,
ignorant, ohne grâce, sans talents et sans
instruction, ah, ma soeur, c'est fini». Und
«man ist arm», wie sie hinzufügte. Sie hielt
diesem Unglück, den vielen Enttäuschungen

in der Liebe, den Zurückstellungen,
Verlassenheiten und immer wieder
betrogenen Sehnsüchten stand. Mit 43 Jahren
liess sie sich taufen und trauen. Gleichzeitig

begehrte sie auf gegen jede Anpassung.
In den damaligen Weltstädten Berlin, Paris,
Wien und Prag und in vielen kleineren
Städten versuchte sie mit Prinzen, Fürsten,
mit ihren Geschwistern, mit Freundinnen,
mit Dichtern und Denkern alle Fragen der
Existenz, des gesellschaftlichen Laufs und
des Weltgeschehens abzuhandeln.

Doch muss dieselbe Rahel 1833, im
Alter von 63 Jahren, kurz vor dem Tod,
gemäss den Aufzeichnungen ihres
Ehemanns, gesagt haben: «Welche Geschichte!
Eine aus Ägypten und Palästina Geflüchtete

bin ich hier und finde Hilfe, Liebe und
Pflege von euch! Mit erhabenem Entzücken
denk' ich an diesen meinen Ursprung und
diesen ganzen Zusammenhang des
Geschicks, durch welche die ältesten
Erinnerungen des Menschengeschlechts mit
der neuesten Lage der Dinge, die weitesten
Zeit- und Raumfernen verbunden sind.
Was so lange Zeit meines Lebens mir die
grösste Schmach, das herbste Leid und
Unglück war, eine Jüdin geboren zu sein,
um keinen Preis möcht' ich das jetzt
missen.»

So hat Rahel die - lange schmerzlich
verweigerte - Tradition mit der Moderne
zusammengebracht, wenngleich in deren
prekärster, fragilster Ausformulierung.

205



Dorothea Schlegel

Ebenso leidenschaftlich, wenn nicht
noch tragischer erscheint Dorothea Schlegels

Schicksal, 1764 in Berlin als Brendel
Mendelssohn geboren, Fromet und Moses
Mendelssohns Tochter. Von diesen wurde
sie schon als Vierzehnjährige an den Kaufmann

und Bankier Simon Veit verlobt (was
eigentlich erstaunt, da Brendels Eltern
einander ohne Vermittlung aus Liebe selber
gewählt hatten), den sie im Frühjahr 1783,
mit 19 Jahren heiratet, und von dem sie sich
nach 16 Ehejahren, 1799, vor dem Berliner
Rabbinatsgericht scheiden lässt. Aus dieser
Ehe hat Brendel zwei Söhne geboren, Jonas
und Philipp Veit, die später als Maler
berühmt sein werden.

Moses Mendelssohn stirbt am 4. Januar
1786; ein Jahr später gründen Brendel Veit,
Henriette Herz sowie Alexander und
Wilhelm von Humboldt in Berlin einen
«Tugendbund», welcher der gegenseitigen
Förderung sowohl in der Bildung als auch
im «guten Leben» diente. Weitere Mitglieder

wurden in diesen Kreis aufgenommen,
Frauen und Männer. Und hier, im Salon
von Henriette Herz, lernte Friedrich Schlegel

1997 Mme. Veit kennen, die sich seit
einiger Zeit nicht mehr Brendel, sondern
Dorothea nannte.

Die beiden wurden noch im selben Jahr
ein Liebespaar, später folgte Dorothea,
zusammen mit ihrem Sohn Philipp, Schlegel
nach Jena, dann nach Paris, wo sie sich
protestantisch taufen liess und anschliessend

mit Schlegel getraut wurde. Wenig
später zog Schlegel nach Köln, Dorothea
folgte ihm wieder mit ihrem jüngeren
Sohn, sie fühlte sich aber vereinsamt, weder

als Protestantin noch als Jüdin
angenommen, und 1808 trat sie mit Schlegel
zum Katholizismus über. Ein Jahr später
übersiedelte Schlegel nach Wien, und wieder

folgte ihm Dorothea. Von 1818 bis 1820
lebte Dorothea bei ihren zwei Söhnen in
Rom, die als religiöse Maler grossen Erfolg
hatten. Auch die letzten zehn Jahre nach
Schlegels Tod, von 1829 bis 1839,
verbrachte Dorothea bei ihrem Sohn Philipp in
Frankfurt a. M., wo sie mit 75 Jahren starb.

Was war mit Dorothea Schlegel geschehen?

Henriette Herz, die sie seit der
gemeinsamen Kindheit kannte, schreibt von
ihr, nichts sei schön an ihr gewesen als «das
Auge, aus welchemfreilich ihr liebenswürdiges

Gemüt und ihr blühender Geist
strahlten, aber sonst auch gar nichts, nicht
Gesicht, nicht Gestalt, nicht Hand und
Fuss».

Als junge, begabte und im Mendels-
sohn'schen Haus gebildete Frau, gegen
ihre Neigung mit einem Mann verheiratet
worden, der zwar von hoher Moralität war,
der aber ihrem Bedürfnis nach geistreichem

Austausch in keiner Weise entsprechen

konnte, hatte sie sich in einen damals
erfolgreichen und liebenswürdigen
nichtjüdischen Schriftsteller verliebt - und alle
Regeln der Sitte, der gesellschaftlichen
Konvention und alle materielle Sicherheit
hinter sich geworfen. Sie bezog eine eigene
Wohnung und nahm es in ihrer Leidenschaft

unbekümmert auf sich, einen Skandal

zu bewirken.
Doch aus der freien Liebe folgte - von

aussen gesehen - nicht viel Freiheit,
sondern eine kaum verständliche Unterordnung

unter Schlegel. Das materielle Leben
war ungesichert. Sie schrieb und übersetzte
unermüdlich, aber publizierte alle ihre
Werke unter Schlegels Namen. Sie kam für
das ganze materielle Auskommen auf, und
als Schlegel zunehmend seine geistige
Brillanz einbüsste, hielt sie dies lange
verborgen, indem sie Bücher in seinem Namen
schrieb und veröffentlichte. Was sie aus
Liebe tat, trug ihr kaum Achtung, eher
sogar Verachtung ein. So schrieb Karl August
Varnhagen an seine Frau Rahel 1814 aus
Wien (anlässlich des Wiener Kongresses),
nachdem er die Schlegels kennengelernt
hatte: «... ich kenne nichts Peinlicheres als
eine Frau, die ihrer Selbständigkeit zu
Gunsten des Mannes, und sei's auch der
Liebhaber, mit Fleiss entsagt.»

Wie aber empfand dies Dorothea selber?
Aus einem der letzten Briefe Dorotheas
zitierte Henriette Herz in ihren Erinnerungen:

«Alles, was wir Weltkinder sonst Poesie

des Lebens genannt haben, das ist weit,
weit! Ich könnte sagen wie du, ich bin es

206



satt. Aber ich sage es dennoch nicht, und
ich bitte und ermahne dich: sage auch du es
nicht mehr. Sei tapfer! Das heisst, wehre
dich nicht, sondern ergib dich in tapferer
Heiterkeit.» Dorothea selber schrieb als
47jährige in ihr Tagebuch: «...ich tat alles,
was ich tat, ohne alle Absicht auf Ruhm
oder um berüchtigt zu sein, sondern, ich
bekenne es ehrlich, ganz unbefangen, bloss
zu meiner eigenen Selbstzufriedenheit,
ohne nur im Geringsten an die Welt zu
denken.»

Dieser Begriff der «Selbstzufriedenheit»
trat so, als Begründung des Handelns, wohl
zum ersten Mal auf. Er zeigt an, dass Dorothea

zu ihren Entscheiden und zu ihrer
Lebensführung ohne inneren Zwiespalt
stehen konnte, dass sie mit sich selber im
Frieden war, obwohl von aussen gesehen
eigentlich alles dagegen sprach. Gerade
hierin, scheint mir, liegt eine der
bedeutungsvollsten Auswirkungen der Aufklärung.

«Selbstzufriedenheit» als Folge des
Selberdenkens und des selbst verantworteten

Lebens verweist auf eine neue Qualität
der moralischen Selbstbefragung: auf die
Übereinstimmung von eigenem Urteil und
Handeln.

Henriette Herz

Diese Qualität scheint sich am klarsten,
am ungetrübtesten bei Henriette Herz
vorzufinden. Mit ihr will ich die Generation
der jüdischen Frauen der Romantik, dieser
Zeit der Sehnsüchte, der Umbrüche und
Aufbrüche, beenden. 1764 wurde sie als
Henriette de Lemos, Tochter eines sephar-
dischen Arztes, geboren. Als 15jährige
heiratete sie den viel älteren Arzt Marcus
Herz, den sie liebte und der ihr, die schön,
begabt, vielsprachig (den Brüdern Humboldt

zum Beispiel gab sie Hebräischunterricht)

und überaus belesen war, bis zu
seinem Tod 1803 jeden Freiraum, den sie
wünschte, und zugleich jeden Schutz
gewährte. Henriette führte einen Salon, wie
es kaum einen zweiten gab, wo sich alle
geistvollen, irgendwie bedeutenden und
ungewöhnlichen, jüngeren und älteren
Frauen und Männer trafen und austausch¬

ten, welcher Schicht und welcher Herkunft
sie auch angehörten. Den Salons kam eine
bedeutende Funktion der Enthierarchisie-
rung der Gesellschaft zu, die sich, wie eine
spielerische intellektuelle Revolution, über
das in allen Schichten gleiche Bedürfnis
nach geistvollem Gespräch einstellte.

Im Gegensatz zur jungen Rahel Levin
oder Brendel Mendelssohn empfand
Henriette Herz das Jüdischsein und Frausein
nicht als Schmach. Trotzdem liess auch sie
sich 1817, ein Jahr nach dem Tod ihrer
Mutter, mit 53 Jahren, taufen. Die von ihr
verfassten Erinnerungen und literarischen
Porträts ihrer Freundinnen und Freunde
sind von grosser, zugleich knapper Präzision,

eine seltene Quelle des Wissens über
die damalige, in geistiger und politischer
Hinsicht so unruhige Zeit. 1847 starb
Henriette Herz in Berlin.

Während die jüdischen Frauen der
Romantik das Bedürfnis nach Veränderung an
sich selbst vollzogen, richtete die nächste
Generation, aus der ich zwei bedeutende
Frauen, stellvertretend für die zahlreichen
anderen, vorstellen möchte, den emanzipatorischen

Elan nicht mehr nur auf sich und
das eigene Leben, sondern zugleich nach
aussen, auf die - auch innerjüdischen -
sozialen und politischen Verhältnisse.

Bertha Pappenheim

Zu dieser Generation gehört Bertha
Pappenheim. Sie wurde 1859 in Wien geboren
und wuchs in einer orthodoxen, aber
weltoffenen Familie auf .Als sie die «Memoiren
der Glückel von Hameln» 1910 publizierte,
war sie 51 Jahre alt. Sie lebte und wirkte als
unverheiratete Frau in Frankfurt, als -
damals schon berühmte - Exponentin
jüdischer Sozialarbeit und Mädchenerziehung,
auch als Vorsitzende des von ihr gegründeten

Jüdischen Frauenbundes, der 50 000
Mitglieder zählte. Bertha Pappenheim war
Verfasserin von Romanen, Geschichten
und Gedichten (unter dem Pseudonym Paul
Berthold), von sozialpädagogischen und
gesellschaftskritischen Aufsätzen (vor
allem in den «Blättern des Jüdischen
Frauenbunds», des JFB, den sie 1904 gegründet

207



hatte). Sie reiste in die Länder der Armut
und des Aufbruchs - nach Russland und
Polen sowie in das damalige Palästina. Sie
kämpfte gegen den Mädchenhandel und
die Prostitution armer jüdischer Frauen und
gründete in Frankfurt das «Isenheimer
Erziehungsheim», das sie mit grosser Strenge
führte. Auch verfasste sie eigene Gebete für
ihre Zöglinge, welche Margarete Susman
herausgegeben und kommentiert hat.

Auf Bertha Pappenheims Anregung geht
die Gründung der damaligen «Zentral-
wohlfahrtssteile der deutschen Juden»
zurück. Sie arbeitete eng mit Jenny Apolant
zusammen, der Schwester Walter Rathe-
naus, welche ab 1907 den Aufbau und die
Leitung der «Zentral- und Auskunftsstelle
der Gemeindämter für die Frau»
übernahm.

Mit ihrer vielseitigen Tätigkeit versuchte
Bertha Pappenheim einerseits, ihr Bedürfnis

nach Mütterlichkeit zu stillen, das in
biologischer Hinsicht unerfüllt geblieben
war, andererseits einen Mangel jüdischer
Mädchenerziehung wettzumachen, unter
dem sie selber so sehr gelitten hatte, dass
sie als junge Frau aufs schwerste seelisch
erkrankt war: den Mangel, als Frau nicht
studieren zu dürfen, sich nicht auf einen
Platz auch im öffentlichen Leben vorbereiten

zu können, sondern nur für ein
aufopferndes Leben in der eigenen Familie
vorgesehen zu sein. Indem sie krank wurde,
entzog sie sich der Ehe.

Berta Pappenheim war die «Anna O.»,
die der Wiener Nervenarzt Josef Breuer
behandelte und deren Krankheits- und
Heilungsgeschichte durch Sigmund Freud als
der Anfang, ja als die Erfindung der
Psychoanalyse geschildert wurde. Ihre ganze
schöpferische Energie, ihre Tatkraft
verlegte sie auf die Sozialarbeit, auf die Erziehung

und «Rettung» gefährdeter jüdischer
Mädchen aus armen und ärmsten Verhältnissen.

1930 veröffentlichte sie den Band
«Sisyphus-Arbeit» mit ihren wichtigsten
Recherchen und öffentlichen Reden.

Bertha Pappenheim starb 1936 an Krebs,
nachdem sie zuvor noch von der Gestapo
zum Verhör vorgeladen worden war. Die
Kinder und Betreuerinnen des von ihr ge¬

gründeten «Isenheimer Heims», auch Bertha

Pappenheims engste Mitarbeiterin und
Nachfolgerin Hannah Karminski, wurden
1942 nach Theresienstadt und später in die
Vernichtungslager deportiert.

Neben der Sozialarbeit, in der nicht nur
Bertha Pappenheim, sondern viele jüdische
Frauen sowohl in den Gemeinden wie über
diese hinaus in allen Bereichen der Gesellschaft

ihre schöpferische Energie und ihre
menschliche Verlässlichkeit in den Dienst
von Schwächeren - von Kindern, von
armen, kranken, einsamen und alten
Menschen - stellten, müssen die politischen
Gesellschaftskämpferinnen erwähnt werden,

ob sie sich nun als Sozialistinnen,
Gewerkschafterinnen, Kommunistinnen
und/oder Zionistinnen verstanden. Als eine
unter vielen bedeutenden Frauen will ich
die viel zu wenig gewürdigte Alice Rühle-
Gerstel vorstellen.

Alice Rühle-Gerstel

Alice Rühle-Gerstel, 1894 in Prag geboren,

hatte Philosophie und Literaturwissenschaften

studiert und 1921 über Friedrich
Schlegels Aphorismen promoviert. Sie
heiratete Otto Rühle, der an einer Synthese
von Marxismus und Individualpsychologie
arbeitete, wurde selber Adlersche
Psychoanalytikerin und Verfasserin zahlreicher
Schriften, bis sie als Jüdin und Marxistin
durch die nationalsozialistische Verfolgung

nach Mexiko ins Exil gezwungen
wurde, gemeinsam mit ihrem Mann, mit
dem sie die Schriftenreihe «Am anderen
Ufer-Blätter für sozialistische Erziehung»
und die Monatszeitschrift «Das proletarische

Kind» herausgeben hatte.
Sie befasste sich in der Zwischenkriegszeit2

insbesondere mit den Gründen der
Diskriminierungen der Arbeiterinnen. Im
Zentrum stand die Frage, warum die Forderung

«Gleicher Lohn für gleiche Arbeit»
keine Chance hatte, durchgesetzt zu werden.

Sie kam dabei zu einem Schluss, der
erstaunlich klingt: «Der Arbeiter war
durch die Neuordnung der wirtschaftlichen
Verhältnisse gezwungen, seine Frau und

208



Tochter in die Fabrik zu schicken, weil das
eigene Einkommen zum Unterhalt der
Familie nicht zulangte, oder, wie bei den
Hauswebern, auch völlig versiegte. In der
Fabrik aber trat der Arbeiter der Frau und
Tochter seines Kameraden mit Misstrauen
gegenüber als einer Lohndrückerin und
Arbeitsstehlerin. Darum erscholl von Seiten

derArbeiter alsbald die Parole: Frauen
raus aus der Fabrik! Solange aber die
Frauen billiger arbeiten, bleibt diese Parole

dem Unternehmer gegenüber wirkungslos.
Der Lohnausgleich kann, wenn er

erreicht wird, nicht durch einen Lohnzuwachs

der Frauen herbeigeführt werden,
sondern nur durch eine Lohnkürzung der
Männer, bestenfalls durch einen Kompromiss

zwischen diesen beiden Strebungen.
Deshalb lehnten breite Kreise der Arbeiterschaft

die freiheitliche Forderung (Gleicher

Lohn für gleiche Arbeit) lange Zeit
hindurch ab... Auf dem Arbeitsmarkt
behandeln die Männer die Frauen wiefremde
Einwanderer.»3

Dass es um die Lohnbedingungen der
ausländischen Arbeiterinnen, der tatsächlichen

«Einwandererinnen», vergleichsweise
noch schlechter bestellt war (und weiterhin

ist), liegt, Alice Rühle-Gerstel zufolge,
in der Tatsache nicht nur der männlichen,
sondern zusätzlich der weiblichen
einheimischen Rivalisierungsangst und
Desolidarisierung.

Gerade für die Ausländerinnen gilt, was
Alice Rühle-Gerstel zu ihrer Zeit für die
Arbeiterinnen generell festgestellt hat: «Sie
teilen nicht nur dasproletarische Schicksal
der Männer, sondern müssen es in doppelter

Schwere ertragen. Die Industriearbeit
der Frau ist Mussarbeit im schärfsten Sinn.
Sie ist schlecht entlöhnt, sie stellt durch die
räumliche und zeitliche Trennung von
Berufsleben und Privatleben die Frau vor
besondere Probleme. Sie bietet keine
Aufstiegsmöglichkeit und wird gering gewertet.

Die Unkollegialität der Männer, die
Gegensätze zwischen Alten und Jungen,
Verheirateten und Unverheirateten
verschlechtern die Situation der Arbeiterin.
Das Bewusstsein ihres Schicksals ist
entweder überhaupt nicht vorhanden oder von

Groll und Zorn, Hoffnungslosigkeit und
Angst entstellt. So stellt sich die Beziehung
der Arbeiterin zu ihrer Arbeit dar als eine
müde, mutlose Resignation gegenüber
einem verhärteten Schicksal.»4

Nach dem Tod des Ehemannes nahm
Alice Rühle-Gerstel sich 1943 im mexikanischen

Exil das Leben.

Alis Guggenheim

So wie ich mit Alice Rühle-Gerstel eine
beinah Unbekannte gewählt habe - neben
Berühmtheiten, die vorzustellen wären, die
ich ebenfalls bewundere, wie Rosa Luxemburg,

Luise Kautski, Rosa Grimm und weitere

Frauen in der Zeit zwischen revolutionärem

Aufbruch und nationalsozialistischem

Verhängnis -, so will ich noch auf
zwei weitere ungewöhnliche, aber wenig
bekannte Frauen hinweisen, die selbständig

und bewusst ihren eigenen Weg
zwischen Tradition und Moderne gingen: auf
Alis Guggenheim im Bereich der Kunst
und auf Regina Jonas, welche die erste und
bis in die siebziger Jahre einzige ordinierte
Rabbinerin war. Mit der Philosophin Hannah

Arendt werde ich meine Frauenporträts
und meine Überlegungen zu ihrem oft so
schwierigen Weg zwischen Judentum und
einem Platz in der Welt abschliessen.

Während ihres Lebens wurde Alis Gu-
genheim selten viel Anerkennung zuteil.
1954 erhielt die damals 58jährige Künstlerin

den Kunstpreis für darstellende Kunst
des Schweizerischen Israelitischen
Gemeindebundes (SIG) und im gleichen Jahr
gewährte ihr Zürich erstmals eine grosse
Einzelausstellung in der städtischen Galerie

«Zum Strauhof», an der sie so gut
verkaufen konnte, dass sie plante, eine Weltreise

zu machen, per Ozeandampfer nach
Neuseeland und Australien zu fahren, auf
dem Rückweg in Israel Halt zu machen und
überall unterwegs Freundinnen und Freunde

zu besuchen und zu malen. Den Plan
konnte sie nicht mehr realisieren, sie wurde
schwer krank und starb 1958 in Zürich.

1896 war sie in Lengnau als drittes von
sieben Kindern zur Welt gekommen, in
einer armen, frommen jüdischen Familie,

209



die später nach Dielsdorf und schliesslich
nach Zürich zog .Alis hatte ein Welschland-
jahr absolviert, eine Lehre als Modistin
gemacht, einen eigenen Salon eröffnet und
geführt. Doch dann kam alles anders: Die
Liebe zum fremden Mann, dem sie in
Zürich auf der Strasse begegnete, zu Mischa
Berson, einem verheirateten Arzt, der sich
gleichzeitig mit Lenin in Zürich im Exil
befand, dem sie 1917 nach Moskau folgte.
Die Kommunistische Revolution, Moskau,
das Kind Mischa Bersons, das sie in
Moskau zur Welt brachte, von ihrer Liebe
alleingelassen, in all ihren Hoffnungen
alleingelassen. Sie kehrte mit dem Kind nach
einigen Monaten nach Zürich zurück,
Anfang Zwanzigerjahre ein Skandal, für sie
ein Stolz und ein hartes Leben. Allein zog
sie es auf, ohne Vormund, obwohl sie, die
Mutter, nie ein regelmässiges Einkommen
vorweisen konnte.

Dann der Weg in die Kunst, Skulpturen
gestalten, malen, ein längerer Aufenthalt in
Paris, das Alleinsein, die Ausgrenzung
durch die bürgerliche Gesellschaft, der
eigene Weg, die späteren Jahre in Muzzano,
im Tessin, ein schweres Krebsleiden und
der Tod 1958 in Zürich. Ein glühendes und
generöses, bescheidenes, für die damalige
Zeit ungewöhnliches und furchtloses
Leben - das Leben einer schweizerischen
Jüdin und Kommunistin, einer eigenwilligen

und begabten Künstlerin.
Auch von diesem Leben haben wir

Kenntnis dank ihrer eigenen Aufzeichnungen.

Alis Guggenheim begann mit
Tagebuchnotizen am Tag nach ihrem 18.
Geburtstag, und bis kurz vor ihrem Tod hielt
sie in irgendeiner Form fest, was ihr wichtig

erschien, vor allem, was ihr schwer
ertragbar erschien. Indem sie dies tat,
indem sie schreibend für die existentiellen
Widrigkeiten, für die Enttäuschungen und
Sorgen, aber auch für die grossen Begeisterungen

eine sprachliche Form fand, entlastete

sie ihre künstlerische Arbeit davon. So
gelang es ihr, in den Plastiken, Malereien
und Keramiken nur demjenigen Ausdruck
zu geben, dem sie zustimmen konnte: der
Natur, der menschlichen Gestalt, dem
liebenden Verhältnis von Menschen, dann, in

der letzten Schaffensphase, den Erinnerungen

an die dörfliche, von den jüdischen
Familienfesten geprägte Kindheit. Alis
Guggenheims Schreiben hatte somit keinen

- primär - literarischen Zweck,
sondern entsprach einem Bedürfnis nach
Realitätsverarbeitung, das sie erfüllen müsste,
um überhaupt schöpferisch arbeiten zu
können.

Regina Jonas

Ein glühendes Leben ganz anderer Art
war dasjenige von Regina Jonas. Sie kam
1902 in Berlin zur Welt, und ihren Weg zur
Rabbinerin ging sie ganz gerade. Nach dem
Abschluss des Gymnasiums besuchte sie
während sechs Jahren, von 1924 bis 1930,
die Hochschule für Wissenschaft des
Judentums in Berlin. Ihre religionsgesetzliche

Prüfungsarbeit betraf die Frage ihres
eigenen Wegs: «Kann die Frau das rabbi-
nische Amt bekleiden?» Ein damals
berühmter Talmudprofessor, Eduard Baneth,
schrieb als Schlussfolgerung seiner
Begutachtung: «Ausser Vorurteil und
Ungewohntsein steht halachischfast nichts dem
Bekleiden des rabbinischen Amts durch
eine Frau entgegen.»

Schliesslich wurde Regina Jonas 1935
das Rabbinatsdiplom ausgehändigt und
bescheinigt, dass sie nicht nur fähig, sondern
auch geeignet sei, das rabbinische Amt zu
bekleiden. Die Frage der Anstellung war
schwieriger. Zuerst unterrichtete sie
einfach Religionslehre, ab 1937 wurde sie von
der Jüdischen Gemeinde zu Berlin offiziell
ins Beamtenverhältnis aufgenommen, mit
dem Auftrag, «rabbinisch-seelsorgerische
Betreuung in den Sozialanstalten der
Gemeinde auszuüben». Sie war eine gesuchte
Vortragsrednerin, sie sprach häufig zur
Stellung der jüdischen Frau.

Ab 1938 vertrat sie zunehmend
Gemeinderabbiner, die ausgewandert oder deportiert

worden waren, und zu diesem Zweck
reiste sie quer durch Deutschland. Sie wurde

zur Zwangsarbeit in einer Berliner Kar-
tonagefabrik verpflichtet, setzte aber ihre
rabbinische Tätigkeit bis 1942 fort, als
auch sie verhaftet und nach Theresienstadt

210



deportiert wurde, zusammen mit ihrer Mutter.

Auch dort war sie als Seelsorgerin tätig,
hielt Vorträge und unterstützte Victor
Frankl in seiner Tätigkeit. Am 12. Dezember

1944 wurde Regina Jonas nach Auschwitz

deportiert, von wo sie nicht mehr
zurückkehrte.

Im Theresienstädter Archiv findet sich
eine Notiz zu einer Predigt: «Unser
jüdisches Volk ist von Gott in die Geschichte
gesandt worden als ein (gesegnetes Volk).
Von Gott (gesegnet> sein heisst, wohin man
tritt, in jeder Lebenslage, Segen, Güte,
Treue spenden. Demut vor Gott, selbstlose,
hingebungsvolle Liebe zu seinen Geschöpfen

erhalten die Welt. Diese Grundpfeiler
der Welt zu errichten war und ist Israels
Aufgabe. Mann und Frau, Frau und Mann
haben diese Pflicht in gleicher Treue
übernommen. Diesem Ideal dient auch unsere
ernste, prüfungsreiche Theresienstädter
Arbeit. Diener Gottes zu sein, als solche
rücken wir aus irdischen in ewige Sphären.»

Hannah Arendt

Die Frage, was die Welt erhält, was sie
vor der totalen Destruktivität schützt, stellte

sich nicht allein die Rabbinerin. Diese
Frage stand auch für Hannah Arendt im
Mittelpunkt ihrer philosophischen Arbeit,
bei der sie die grossen Theorien der antiken
griechischen Denker, Augustins (über dessen

Liebesbegriff sie doktorierte) und
Kants sowie wichtiger Theoretiker der
politischen Theorie benutzte, um die
Geschichte des Zusammenlebens der
Menschen zu verstehen. Sie befasste sich mit
der Geschichte der Macht und des
Machtmissbrauchs, der Ideologien, insbesondere
des Antisemitismus, der zu einem
konstituierenden Teil des Nationalsozialismus
wurde, sodann der Herrschaftsformen des

Imperialismus und des Totalitarismus
überhaupt in all seinen menschenverachtenden

Elementen und Folgen.
Hannah Arendt wurde 1906 in Hannover

geboren und zog mit den Eltern nach
Königsberg, wo der Vater 1913 nach einer
schweren Krankheit starb. Einige Monate

zuvor war im selben Haus auch der
Grossvater väterlicherseits gestorben.
Hannah wuchs bis in die frühe Adoleszenz
allein bei ihrer Mutter auf, die aus einem
angesehenen Königsberger Haus stammte.
Martha Arendt war selber furchtlos und
engagiert, Mitglied der damals verbotenen
sozialistischen Partei wie schon der
verstorbene Paul Arendt. Die Mutter prägte
ihrer Tochter ein, sich nie zu ducken, und
ermöglichte ihr, ganz ihren Bedürfnissen
entsprechend zu lernen, sich zu bilden und
Freundschaften zu pflegen.

Hannah Arendt studierte Theologie,
Philosophie und Griechisch. Ihre Lehrer wurden

für sie lebensbestimmend, wohl auch
stellvertretend für die früh verstorbenen
Vaterfiguren: Rabbi Vogelmann, der ihr, als
sie Kind war, Religionsunterricht erteilte,
Kurt Blumenfeld, der deutsche Zionisten-
führer, mit dem sie ebenfalls seit der Kindheit

eine fast lebenslängliche Freundschaft
verband, später Martin Heidegger, mit dem
sie sich als 18jährige Studentin in eine
passioneile Liebesgeschichte verstrickte, die
sie eigentlich ihr ganzes Leben nie aufgab,
Karl Jaspers, von dem sie sagte, er habe sie

«erzogen». Lehrer, Geliebter und Freund
zugleich war auch ihr zweiter Ehemann,
der ehemalige Berliner Spartakist Heinrich
Blücher, in den sie sich 1936, im Exil in
Paris, verliebte, nachdem sie und Günther
Stern (Günther Anders), mit dem sie in
erster Ehe verheiratet war, sich schon sehr
von einander distanziert hatten (wenngleich

sie ein Leben lang in Freundschaft
verbunden blieben).

Für Hanna Arendt galt, was sie einmal
schrieb: «Treue ist das Zeichen der Wahrheit.»

Beziehungen zwischen Menschen
dürfen nicht einfach gelöst, in Frage
gestellt oder gar zerstört werden, denn das
Beziehungsgeflecht zwischen den
Menschen ist das, was Welt, Welthaftigkeit
bedeutet. Das «Anwachsen der Weltlosigkeit,
das Weggleiten des Zwischen (des
interesse), die Ausbreitung der Wüste in der
Welt» sind die Bedingungen, unter denen
wir leben. Dem sich entgegenstellen
bedeutet, die persönlichen Beziehungen mit
grosser Sorgfalt pflegen.

211



Doch dies genügt nicht. Es braucht ein
immer wieder neu beginnendes, über die
Sprache und den Austausch sich konstituierendes

Handeln, es braucht immer wieder
den Rekurs auf die «Natalität», auf das

Prinzip der Freiheit, trotz aller Bedingtheiten,
auf die Voraussetzung der Möglichkeit

zum Neuanfang. Dabei liegt grösste Freiheit,

nach Hannah Arendt, bei den Opfern
des vorausgegangenen zerstörerischen,
schuldhaften Handelns, da allein die Opfer
verzeihen können und dadurch einen
Neuanfang möglich machen, für sich selber und
für die Täter (oder Täterinnen).

Als Hannah Arendt am 4. Dezember
1975 in New York an einem Herzversagen
starb, da war uns, die wir in ihren Fussstap-
fen weiterarbeiteten, als sei sie für unsere
Zeit ein wichtiges Vorbild gewesen in der
so schwierigen Verbindung von eigenständigem,

selbstbejahendem Weg und einer
ganz klaren Zustimmung zur jüdischen

Herkunft, zum Judentum, einer Zustimmung,

die gerade wegen ihrer Klarheit das
kritische Auge zuliess.

So bin ich nun am Schluss meiner
Überlegungen zur jüdischen Frau angelangt,
obwohl diese Überlegungen noch lange
weitergeführt werden könnten, wenn die
Vielfalt des gelebten Lebens wirklich
aufgearbeitet, verglichen und erzählt werden
sollte. Denn mit dem Erzählen schaffen wir
zugleich wieder das, was mit Tradition
gemeint ist: Wir geben weiter und bringen das

Vergangene im Augenblick des gemeinsamen

Daseins und Handelns, des Sprechens
und Zuhörens, mit dem in der Zukunft erst
Möglichen zusammen.

1 «Die Kerle wollen glücklich sein», wie Franz Rosenzweig

Hermann Cohen gegenüber äusserte.
2 Alice Rühle-Gerstel. Die Frau und der Kapitalismus.

Eine psychologische Bilanz. Verlag Neue Kritik, Frankfurt

a.M. 1972 (Nachdruck der Erstausgabe von 1932).
3 Alice Rühle-Gerstel, a.a.O.
4 Alice Rühle-Gerstel, a.a.O.

Gespräch mit Sumaya Farhat-Naser und Danny Wieler

Brücken bauen für den Frieden

Im vergangenen Monat sind sich die Palästinenserin Sumaya Farhat-Naser und der
Israeli Danny Wieler an einer Reihe von Veranstaltungen in der Schweiz vor einem
zahlreichen, engagiert mitdenkenden Publikum begegnet. Unter dem Titel «Brücken
bauenfürden Frieden» standauch der Gesprächsabend vom 8. Juni 1999 in derJüdischen
Liberalen Gemeinde Zürich, der von Willy Spieler moderiert wurde. Die Leserinnen und
Leser der Neuen Wege kennen Sumaya Farhat-Naser als frühere Dozentinfür Biologie an
der Universität Birzeit (West Bank) und als Friedensfrau. Heute leistet sie ihre ausserge-
wöhnliche Friedensarbeit im «Jerusalem Centerfor Women». Danny Wieler haben wir im
Januarheft 1997 als Leiter des Begegnungszentrums Givat Haviva vorgestellt. Das
Zentrum ist bekannt für sein interkulturelles Programm mit jüdischen und arabischen
Kindern. Der Redaktor der Neuen Wege hat das Gespräch transkribiert und in der
Wiedergabe redaktionell bearbeitet und gekürzt. Red.

Das Bedürfnis nach Grenzen

Willy Spieler: Ich freue mich, dass ich dieses

Gespräch «moderieren» darf. «Mode-

212

rieren» heisst eigentlich «mässigend
einwirken». Ich habe jedoch nicht den
Eindruck, dass diese «Mässigung» notwendig
sein wird. Sumaya Farhat-Naser und


	Von Glückel von Hameln zu Hannah Arendt : jüdische Frauen zwischen Tradition und Moderne

