Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 6

Artikel: Briickenbauer zwischen Ost und West : Erinnerung an Josef L.
Hroméadka

Autor: Zademach, Wieland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144172

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wieland Zademach

Briickenbauer zwischen Ost und West
Erinnerung an Josef L. Hromadka

Gleich zweimal bietet sich 1999 Gelegenheit, an den tschechischen Theologen Josef
L. Hromadka zu erinnern: Die Wiederkehr des 110. Geburtstags mag Anlass sein, dieses
Zeitzeugen des 20. Jahrhunderts zu gedenken; sein 30. Todestag soll dazu herausfordern,
nach der Bedeutung seines Werkes fur die Gegenwart zu fragen. Zwischen dem 8. Juni
1889 und dem 26. Dezember 1969 liegen acht Jahrzehnte eines langen Lebens von
okumenischer Tragweite in des Wortes tiefster Bedeutung — von Belang fiir die Menschen
rund um den Erdball.

1947 aus der Emigration in den USA nach Prag auf seinen Lehrstuhl fiir Systematische
Theologie zuriickgekehrt, war Hromadka nicht nur mitbeteiligt an der Griindung des
Okumenischen Rates der Kirchen 1948 in Amsterdam, er hat der dkumenischen Bewegung
auch viele Impulse gegeben — insbesondere durch sein konsequentes Eintreten fur ein
«Christsein im Sozialismus»; mehr noch erlangte er Bedeutung mit der Griindung der
«Christlichen Friedenskonferenz» 1958, die das erklirte Ziel verfolgte, einen Beitrag zum
Abbau des Kalten Krieges zu leisten.

Josef L. Hromadka fithrte ein Leben «zwischen Ost und West», wie er es selbst um-
schrieb; als Briickenbauer versuchte er, weltanschauliche Graben zu iiberqueren und in
einem «Sprung iiber die Mauer» ideologische Grenzen zu itberwinden. Wenn ich hier und
heute an diesen grossen Europder erinnere, dann nicht, um ihn umfassend zu wiirdigen,
sondern um bei aller gegebenen Ungleichzeitigkeit doch manchen Impuls aus seinem

Lebenswerk wieder gleichzeitig werden zu lassen.

Verankert in der tschechischen
Reformation

Josef Lukl Hromédka wurde in der nord-
méhrischen Toleranzgemeinde Hodslavice
geboren, wo er auch aufwuchs. Er war
verwandt mit dem von dort stammenden
grossen Historiker und Politiker Frantisek
Palacky, dem «Vater des Volkes». Uber
Palacky trat Hromadka ein in das Erbe der
Briiderunitit, dem er sein Leben lang folg-
te. Insbesondere die bei Palackky anschau-
lich zu erlebende Einheit von Theorie und
Praxis eroffnete ihm einen Zugang zu J.A.
Comenius, der sein grosses Vorbild wurde.
«Andere die theoretischen Fragen in prak-
tische und du wirst den Sinn der Schrift
besser verstehen, als wenn du dich nur
in verstandesmissigem Raisonnieren und
theoretischem Sezieren mit ihr befasst»! —
an diesen Grundsatz hielt sich Hromadka

166

wZ

ebenso wie an seine Kehrseite: Wenn die
Praxis effektiver sein soll, dann muss eine
gute Theorie vorhanden sein.

Diese Theorie-Praxis-Dialektik ldsst ihn
ebenfalls im Gefolge von Comenius die
Kirche als eine legergememschaﬁ verste-
hen — als «communio viatorums . Kirche ist
die Gemeinschaft, in der sich ein Geist der
Koinonia bildet, der durch den Heiligen
Geist getragen wird und iiber die Kirchen-
grenzen hinaus dringt. Entsprechend bilde-
te Hromadka wihrend aller Stationen sei-
nes Wirkens — als Pfarrer der Gemeinde
Sonov, als Professor, Dekan der Fakultit,
in der Arbeit des ORK und als Prisident der
CFK - Hauskreise um sich herum. Als
iiberkonfessionelle Bewegungen sind sie
fiir ihn vollgiiltige Kirche und wichtiger als
institutionelle und hierarchische Struktu-
ren. Kirche repréasentiert nicht den Willen
Gottes, sondern sie unterliegt ihm.



Aus der «Confessio Bohemica» von
1575 waren ihm besonders zwei der dort
genannten «notae ecclesiae» wichtig: Ge-
horsam dem Evangelium und dem Gebot
Christi gegeniiber sowie Kreuz und Be-
drangnis um der Wahrheit und des Reiches
Gottes willen. Das ist der Damm, der die
Kirche vor dogmatischer Erstarrung, vor
kirchlicher Ausschliesslichkeit und theolo-
gischer Spielerei bewahrt. Fehlt die Praxis
des Evangeliums, so wird die Botschaft in
Lehre verwandelt. Das ist das Ende des
Glaubens, der nicht nur Weltinterpretation
beinhaltet, sondern mehr noch Weltgestal-
tung im Sinne des Schopfers und Erlosers
sein soll.

Das Ringen mit Masaryk und
Dostojewski

Schon als Gymnasiast war Hromadka
fasziniert von der Philosophie des spiteren
Staatsmannes T.G. Masaryk. Als Konvertit
hatte dieser zur Hochschétzung der tsche-
chischen Reformation gefunden und ver-
sucht, das politische Programm der natio-
nalen Erweckung vom reformatorischen
Humanismus her zu durchdringen. Sowohl
in seiner Dissertation als auch in seiner
Habilitation setzte sich Hroméddka mit
Masaryks Religionsphilosophie auseinan-
der. Auch dessen grundlegendes Buch
«Russland und Europa» war Hromadka
hilfreich bei der Einschétzung der Oktober-
revolution; es forderte ihn heraus, sich ei-
genstiandig mit Dostojewski und anderen
russischen Denkern zu befassen. Das Ver-
hiltnis zwischen Ost und West wird fortan
zum zentralen Problem fiir Hromadka.
Hinter den politischen und wirtschaftlichen
Auseinandersetzungen zwischen den Vol-
kern steht ein geistiger Kampf der ver-
schiedenen religiésen, geistigen, sittlichen
und kulturellen Traditionen.

Hromaddka sieht Masaryk und Dostojew-
ski in einem gemeinsamen Kampf um Eu-
ropas Sein oder Nichtsein: ein Kampf ge-
gen den Naturalismus, Positivismus und
Nihilismus —um die Verantwortlichkeit des
freien Menschen. Aber Masaryk und
Dostojewski beweisen durch ihre Kritik

anschaulich, wie verschieden der Geist des
europdischen Westens und Ostens ist.
Dostojewskis Bewusstsein der geistigen
Krise der westlichen Kultur und seine An-
kiindigung der Katastrophe sind im Grunde
ein einziger Ruf nach Néchstenliebe.
Masaryks Kritik an der westlichen Philoso-
phie und Lebensweise beklagt das Abhan-
denkommen des humanen Ich. Was die bei-
den ahnten, findet eine schreckliche Erfiil-
lung im Ersten Weltkrieg — Westeuropa
hatte sich sein eigenes Grab geschaufelt.
Die Revolution, die Dostojewski im
Westen erwartet hatte, fand in Russland
statt. Hromdadka nennt die Oktoberrevoluti-
on ein Experiment, welches die Sehnsucht
des Volkes nach Gleichberechtigung, Frei-
heit und Erlosung von Unterdriickung und
Tyrannei erfiillen sollte. Aber anstatt mit
Russland zusammenzuarbeiten, von die-
sem Experiment zu lernen und darin auch
westliche Ideale wiederzuerkennen, rea-
gierten die westlichen Léander ablehnend.
Die Sowjetunion wurde politisch isoliert.
«Wir waren sowohl vom theologischen als
auch vom geschichtsphilosophischen Ge-
sichtspunkt aus vollig unvorbereitet fiir
einen Krieg von solch fiirchterlichen Aus-
massen und noch weniger konnten wir
wissen, dass wir damals auf der Schwelle
einer Revolution von weltweiten Dimen-
sionen standen, die noch heute nicht zu
Ende gekommen ist»> — so resiimiert
Hromadka seine Einschétzung von 1917
wihrend des «Prager Friihlings» 1968.

Prophetisch orientierte
Zeitgenossenschaft

In seinem Nachruf auf Josef L. Hromad-
ka nahm Helmut Gollwitzer den Freund
und Kollegen mit deutlichen Worten in
Schutz gegen den Vorwurf eines unkriti-
schen Opportunismus und einer voreiligen
Geschichtstheologie. Hromadkas Stérke
bei der Vereinigung von Glauben und Poli-
tik war die Verbindung eines von weitrei-
chender Bildung gepriigten theologischen
Denkens mit entschlossener kirchlicher
und politischer Praxis. Dass dies alles an-
dere als ideologisierte Theologie oder gar

167



Apologetik bestimmter politischer Syste-
me war — das sollte sich noch in den letzten
Monaten seines Lebens auf geradezu tragi-
sche Weise zeigen.

Dass es in Hromadkas Hermeneutik in
Wirklichkeit um prophetisch orientierte
Zeitgenossenschaft geht, um den Versuch,
Gottes Wirken in der Geschichte wahrzu-
nehmen, zeigt sehr anschaulich ein kurzer
Blick auf seine ausgedehnte Predigttéitig-
keit. Hier weiss Hromdadka sich in der Tra-
dition der grossen Propheten des Ersten
Testaments, insbesondere eines Jeremia,
und geht davon aus, dass auch der Prediger
seinen Beruf nicht wihlt, sondern in ihn
gestellt ist — oft fast gegen seinen Willen.
Ohne die Gewissheit dieses Berufenseins
gibt es keine Autoritdt im Glauben; hinter
allen biblischen Personlichkeiten und Er-
eignissen steht der Ruf Gottes: «Der Lowe
briillt — wer fiirchtet sich nicht? Gott der
Herr redet — wer weissagt nicht?»

Die politischen Programme und Ereig-
nisse sind ganz und gar Menschenwerk und
haben jenseits der Menschenwelt keine
selbstindige Existenz: «Ein Programm,das
vergisst, dass immer und iiberall, vor 2000
Jahren und nach 10 000 Jahren, das grosste
Ungliick die menschliche Schuld ist und die
maéchtigste Arznei das Wort der Vergebung,
kann dieser Welt nicht helfen .»?

Wenn Hromdadka versucht, bestimmte
geschichtliche Ereignisse und die Perspek-
tive des Evangeliums in Zusammenhang zu
bringen, dann will er Situationen analysie-
ren, um anderen bei der Orientierung zu
helfen. Sein Interesse an der sozialen Situa-
tion ist also durch und durch von seel-
sorgerlichen Motiven getragen. Inkarnati-
on und Kreuz Jesu Christi ermdglichen
eine positive Beziehung zu dieser Welt,
denn Christus ist in sie hinein auferstanden.
Diese Wirklichkeit stellt die ganze Welt in
ein neues Licht. In guter prophetischer
Tradition sieht Hromadka die grosste Ge-
fahr nicht in der Welt, sondern in der Kir-
che: in deren Lauheit, Selbstzufriedenheit
und Unbussfertigkeit. Das Grundproblem
ist fiir Christinnen und Christen nicht die
Tatsache, dass wir in einer Welt des Un-
glaubens leben, sondern die Frage, ob wir

168

wirklich glauben. Die ganze Welt steht
unter der souverdnen Herrschaft Gottes.
Hier schligt das Herz von Hromédkas
Theologie und hier zeigt sich, wie seine
wache Zeitgenossenschaft sich bis heute
bewihrt.

1938: Das Miinchner Abkommen als
Schliisselerlebnis

Das Miinchner Abkommen von 1938, das
fiir die Errichtung des Protektorats Bohmen
und Méhren durch die Nationalsozialisten
den Weg bereitet hat, war fiir Hromadka
mehr als nur ein Verrat — in ihm fokussierte
sich die ganze Krise der westlichen Demo-
kratie; dieses Ereignis erschiitterte ihn in
der Tiefe seines Wesens und wurde ihm
Anlass zu endgiiltiger Neuorientierung.

Schon bevor es zur Tragédie von Miin-
chen gekommen war, hatte Hroméadka Kri-
tik an der liberalen Demokratie geiibt. Er
verurteilte konsequent die Neigung, die li-
berale Demokratie mit dem Reich Gottes
gleichzusetzen: «Das Kreuz Christi verliert
sich hinter der Flagge der Streifen und
Sterne ... das Heil der Menschheit wird im
Amerikanismus gesucht.»* Hromddka
stellte sich eindeutig hinter die Volksfront
und nahm die Mitarbeit mit den Kommuni-
sten in der Liga des Kampfes fiir das demo-
kratische Spanien auf.

In der Beurteilung des Spanischen Biir-
gerkriegs bleibt Hromadka seiner propheti-
schen Linie treu und warnt vor der «Versu-
chung, den Antichristen in Moskau und im
Kommunismus, anstatt in der Nihe der
Altére und hinter den Thronen der Prilaten
zu sehen»’. Nicht der Kommunismus ist
das grauenhafte Ungeheuer aus der Apoka-
lypse, sondern das Gericht fangt im Haus
Gottes an: «Die verantwortlichen kirchli-
chen Leiter sollten sich reuevoll an die
Brust schlagen, wenn durch ihre Schuld
einfache und arme Priester unter Schldgen
fallen, anstatt Fliiche auf gegenkirchliche
Angreifer herabzurufen .»®

Schon in Spanien erkannte Hromédka
die Angst der westlichen Lander gegeniiber
einer revolutiondren Sowjetunion. Diese
Angst ging schliesslich so weit, dass fa-



schistische Staaten politische Bedingun-
gen fiir die Verbannung Russlands aus Eu-
ropa und fiir seine Vernichtung schaffen
konnten. Darin sah er den eigentlichen und
fatalen Sinn des Miinchner Abkommens
von 1938.

Die degenerierten europdischen Demo-
kratien konnten dieses Machwerk nicht
verhindern; aber die Tschechoslowakei er-
fuhr die —eigentlich gegen die Sowjetunion
gerichtete — Aktion am eigenen Leib. Ehe-
malige Verbiindete wurden zu Verritern
und liessen die CSR im Stich. In diesem
Kampf, in dem es um die Existenz des
Volkes ging, schopfte Hromdadka die Kraft
aus der einheimischen Reformationsge-
schichte und dem Erbe der Briiderunitit.
Das Uberleben der Humanitit und die Er-
neuerung der Menschheit sieht er in der
Gemeinde, die aus dem Wort lebt. Der Mor-
genstern der neuen Hoffnung wird iiber den
Ruinen und Triimmern aus der Gemeinde
derer aufleuchten, «die durch das Wort des
Evangeliums berufen worden sind und die
durch ihre Gebete und Gesinge die neue
Zukunft und die neue Zivilisation vorberei-
ten werden»’. Politisch hat der Einmarsch
der deutschen Wehrmacht in weiten Teilen
des tschechischen Volkes das Bewusstsein
einer Verbundenheit mit der Sowjetunion
entstehen lassen. Hroméddka gewann die
Uberzeugung, dass sich ohne die Sowjet-
union Selbstindigkeit und Sicherheit der
CSR nicht mehr garantieren liessen.

Von den USA aus gesehen: ein globales
Konzept

Die Suche nach Humanitédt und Wahrheit
hat ihn geleitet bei der Beurteilung der
theologischen und kirchlichen Entwick-
lung in den dreissiger Jahren. Europa und
Amerika hatten das Recht auf die geistige
und politische Fiihrung der Welt verloren.
Von der in der Wahrheit und Liebe Christi
motivierten Verantwortlichkeit her war
Neutralitét nicht moglich. Christus fordert
unsere Energie und Arbeit fiir eine bessere
Ordnung der Welt. Fiir Hromadka blieb
allerdings nur noch die Emigration.

Mit Hilfe von Vissert Hooft, dem spiite-

ren ersten Generalsekretir des ORK, ver-
lasst Hromadka mit seiner Familie im
Friihjahr 1939 sein Land und féhrt iiber
Genf in die USA. Dort wirkt er bis 1947 als
Professor fiir Apologetik und Ethik am
Presbyterium Seminary in Princeton -
gleichzeitig mit Albert Einstein.

Aus der aufmerksamen Verfolgung der
politischen Ereignisse, aus ihrer tiefen Ana-
lyse und aus der Erfahrung von Miinchen
wichst bei Hromadka allméhlich ein globa-
les Konzept, dessen Kldarung und Verteidi-
gung er von nun an fiir seine prophetische
Aufgabe halten wird. 1940 hat Vissert
Hooft ihn aufgefordert, ein Memorandum
auszuarbeiten, welches vor allem die kul-
turellen und geistig-geistlichen Ursachen
der politischen Probleme beriicksichtigt.
Vom Standpunkt einer christlichen Weltan-
schauung aus sollte Hromadka einen Plan
entwerfen fiir den Aufbau einer neuen
Tschechoslowakei und eines neuen Europa.

Hroméadkas Konzept ist theologisch be-
griindet und geschichtlich verwurzelt. Aus
dem Verrat von Miinchen war ihm klar
geworden, dass die liberale Demokratie al-
lein nicht imstande wire, den Kampf mit
dem Nazismus zu gewinnen und die Fragen
der zukiinftigen Ordnung der Menschheit
zu l6sen. Aufklédrerischer Optimismus
reicht nicht aus, um die Umbriiche der
Gegenwart zu bewiltigen, dazu bedarf es
einer «Theologie der Krise». In dem Ver-
sagen der Werte der westlichen Welt sah
Hromaddka ein nahezu apokalyptisches Zei-
chen, jedenfalls das Gericht Gottes liber die
westliche Welt und den Untergang einer
sog. christlichen Zivilisation. Allerdings
betonte Hromadka, das biblische Verstind-
nis des Gerichts beinhalte immer auch die
Moglichkeit des Neuanfangs.

Hromadka warnte die christlichen Vol-
ker vor der Versuchung der Selbstzufrie-
denheit und Selbstgerechtigkeit. In ihrem
Bestreben, auch nach dem Krieg die Ex-
pansion der westlichen Welt fortzusetzen,
so als ob nichts geschehen wire, erblickte
er Unbussfertigkeit und Unglauben. Das
Wort Gottes fordert uns auf, einen Neuan-
fang zu wagen. In der Zukunft wiirde die
Zusammenarbeit der Sowjetunion und der

169



USA, aber auch die Beteiligung der Volker
der Dritten Welt nétig sein. Auch in Mittel-
europa gibt es kein Zuriick hinter das Jahr
1938, sondern nur noch Koexistenz nach
vorne: «Dreissig Jahre befasse ich mich
damit, dass ich den Werten und Wahrheiten
auf den Grund kommen will, die aus dem
Osten kommen und ohne die wir nicht le-
ben konnen... Gerade deshalb, weil es sich
um die letzten Dinge des Menschen han-
delt, miissen wir ... den Beitrag aus dem
Westen erwiédgen, ihn mit dem Beitrag aus
dem Osten auf der Waage der eigenen
Seele, unserer eigenen Tradition wigen...
Ost und West mag sich be1 uns treffen, bei
uns verstdndigen, damit wir aus der Tiefe
unserer eigenen religiosen und sittlichen
Tradition zu einer wirklichen Vereinigung
des tiefen westlichen Erbes mit dem Erbe
des ostlichen, sowjetischen Menschen bei-
tragen.»® In der Zeit der Zusammenarbeit
der Sowjetunion und der Vereinigten Staa-
ten in den letzten Jahren des Krieges fand
dieses Programm ein positives Echo.

Die Riickkehr nach Prag

Hromadkas Riickkehr nach Prag im
Sommer 1947 schuf Voraussetzungen fiir
«seinen wichtigsten globalen theologi-
schen Beitrag», wie der Generalsekre-
tar des Reformierten Weltbundes Milan
Opocensky sagt, ndmlich fiir die Beratung
der Kirche in der Situation nach dem Zwei-
ten Weltkrieg. «Wie sollte man mit der
Tatsache fertig werden, dass man nun in
Mittel- und Osteuropa radikal sozialistisch
und marxistisch orientierte Gesellschaften
vor sich hatte? Auf diese neue Situation
war die Christenheit im Grunde nicht vor-
bereitet. Hier hat Hroméadkas Bestreben
bahnbrechende Bedeutung.»®

Wenige Monate nach seiner Riickkehr
geriet die Tschechoslowakei durch die
revolutiondre Entwicklung in eine ernste
Krise. Als im Februar 1948 die Spannung
ihren Hohepunkt erreichte und es zu tief-
greifenden Verdnderungen kam, erkannte
Hroméadka, dass es sich um langfristige
Entwicklungen handle und die Kirche auch
in dieser neuen Situation zum Zeugen-

170

dienst aufgerufen sei. Entschieden bestritt
er die Ansicht, christliche Existenz sei nur
moglich in einer liberal-demokratischen
Ordnung. Der Sowjetunion ihre Rolle in
der geschichtlichen Entwicklung abzu-
sprechen, wiirde eine Lage herbeifiihren,
die im Atomzeitalter die ganze Welt be-
drohte. Auf diesem Hintergrund beurteilte
er kritisch, aber prinzipiell positiv die Ent-
wicklung in seinem Land und fiihrte die
Kirche geduldig dazu, die verdnderte Si-
tuation auch als Gelegenheit zur Verkiindi-
gung des Evangeliums und zum Dienst am
Menschen wahrzunehmen.

1948: Amsterdam als Weichenstellung

Den Hauptvortrag auf der Weltkirchen-
konferenz in Amsterdam im August 1948
hielt Karl Barth zum Thema «Die christli-
che Gemeinde im Wechsel der Staatsord-
nungen». Zur Konfrontation, ja zu einem
wahrhaft geistigen Ringen kam es jedoch
zwischen dem spiteren amerikanischen
Aussenminister John Foster Dulles, der
tiber die Thematik «Der christliche Staats-
biirger in einer sich wandelnden Welt»
sprach, und Hromadka, der sich iiber «Un-
sere Verantwortung in der Nachkriegswelt»
dusserte. Es ging um die Entscheidung,
welche Richtung die 6kumenische Bewe-
gung von Anbeginn einschlagen sollte.

Dulles war der Uberzeugung, dass sich
die neu organisierte dkumenische Bewe-
gung vorbehaltlos in den Dienst der Vertei-
digung der westlichen Zivilisation stellen
sollte: «...in einem schicksalsschweren Au-
genblick, da die Zerspaltung der Welt ver-
héngnisvoll zu werden beginnt, ... hitten
die Kirchen die sittlich verantwortliche
Fiihrerschaft in der heutigen Welt zu iiber-
nehmen, um die Entfaltung der menschli-
chen Freiheit und Grundrechte zu stei-
gern.» Falls die Christen diese Verantwor-
tung nicht wahrnehmen, «kann die poli-
tische Fiihrung kaum auf Erfolg hoffen»
bei ihrem Bemiihen, die kommunistische
Macht auf dem internationalen Felde zu
begrenzen. «Wenn wir aber ... tun, was im
Augenblick getan werden kann, so diirfen
wir gewiss sein, dass die gegenwirtigen



Grenzen stdndig zuriickweichen werden.»

Im Gegensatz zu dieser «roll back
theory» eines christlich verbrimten Kalten
Krieges mochte Hromadka die gegenwirti-
ge geschichtliche Situation als Gericht
Gottes verstehen und ernst nehmen als ein
Feld der Bewihrung und der Seelsorge. Er
war sich bewusst, dass die Identifizierung
der Okumene mit einem politischen und
ideologischen Lager zugleich ihr Ende be-
deuten wiirde. «Die Kirche ist dort, wo ihr
Herr ist ... in den eigentlichen Tiefen des
menschlichen Verderbens und der mensch-
lichen Ohnmacht; sie ist in keiner histori-
schen Situation vollig zu Hause, aber auch
durch keine Katastrophe paralysiert.»!
Die Welt kann nur eine stabile Ordnung
erreichen, wenn politische Visionen einan-
der befruchten, nicht wenn sie einander
schwichen oder gar vernichten wollen.
Voraussetzung dafiir ist die Bereitschaft,
die iiberlieferten Kategorien wie Freiheit,
Demokratie, Gerechtigkeit von neuem zu
durchdenken, denn sie sind angesichts der
heutigen Weltlage weitgehend «leer, unsi-
cher und zweifelhaft geworden»''.

Wenn der ORK nicht den Weg des Kal-
ten Krieges und des groben Antikommu-
nismus einschlug und auch der gewiinsch-
ten Verlagerung nach New York wider-
stand, so war dies nicht zuletzt ein Ver-
dienst J.L.. Hromddkas.

1958: Die Christliche
Friedenskonferenz als Korrektiv

Die Arbeit fiir die Christliche Friedens-
konferenz (CFK) bildete den Schwerpunkt,
ja das Herzstiick von Hromddkas Arbeit
wihrend der letzten 20 Jahre seines Le-
bens. Um sie unverzerrt wiirdigen zu kon-
nen ist es notig, die Hintergriinde der Ent-
wicklung miteinzubeziehen.

Genau besehen verdankt die CFK ihre
Entstehung einem Defizit im Gefiige des
ORK. Gehorte anfangs der «Weltbund fiir
Freundschaftsarbeit der Kirchen» noch
dazu, so blieb nach dessen Auflosung das
Feld der konkreten Friedensarbeit der Kir-
chen weitgehend unbesetzt. Hinzu kommt,
dass die Kirchen besonders im Gefolge des

Koreakrieges immer mehr in den Sog des
Kalten Krieges zwischen West und Ost ge-
rieten, was nicht ohne Einfluss auf die oku-
menische Bewegung bleiben konnte.

Als beispielsweise 1950 in Toronto der
Zentralausschuss des ORK ein Statement
verfasste, in welchem die sogenannte Poli-
zeiaktion der Vereinten Nationen gegen den
Aggressor Nordkorea gutgeheissen wurde,
kritisierte Hromddka daran das Fehlen jeg-
lichen Verstindnisses fiir die Entwicklun-
gen in China und in der Sowjetunion. Er
warnte davor, gerade als Kirchen auch noch
Ol ins Feuer der damals herrschenden
Kreuzzugsstimmung zu giessen. Fronten-
bildung und gegenseitige Abschottung
pragten auch die 6kumenische Bewegung.
Besonders deutlich zeigte sich diese Ent-
wicklung wihrend der Ungarnkrise 1956.

Die Kritik an Hromédkas damaliger Hal-
tung iibersieht zum einen den Zusammen-
hang mit der internationalen Entwicklung
und zum anderen ist sie geprigt vom Un-
verstidndnis fiir Hromdadkas theologisches
Geschichtsverstindnis. Fir Hromadkas
Einschétzung massgebend ist die Dialektik
von internationaler Entspannung — Treffen
der Staatsménner in Genf 1955 sowie 20.
Parteitag der KPdSU 1956 — einerseits und
der Gefidhrdung des Weltfriedens durch die
Suez-Krise anderseits. Die Gefahr ecines
Weltkrieges liess es nicht zu, die Ungarn-
krise zu einem explosiven Aufstand eska-
lieren zu lassen. Hromadka kritisierte die
antisowjetische Hysterie des Westens: Be-
rechtigte Kritik an Ideologie und Gesell-
schaftsstrukturen im Osten werden un-
fruchtbar und kontraproduktiv, wenn sie
geleitet sind von einer prinzipiellen anti-
kommunistischen Negation.

Schon 1952 in Lund hatte Hromdadka in
einem Vortrag auf «nichttheologische Fak-
toren in unseren gesellschaftlichen und
kulturellen Entscheidungen als Kirchen»
hingewiesen. Wenn die immer vorhandene
und unumgingliche Einbindung in soziale
Strukturen, politische Ordnungen und kul-
turelle Traditionen theologisch legimitiert
wird, dann schieben sich solche Faktoren
wie ein Keil auch zwischen die Kirchen.
Wenn Theologie ihre ideologiekritische

171



Funktion wahrnimmt, dann ist eine solche
Spaltung nicht zwangsldufig. In den 50er
Jahren wurde die 6kumenische Bewegung
allerdings immer mehr davon geprigt, dass
die einen iiber die andern Gericht hielten.
Der Blick fiir das Gericht Gottes im Zwei-
ten Weltkrieg mit seinen entsetzlichen Fol-
gen ging verloren: In der Krise wurde der
Ruf zur Umkehr nicht gehort und die Chan-
ce eines Neubeginns vertan.

Durch seine Bewertung der Ungarn-
ereignisse war Hroméadka stark in die Kri-
tik geraten. Kompliziert war die Situation
auch in Deutschland wegen der Debatte um
die atomare Aufriistung der Bundeswehr —
dies belegt der Briefwechsel mit Hans Joa-
chim Iwand, zu dem sich eine herzliche
Freundschaft entwickelt hatte. Eine iiberra-
schende Wendung trat ein, als 1957 auf
Initiative der theologischen Fakultéten in
Prag und Bratislava eine Konferenz von
Theologen und Kirchenreprasentanten aus
Ost und West nach Prag einberufen wurde.
Das Interesse war unerwartet gross und
fiihrte 1958 zu einer «Christlichen Frie-
denskonferenz», die sich stets in erster
Linie als Bewegung verstand.

1961 fand in Prag die Erste All-
christliche Friedensversammlung statt, die
Hromadka zu ihrem Présidenten wihlte. In
dieser Konferenz hatte Hromadka nun end-
lich die Plattform, auf der er das Programm
diskutieren konnte, zu dem er sich in
schwierigsten Kéimpfen durchgerungen
hatte und das er fiir die Rettung Europas
und der Welt fiir unentbehrlich hielt. Die
CFK erwies sich auf den folgenden Voll-
versammlungen 1964 und 1968 als ein Fo-
rum des Dialogs iiber die Gefahr der Atom-
waffen, die Abriistung, die Grenzen in
Europa, den Sozialismus, die ungerechten
Okonomischen Strukturen, die Dritte Welt
und viele andere Fragen.

Es war damals ein Durchbruch, als H.J.
Iwand sagte: «Unser Glaube an den escha-
tologischen Frieden misst sich danach, wie

wir uns fiir den Frieden auf Erden engagie- .

ren.» Es bedurfte einer langen Entwicklung
bis hin zu dem Konsens, dass der Schalom
Gottes die Motivation ist fiir die Arbeit am
Frieden auf Erden, dass dieses Verhiltnis

172

keine Identitét darstellt, aber auch nie aus-
einandergerissen werden darf. Ziemlich
zeitgleich mit der pépstlichen Enzyklika
«Populorum progressio» kam die CFK zur
Erkenntnis, dass Friede auf Erden und so-
ziale Gerechtigkeit einander bedingen.
Politische Arbeit war fortan theologisch
legitimiert und driingte von der Theorie zur
Praxis der Kirchen.

Der christlich-marxistische Dialog

Geistesgeschichtlich gesehen mussten
zwei Voraussetzungen erfiillt sein, damit es
zu einem konstruktiven Dialog zwischen
zwel Denkrichtungen kommen konnte, die
sich im Zeitalter des Kalten Krieges wie
Feuer und Wasser gegeniiberstanden. Die-
se Bedingungen waren in den 60er Jahren
erfiillt — insbesondere in der Tschechoslo-
wakei. Zum einen setzte sich im marxisti-
schen Lager die Erkenntnis durch, dass die
Neugestaltung der gesellschaftlichen Ver-
héltnisse in den Oststaaten nicht zur Uber-
windung der menschlichen Entfremdung
gefiihrt hatte. Man entdeckte, dass ein dko-
nomisch beschrinkter Marxismus die Ka-
tegorien des menschlichen Individuums
nicht in den Blick bekommen konnte — dass
die Fragen des Menschen nach Gliick und
Leid, nach Schuld und Hoffnung sich aber
umso dringender zu Wort meldeten, auch
wenn die Befriedigung der 6konomischen
Grundbediirfnisse gesichert war.

Zum andern befreite sich die Theologie
allméhlich aus einer lange vorherrschen-
den personalistischen und existentialisti-
schen Engfiihrung. In dem Masse, wie die
Theologie Probleme der Gesellschaft, ihrer
geschichtlichen Entwicklung und zukiinf-
tigen Gestaltung neu oder wieder in den
Blick bekam, wurde sie fahig, den Marxis-
mus als Gesprichspartner iberhaupt wahr-
zunehmen; dann allerdings wurde der Dia-
log auch unausweichlich.

Hromédkas Bedeutung fiir diesen Dia-
log ldsst sich kaum iiberschitzen, weil er
sich lebenslang auf diesen spannungsrei-
chen Lernprozess einliess. Je lidnger je
mehr fiel es Hromédka schwer zu verste-
hen, «warum man denn die marxistische



Methode wenigstens nicht so ernst wie an-
dere soziologische und philosophische
Denkarten der westeuropéischen und ame-
rikanischen Welt nehmen sollte? Zumal
man nicht leugnen kann, dass die westliche
sozialpolitische Ordnung durch die beiden
Weltkriege tief erschiittert und iiberdies
den Bediirfnissen und Noten der asiati-
schen und afrikanischen Vélker nicht ge-
wachsen ist.»'> Am Marxismus schétzte er
die Verkniipfung der Theorie mit der Pra-
xis, die geschichtliche Perspektive, den
Realitiitssinn  hinsichtlich der 6konomi-
schen Motivierung des menschlichen Le-
bens und das Pathos fiir soziale Gerechtig-
keit. Den marxistischen Atheismus ver-
stand Hromadka als einen radikalen Huma-
nismus, der den Menschen von allen Fik-
- tionen befreien mdochte, die seiner wahren
Selbsterkenntnis im Wege stehen und ihn
von seinen eigentlichen Aufgaben ablen-
ken; die marxistische Methode soll den
Menschen herausholen aus dem Gefingnis
von Ratlosigkeit, Ohnmacht und einem
gleichsam schicksalhaften Verhiingnis
durch unterdriickerische Lebenszusam-
menhiinge.

Allerdings sah Hromadka klar die Gefahr
des unbegriindeten Optimismus in der mar-
xistischen Anthropologie, die Unterschit-
zung der multidimensionalen Existenz des
Bosen und der Verlorenheit des Menschen.
Dabei ging es in diesem Dialog nicht um die
Existenz Gottes — dariiber zu diskutieren
war Hromddka nicht bereit. Es ging ihm um
das Verstandnis des Menschen, auch um
die Dimension der Liebe, der Vergebung
und Versohnung, ohne die keine Gesell-
schaft leben kann: «Vergessen wir aber
nicht, dass der echte Marxismus durch sei-
nen Kampf gegen die Religion um den
Menschen gerungen hat und dass wir beru-
fen sind, durch unser Zeugnis von Jesus
Christus die Marxisten vor die Realitét zu

stellen, die durch keine traditionell-mar-

xistische Analyse der Religion getroffen
werde »!?

Hromddka ging es niemals um eine
Synthese zwischen Christentum und Mar-
xismus. Immer wieder hat er betont, «dass
der christliche Glaube keine Weltanschau-

ung und kein sozialpolitisches Programm
ist und dass es nicht erlaubt ist, das Ringen
zwischen Christen und Marxisten auf die
Ebene der Weltanschauung und des poli-
tischen Handelns herabzuziehen. Die posi-
tive Einschitzung der marxistischen Theo-
rie und Praxis hilft aber, die heutige Lage,
in der wir uns nicht nur in Europa, sondern
in der ganzen Welt befinden, genauer und
realer zu sehen.»'*

Darum hat Hromadka immer davor ge-
warnt, den Fehler derjenigen umzukehren,
die in der liberalen Demokratie gleichsam
den Abglanz des Reiches Gottes gesehen
haben: «Hiiten wir uns vor dem Gedanken,
dass eine solche verantwortungsbewusste
Gesellschaft, wie wir sie im Sinne haben,
mit der christlichen Gesellschaft identisch
sein wird. Eine christliche Gesellschaft
gibt es nicht, hat es niemals gegeben und
wird es niemals geben, ebenso wie es kei-
nen christlichen Staat, keine christliche
Volkswirtschaft und keine christliche Zivi-
lisation gibt. Die neue Welt und der neue
Himmel, den wir in unserem Glauben er-
warten, werden nicht Werk von Menschen-
hand, sondern Schopfungen von Gottes
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit sein.
Und das sind in vollem Masse eschatologi-
sche Begriffe. Die christliche Zivilisation
ist eine Illusion, und jeder Versuch, in ih-
rem Namen sogenannte unchristliche Be-
strebungen, soziale und politische Ideale
zu bekdmpfen, ist Selbstbetrug und fiir die
Kirche selbst eine schwere Gefahr.»"
Selbstbetrug, ja ideologische Verblendung
auch deshalb, weil diese falsche Selbstge-
rechtigkeit uns nur zu leicht den Blick da-
fiir triibt, «dass der Herr der Geschichte
michtig genug ist, das, was wir verraten
haben, durch andere Gruppen und Kanile
fiir die Zukunft zu bewahren»'®,

Wie angesichts dieses glasklaren Sach-
verhaltes gegen Hromddka immer wieder
der Vorwurf erhoben werden konnte, er sei
Apologet des Kommunismus oder er be-
treibe gar marxistische Theologie, das war
und ist unerfindlich! Der Vorwurf féllt auf
die Kritiker zuriick und entlarvt deren kate-
goriale Enge in der Systemgebundenheit
des eigenen Denkens.

173



Hrom:idkas Bedeutung in heutiger
Perspektive

Um Hromadka im Sinne seines eigenen
Theologieverstindnisses gerecht zu wer-
den, sollten wir uns gerade an dieser Stelle
die Ereignisse von 1968 vergegenwirtigen
und nachsehen, wie er sie erlebt und im
Sinne seines Verstéindnisses vom Wirken
Gottes in dieser Welt interpretiert hat.

Hromadka hat den Erneuerungsprozess,
der 1968 eingeleitet wurde, von ganzem
Herzen begriisst. Er konnte guten Mutes
der Uberzeugung sein, durch seine Tatig-
keit und durch sein Zeugnis dazu beigetra-
gen zu haben. Wie er in seinem Memoran-
dum zur dritten Allchristlichen Friedens-
versammlung im Frithjahr 1968 ausfiihrte,
sah er sich in seiner Uberzeugung bestitigt,
dass «der tiefe Sinn unserer Bewegung dar-
in besteht, dass sie eine Plattform darstellt,
auf der sich Menschen mit Glauben und mit
Uberzeugung, mit offener Bereitwilligkeit
treffen, um zu lernen und den Mut zu
haben, die neuen Tatsachen, neuen Ereig-
nisse, neuen geschichtlichen Umwilzun-
gen zu erkennen, in die wir vom Herrn der
Kirche gestellt wurden, der auch der Herr
der Welt und der Geschichte ist.»"

Hromaddka zufolge war die Entwicklung
im Prager Friihling zwischen Januar und
August 1968 in der CSSR eine wahre Revo-
lution, ein Ausdruck der Sehnsucht nach
einem echten, schopferischen und mensch-
licheren Sozialismus — ein Schritt nach
vorn, der zeigte, dass der Sozialismus einer
Erneuerung fihig war und so die Welt-
gemeinschaft positiv beeinflussen konnte.

Nach der Besetzung der CSSR durch die
fiinf sozialistischen Staaten im August
1968 erkannte Hromddka sofort, dass die
Glaubwiirdigkeit, ja sogar die Existenz ei-
nes sozialistischen Modells auf dem Spiel
stand. In einem Memorandum zum 21.
August hat er seine Befiirchtungen nach-
driicklich zum Ausdruck gebracht: «Ich
befiirchte, dass sich in unserem Volk etwas
nicht Gutzumachendes abgespielt hat; der
Verlust der Liebe und Verehrung fiir das
sowjetische Volk ldsst sich fiir lange Jahr-
zehnte nicht bewiltigen. Der Bund der

174

tschechoslowakisch-sowjetischen Freund-
schaft wurde zerstort. Es besteht die Ge-
fahr, dass sich die Liebe unseres Volkes in
Hass umwandelt und dass unsere nichsten
Freunde als unsere Feinde erscheinen.»'®
Personlich empfand Hromddka «Enttiu-
schung, Leid und Scham» als «innigstes
Gefiihl: Es gibt in meinem Leben keine
grossere Tragodie als dieses Ereignis.»"

Wenn Hromédka bekennt, dass sich ihm
der 21. August 1968 «mit wesentlich diiste-
reren Farben eingeprédgt hat als der 15.
Mairz 1939» 2°,dann zeigt sich darin deut-
lich die Kontinuitédt in seiner politischen
Geschichtsschau. War es 1938/39 der Ver-
rat der Westmaéchte, der schliesslich die
zu erwartende Okkupation durch Hitler-
deutschland ermoglicht hatte, so schmerzte
ihn hier der Uberfall der befreundeten
Schutzmacht zur Rettung vor der angebli-
chen Konterrevolution; seine bei den Un-
garnereignissen von 1956 noch gehegte
Hoffnung auf das humanistische Potential
eines Sozialismus auch sowjetischer Pra-
gung wurde nun endgiiltig zuschanden.

«Hat nicht der 21. August genau dem
Prinzip der friedlichen Koexistenz seinen
Inhalt und seine Perspektiven geraubt — ein
Prinzip,das so hdufig auch in unserer Arbeit
proklamiert worden ist?» Néamlich dadurch,
dass ein Staat «sich das Recht nimmt, des-
potisch gemiss seinen eigenen Interessen
und Ideen gegen diejenigen zu entscheiden,
die schwach sind». «Ein solcher Staat wird
zum Schiedsrichter dessen, was erlaubt und
was nichterlaubt, was richtig und was falsch
ist; weder internationale Gesetze, noch die
Charta der Vereinten Nationen reichen aus,
um die Flut zu bandigen .»?!

Fiir Hromadka war klar, dass nun auch
die CFK noch mehr als bisher «starker
Kritik ausgesetzt sein» wiirde — aber jetzt
«nicht nur von seiten unserer Gegner, son-
dern auch von unseren Freunden und sym-
pathisierenden Beobachtern.»?* Umso er-
staunlicher, dass er hier nicht zur Selbstver-
teidigung des eigenen Standpunktes greift,
sondern demiitig Selbstkritik libt und zur
Umkehr mahnt: «Wir miissen tief in unsere
ehemaligen Beziehungen schauen und
nach den Unzulidnglichkeiten in unserem



geistlichen Leben, in unserer Ernsthaftig-
keit — und auch in unseren Taten suchen.»
Ganz im Stile seiner lebenslang eingeiibten
Ideologiekritik analysiert er: «Wir betrii-
gen uns oft selbst. Wir verschleiern mit
unserem christlichen Vokabular entweder
unsere politischen Vorurteile und nationa-
len Interessen oder unsere rein person-
lichen Auffassungen. Vielleicht tun wir
das alle. Ich schliesse mich selbst nicht aus.
In der kommenden Zeit unserer Tétigkeit
werden wir herausgefordert — wenn wir
eine fruchtbare Titigkeit fiir die heutige
Menschheit leisten wollen —, wesentlich
strenger gegeniiber uns selbst zu sein.»??

Trotz Hroméadkas Warnungen vor Recht-
haberei und seiner Mahnung zu differen-
zierter Analyse kam es bald nach seinem
Tod zu einer Spaltung innerhalb der CFK,
die bis heute nicht iiberwunden wurde. Erst
in den Jahren nach der Wende in Ost-
deutschland und der «Samtenen Revoluti-
on» in der CSSR gab es gute Ansitze, die
Entscheidungen von 1969 bis 1972 und das
Verhalten in den Jahren danach kritisch
aufzuarbeiten. Man wird sehen, inwieweit
Hromaddkas Erbe hier Frucht tréagt; in sei-
nem Sinne ldge jedenfalls eine bussfertige
Erneuerung und Bereinigung der Bezie-
hungen.

Die Rezeption steht noch aus

Wie recht Hromadka mit seiner Ein-
schitzung der Ereignisse von 1968 hatte,
das zeigt sich sogar deutlich an der spiteren
Beurteilung seiner eigenen Person und
Theologie. Auch hier stellt das Jahr 1968
einen deutlichen Bruch in der Rezeptions-
geschichte dar. Der dadurch wieder be-
stirkte Antikommunismus im Westen wie
im Osten — und hier noch hinzukommend
das mangelnde 6kumenische Bewusstsein
—machte es schwer, durch dieses Feindbild
hindurch Hrom4dka richtig einzuschétzen.

Dabei liegt Hromadkas Bedeutung auf
der Hand. Sicher fehlen bei ihm noch we-
sentliche 6konomische Einsichten, die bei
Gollwitzer vorhanden sind. Dafiir weist
seine Beniitzung des Begriffs «Klassen-
kampf» iiber die marxistische Analyse hin-

aus und bezeichnet ein globales Ringen
darum, dass nicht nur die reichen Vdolker
iiber die Zukunft entscheiden, sondern dass
Milliarden von Menschen Garantien gegen
Hunger und politische Machtlosigkeit, ge-
gen mangelnde Bildung und schleichenden
Tod erhalten.

Sein wichtigstes Verméchtnis: Evangeli-
um ist immer ldeologiekritik — «dritter
Weg» zwischen allen «Ismen». Der Weg
Gottes fiihrt zum Menschen in der von
diesem selbst geschundenen Welt — liber
die Grenzen von allen Kirchen, Religionen
und Weltanschauungen hinaus. Christli-
ches Zeugnis als Antwort auf eine alles
nivellierende konsumfetischistische Glo-
balisierung — dafiir finden sich bei
Hromédka Bausteine in grosser Zahl zum
Aufbau einer demokratischen, freien, so-
zialen und gerechten Gesellschaft.

1 Zitiertnach: Milan Opogensky, Sprungiiber dieMauer.
Ein Hromddka-Lesebuch, Wuppertal 1991, S. 67.

2 Mein Leben zwischen Ost und West, a.a.0., S.14.

3 P. Filipi, Predigt und Schriftauslegung bei Hromadka,
in: Josef L. Hromédka, Leben und Werk. «Begegnun-
gen» der Ev. Akademie Miihlheim/Ruhr, 4/89, S. 95.

4 J. Smolik, Josef L. Hromédka. Biographische Skizze,
a.a.0.,S. 11f.

53 Zwischen Spanien und Moskau, in: Opolensky, S.
129.

6 Aa0.

7 Zitiert nach J. Smolik, a.a.0.,S.12.

8 Die Sendung der Tschechoslowakei im heutigen Eu-
ropa, zitiert nach Opocensky, S.171.

9 Josef Lukl Hromadka — ein Theologe von 6kumeni-
scher Weite, in: Okumenische Rundschau, Frankfurt/
M. 1989, Nr. 3, S. 266.

10 Zitiert nach: W. Wittenberger, Die Weltgeschichte
als Weltgericht. Hromddkas Amsterdamer Rede 1948,
in: 50 Anniversary of the WCC; Challenges of Remem-
bering. To the Honour of J.L. Hromadka, Praha 1998, S.
s

11 Aa.0.,8S.27.

12 Ein Brief an Karl Barth, in: Opoéensky, S. 207.

13 Die verantwortliche Gesellschaft, in: Opocensky, S.
223,

14 Aa0,,S.222,

15A.a.0.,8S.215.

16 A.a.0,,S. 224,

17 Rettet den Menschen — Friede ist méglich, a.a.0., S.
355.

18 Memorandum zur Intervention am 21. August 1968,
in: Opocensky, S.412f.

19 A.a.0,,S.412.

20 A.a.0.,S5.423,

21 A.a.0.,S5.428.

22 Aa.0.,S.429.

23 A.a.0,,S. 429f.

175



	Brückenbauer zwischen Ost und West : Erinnerung an Josef L. Hromádka

