
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 6

Artikel: Brückenbauer zwischen Ost und West : Erinnerung an Josef L.
Hromádka

Autor: Zademach, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144172

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144172
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wieland Zademach

Brückenbauer zwischen Ost und West
Erinnerung an Josef L. Hromadka

Gleich zweimal bietet sich 1999 Gelegenheit, an den tschechischen Theologen Josef
L. Hromadka zu erinnern: Die Wiederkehr des 110. Geburtstags mag Anlass sein, dieses
Zeitzeugen des 20. Jahrhunderts zu gedenken; sein 30. Todestag soll dazu herausfordern,
nach der Bedeutung seines Werkes für die Gegenwart zu fragen. Zwischen dem 8. Juni
1889 und dem 26. Dezember 1969 liegen acht Jahrzehnte eines langen Lebens von
ökumenischer Tragweite in des Wortes tiefster Bedeutung - von Belangfür die Menschen
rund um den Erdball.

1947 aus der Emigration in den USA nach Prag aufseinen Lehrstuhlfür Systematische
Theologie zurückgekehrt, war Hromadka nicht nur mitbeteiligt an der Gründung des
Ökumenischen Rates der Kirchen 1948 in Amsterdam, er hat der ökumenischen Bewegung
auch viele Impulse gegeben - insbesondere durch sein konsequentes Eintreten für ein
«Christsein im Sozialismus»; mehr noch erlangte er Bedeutung mit der Gründung der
«Christlichen Friedenskonferenz» 1958, die das erklärte Ziel verfolgte, einen Beitrag zum
Abbau des Kalten Krieges zu leisten.

Josef L. Hromadka führte ein Leben «zwischen Ost und West», wie er es selbst
umschrieb; als Brückenbauer versuchte er, weltanschauliche Gräben zu überqueren und in
einem «Sprung über die Mauer» ideologische Grenzen zu überwinden. Wenn ich hier und
heute an diesen grossen Europäer erinnere, dann nicht, um ihn umfassend zu würdigen,
sondern um bei aller gegebenen Ungleichzeitigkeit doch manchen Impuls aus seinem
Lebenswerk wieder gleichzeitig werden zu lassen. W.Z

Verankert in der tschechischen ebenso wie an seine Kehrseite: Wenn die
Reformation Praxis effektiver sein soll, dann muss eine

gute Theorie vorhanden sein.
Josef Lukl Hromadka wurde in der nord- Diese Theorie-Praxis-Dialektik lässt ihn

mährischen Toleranzgemeinde Hodslavice ebenfalls im Gefolge von Comenius die
geboren, wo er auch aufwuchs. Er war Kirche als eine Pilgergemeinschaft verste-
verwandt mit dem von dort stammenden hen -als «communio viatorum». Kirche ist
grossen Historiker und Politiker Frantisek die Gemeinschaft, in der sich ein Geist der
Palacky, dem «Vater des Volkes». Über Koinonia bildet, der durch den Heiligen
Palacky trat Hromadka ein in das Erbe der Geist getragen wird und über die Kirchen-
Brüderunität, dem er sein Leben lang folg- grenzen hinaus dringt. Entsprechend bildete.

Insbesondere die bei Palackky anschau- te Hromadka während aller Stationen sei-
lich zu erlebende Einheit von Theorie und nes Wirkens - als Pfarrer der Gemeinde
Praxis eröffnete ihm einen Zugang zu JA. Sonov, als Professor, Dekan der Fakultät,
Comenius, der sein grosses Vorbild wurde, in derArbeit des ÖRK und als Präsident der
«Ändere die theoretischen Fragen in prak- CFK - Hauskreise um sich herum. Als
tische und du wirst den Sinn der Schrift überkonfessionelle Bewegungen sind sie
besser verstehen, als wenn du dich nur für ihn vollgültige Kirche und wichtiger als
in verstandesmässigem Raisonnieren und institutionelle und hierarchische Struktu-
theoretischem Sezieren mit ihr befasst»1 - ren. Kirche repräsentiert nicht den Willen
an diesen Grundsatz hielt sich Hromadka Gottes, sondern sie unterliegt ihm.

166



Aus der «Confessio Bohemica» von
1575 waren ihm besonders zwei der dort
genannten «notae ecclesiae» wichtig:
Gehorsam dem Evangelium und dem Gebot
Christi gegenüber sowie Kreuz und
Bedrängnis um der Wahrheit und des Reiches
Gottes willen. Das ist der Damm, der die
Kirche vor dogmatischer Erstarrung, vor
kirchlicher Ausschliesslichkeit und
theologischer Spielerei bewahrt. Fehlt die Praxis
des Evangeliums, so wird die Botschaft in
Lehre verwandelt. Das ist das Ende des
Glaubens, der nicht nur Weltinterpretation
beinhaltet, sondern mehr noch Weltgestaltung

im Sinne des Schöpfers und Erlösers
sein soll.

Das Ringen mit Masaryk und
Dostojewski

Schon als Gymnasiast war Hromadka
fasziniert von der Philosophie des späteren
Staatsmannes T.G. Masaryk. Als Konvertit
hatte dieser zur Hochschätzung der
tschechischen Reformation gefunden und
versucht, das politische Programm der nationalen

Erweckung vom reformatorischen
Humanismus her zu durchdringen. Sowohl
in seiner Dissertation als auch in seiner
Habilitation setzte sich Hromadka mit
Masaryks Religionsphilosophie auseinander.

Auch dessen grundlegendes Buch
«Russland und Europa» war Hromadka
hilfreich bei der Einschätzung der
Oktoberrevolution; es forderte ihn heraus, sich
eigenständig mit Dostojewski und anderen
russischen Denkern zu befassen. Das
Verhältnis zwischen Ost und West wird fortan
zum zentralen Problem für Hromadka.
Hinter den politischen und wirtschaftlichen
Auseinandersetzungen zwischen den
Völkern steht ein geistiger Kampf der
verschiedenen religiösen, geistigen, sittlichen
und kulturellen Traditionen.

Hromadka sieht Masaryk und Dostojewski
in einem gemeinsamen Kampf um

Europas Sein oder Nichtsein: ein Kampf
gegen den Naturalismus, Positivismus und
Nihilismus - um die Verantwortlichkeit des
freien Menschen. Aber Masaryk und
Dostojewski beweisen durch ihre Kritik

anschaulich, wie verschieden der Geist des
europäischen Westens und Ostens ist.
Dostojewskis Bewusstsein der geistigen
Krise der westlichen Kultur und seine
Ankündigung der Katastrophe sind im Grunde
ein einziger Ruf nach Nächstenliebe.
Masaryks Kritik an der westlichen Philosophie

und Lebensweise beklagt das
Abhandenkommen des humanen Ich. Was die beiden

ahnten, findet eine schreckliche Erfüllung

im Ersten Weltkrieg - Westeuropa
hatte sich sein eigenes Grab geschaufelt.

Die Revolution, die Dostojewski im
Westen erwartet hatte, fand in Russland
statt. Hromadka nennt die Oktoberrevolution

ein Experiment, welches die Sehnsucht
des Volkes nach Gleichberechtigung, Freiheit

und Erlösung von Unterdrückung und
Tyrannei erfüllen sollte. Aber anstatt mit
Russland zusammenzuarbeiten, von
diesem Experiment zu lernen und darin auch
westliche Ideale wiederzuerkennen,
reagierten die westlichen Länder ablehnend.
Die Sowjetunion wurde politisch isoliert.
«Wir waren sowohl vom theologischen als
auch vom geschichtsphilosophischen
Gesichtspunkt aus völlig unvorbereitet für
einen Krieg von solch fürchterlichen
Ausmassen und noch weniger konnten wir
wissen, dass wir damals auf der Schwelle
einer Revolution von weltweiten Dimensionen

standen, die noch heute nicht zu
Ende gekommen ist»2 - so resümiert
Hromadka seine Einschätzung von 1917
während des «Prager Frühlings» 1968.

Prophetisch orientierte
Zeitgenossenschaft

In seinem Nachruf auf Josef L. Hromadka
nahm Helmut Gollwitzer den Freund

und Kollegen mit deutlichen Worten in
Schutz gegen den Vorwurf eines unkritischen

Opportunismus und einer voreiligen
Geschichtstheologie. Hromàdkas Stärke
bei der Vereinigung von Glauben und Politik

war die Verbindung eines von
weitreichender Bildung geprägten theologischen
Denkens mit entschlossener kirchlicher
und politischer Praxis. Dass dies alles
andere als ideologisierte Theologie oder gar

167



Apologetik bestimmter politischer Systeme

war - das sollte sich noch in den letzten
Monaten seines Lebens auf geradezu tragische

Weise zeigen.
Dass es in Hromàdkas Hermeneutik in

Wirklichkeit um prophetisch orientierte
Zeitgenossenschaft geht, um den Versuch,
Gottes Wirken in der Geschichte
wahrzunehmen, zeigt sehr anschaulich ein kurzer
Blick auf seine ausgedehnte Predigttätigkeit.

Hier weiss Hromadka sich in der
Tradition der grossen Propheten des Ersten
Testaments, insbesondere eines Jeremia,
und geht davon aus, dass auch der Prediger
seinen Beruf nicht wählt, sondern in ihn
gestellt ist - oft fast gegen seinen Willen.
Ohne die Gewissheit dieses Berufenseins
gibt es keine Autorität im Glauben; hinter
allen biblischen Persönlichkeiten und
Ereignissen steht der Ruf Gottes: «Der Löwe
brüllt - wer fürchtet sich nicht? Gott der
Herr redet - wer weissagt nicht?»

Die politischen Programme und Ereignisse

sind ganz und gar Menschenwerk und
haben jenseits der Menschenwelt keine
selbständige Existenz: «Ein Programm, das
vergisst, dass immer und überall, vor 2000
Jahren und nach 10 000 Jahren, das grösste
Unglück die menschliche Schuld ist und die
mächtigste Arznei das Wort der Vergebung,
kann dieser Welt nicht helfen.»3

Wenn Hromadka versucht, bestimmte
geschichtliche Ereignisse und die Perspektive

des Evangeliums in Zusammenhang zu
bringen, dann will er Situationen analysieren,

um anderen bei der Orientierung zu
helfen. Sein Interesse an der sozialen Situation

ist also durch und durch von
seelsorgerlichen Motiven getragen. Inkarnation

und Kreuz Jesu Christi ermöglichen
eine positive Beziehung zu dieser Welt,
denn Christus ist in sie hinein auferstanden.
Diese Wirklichkeit stellt die ganze Welt in
ein neues Licht. In guter prophetischer
Tradition sieht Hromadka die grösste
Gefahr nicht in der Welt, sondern in der
Kirche: in deren Lauheit, Selbstzufriedenheit
und Unbussfertigkeit. Das Grundproblem
ist für Christinnen und Christen nicht die
Tatsache, dass wir in einer Welt des
Unglaubens leben, sondern die Frage, ob wir

wirklich glauben. Die ganze Welt steht
unter der souveränen Herrschaft Gottes.
Hier schlägt das Herz von Hromàdkas
Theologie und hier zeigt sich, wie seine
wache Zeitgenossenschaft sich bis heute
bewährt.

1938: Das Münchner Abkommen als
Schlüsselerlebnis

Das MünchnerAbkommen von 1938,das
für die Errichtung des Protektorats Böhmen
und Mähren durch die Nationalsozialisten
den Weg bereitet hat, war für Hromadka
mehr als nur ein Verrat - in ihm fokussierte
sich die ganze Krise der westlichen Demokratie;

dieses Ereignis erschütterte ihn in
der Tiefe seines Wesens und wurde ihm
Anlass zu endgültiger Neuorientierung.

Schon bevor es zur Tragödie von München

gekommen war, hatte Hromadka Kritik

an der liberalen Demokratie geübt. Er
verurteilte konsequent die Neigung, die
liberale Demokratie mit dem Reich Gottes
gleichzusetzen: «Das Kreuz Christi verliert
sich hinter der Flagge der Streifen und
Sterne das Heil der Menschheit wird im
Amerikanismus gesucht.»4 Hromadka
stellte sich eindeutig hinter die Volksfront
und nahm die Mitarbeit mit den Kommunisten

in der Liga des Kampfes für das
demokratische Spanien auf.

In der Beurteilung des Spanischen
Bürgerkriegs bleibt Hromadka seiner prophetischen

Linie treu und warnt vor der «Versuchung,

den Antichristen in Moskau und im
Kommunismus, anstatt in der Nähe der
Altäre und hinter den Thronen der Prälaten
zu sehen»5. Nicht der Kommunismus ist
das grauenhafte Ungeheuer aus der Apokalypse,

sondern das Gericht fängt im Haus
Gottes an: «Die verantwortlichen kirchlichen

Leiter sollten sich reuevoll an die
Brust schlagen, wenn durch ihre Schuld
einfache und arme Priester unter Schlägen
fallen, anstatt Flüche auf gegenkirchliche
Angreifer herabzurufen.»6

Schon in Spanien erkannte Hromadka
die Angst der westlichen Länder gegenüber
einer revolutionären Sowjetunion. Diese
Angst ging schliesslich so weit, dass fa-

168



schistische Staaten politische Bedingungen
für die Verbannung Russlands aus

Europa und für seine Vernichtung schaffen
konnten. Darin sah er den eigentlichen und
fatalen Sinn des Münchner Abkommens
von 1938.

Die degenerierten europäischen
Demokratien konnten dieses Machwerk nicht
verhindern; aber die Tschechoslowakei
erfuhr die - eigentlich gegen die Sowjetunion
gerichtete - Aktion am eigenen Leib.
Ehemalige Verbündete wurden zu Verrätern
und liessen die CSR im Stich. In diesem
Kampf, in dem es um die Existenz des
Volkes ging, schöpfte Hromadka die Kraft
aus der einheimischen Reformationsgeschichte

und dem Erbe der Brüderunität.
Das Überleben der Humanität und die
Erneuerung der Menschheit sieht er in der
Gemeinde, die aus dem Wort lebt. Der
Morgenstern der neuen Hoffnung wird über den
Ruinen und Trümmern aus der Gemeinde
derer aufleuchten, «die durch das Wort des

Evangeliums berufen worden sind und die
durch ihre Gebete und Gesänge die neue
Zukunft und die neue Zivilisation vorbereiten

werden»7. Politisch hat der Einmarsch
der deutschen Wehrmacht in weiten Teilen
des tschechischen Volkes das Bewusstsein
einer Verbundenheit mit der Sowjetunion
entstehen lassen. Hromadka gewann die
Überzeugung, dass sich ohne die Sowjetunion

Selbständigkeit und Sicherheit der
CSR nicht mehr garantieren liessen.

Von den USA aus gesehen: ein globales
Konzept

Die Suche nach Humanität und Wahrheit
hat ihn geleitet bei der Beurteilung der
theologischen und kirchlichen Entwicklung

in den dreissiger Jahren. Europa und
Amerika hatten das Recht auf die geistige
und politische Führung der Welt verloren.
Von der in der Wahrheit und Liebe Christi
motivierten Verantwortlichkeit her war
Neutralität nicht möglich. Christus fordert
unsere Energie und Arbeit für eine bessere
Ordnung der Welt. Für Hromadka blieb
allerdings nur noch die Emigration.

Mit Hilfe von Vissert Hooft, dem späte¬

ren ersten Generalsekretär des ÖRK,
verlässt Hromadka mit seiner Familie im
Frühjahr 1939 sein Land und fährt über
Genf in die USA. Dort wirkt er bis 1947 als
Professor für Apologetik und Ethik am
Presbyterium Seminary in Princeton -
gleichzeitig mit Albert Einstein.

Aus der aufmerksamen Verfolgung der
politischen Ereignisse, aus ihrer tiefen Analyse

und aus der Erfahrung von München
wächst bei Hromadka allmählich ein globales

Konzept, dessen Klärung und Verteidigung

er von nun an für seine prophetische
Aufgabe halten wird. 1940 hat Vissert
Hooft ihn aufgefordert, ein Memorandum
auszuarbeiten, welches vor allem die
kulturellen und geistig-geistlichen Ursachen
der politischen Probleme berücksichtigt.
Vom Standpunkt einer christlichen
Weltanschauung aus sollte Hromadka einen Plan
entwerfen für den Aufbau einer neuen
Tschechoslowakei und eines neuen Europa.

Hromàdkas Konzept ist theologisch
begründet und geschichtlich verwurzelt. Aus
dem Verrat von München war ihm klar
geworden, dass die liberale Demokratie
allein nicht imstande wäre, den Kampf mit
dem Nazismus zu gewinnen und die Fragen
der zukünftigen Ordnung der Menschheit
zu lösen. Aufklärerischer Optimismus
reicht nicht aus, um die Umbrüche der
Gegenwart zu bewältigen, dazu bedarf es
einer «Theologie der Krise». In dem
Versagen der Werte der westlichen Welt sah
Hromadka ein nahezu apokalyptisches
Zeichen, jedenfalls das Gericht Gottes über die
westliche Welt und den Untergang einer
sog. christlichen Zivilisation. Allerdings
betonte Hromadka, das biblische Verständnis

des Gerichts beinhalte immer auch die
Möglichkeit des Neuanfangs.

Hromadka warnte die christlichen Völker

vor der Versuchung der Selbstzufriedenheit

und Selbstgerechtigkeit. In ihrem
Bestreben, auch nach dem Krieg die
Expansion der westlichen Welt fortzusetzen,
so als ob nichts geschehen wäre, erblickte
er Unbussfertigkeit und Unglauben. Das
Wort Gottes fordert uns auf, einen Neuanfang

zu wagen. In der Zukunft würde die
Zusammenarbeit der Sowjetunion und der

169



USA, aber auch die Beteiligung der Völker
der Dritten Welt nötig sein. Auch in Mitteleuropa

gibt es kein Zurück hinter das Jahr
1938, sondern nur noch Koexistenz nach
vorne: «Dreissig Jahre befasse ich mich
damit, dass ich den Werten und Wahrheiten
auf den Grund kommen will, die aus dem
Osten kommen und ohne die wir nicht
leben können... Gerade deshalb, weil es sich
um die letzten Dinge des Menschen
handelt, müssen wir den Beitrag aus dem
Westen erwägen, ihn mit dem Beitrag aus
dem Osten auf der Waage der eigenen
Seele, unserer eigenen Tradition wägen...
Ost und West mag sich bei uns treffen, bei
uns verständigen, damit wir aus der Tiefe
unserer eigenen religiösen und sittlichen
Tradition zu einer wirklichen Vereinigung
des tiefen westlichen Erbes mit dem Erbe
des östlichen, sowjetischen Menschen
beitragen.»8 In der Zeit der Zusammenarbeit
der Sowjetunion und der Vereinigten Staaten

in den letzten Jahren des Krieges fand
dieses Programm ein positives Echo.

Die Rückkehr nach Prag

Hromàdkas Rückkehr nach Prag im
Sommer 1947 schuf Voraussetzungen für
«seinen wichtigsten globalen theologischen

Beitrag», wie der Generalsekretär
des Reformierten Weltbundes Milan

Opocensky sagt, nämlich für die Beratung
der Kirche in der Situation nach dem Zweiten

Weltkrieg. «Wie sollte man mit der
Tatsache fertig werden, dass man nun in
Mittel- und Osteuropa radikal sozialistisch
und marxistisch orientierte Gesellschaften
vor sich hatte? Auf diese neue Situation
war die Christenheit im Grunde nicht
vorbereitet. Hier hat Hromàdkas Bestreben
bahnbrechende Bedeutung.»9

Wenige Monate nach seiner Rückkehr
geriet die Tschechoslowakei durch die
revolutionäre Entwicklung in eine ernste
Krise. Als im Februar 1948 die Spannung
ihren Höhepunkt erreichte und es zu
tiefgreifenden Veränderungen kam, erkannte
Hromadka, dass es sich um langfristige
Entwicklungen handle und die Kirche auch
in dieser neuen Situation zum Zeugen¬

dienst aufgerufen sei. Entschieden bestritt
er die Ansicht, christliche Existenz sei nur
möglich in einer liberal-demokratischen
Ordnung. Der Sowjetunion ihre Rolle in
der geschichtlichen Entwicklung
abzusprechen, würde eine Lage herbeiführen,
die im Atomzeitalter die ganze Welt
bedrohte. Auf diesem Hintergrund beurteilte
er kritisch, aber prinzipiell positiv die
Entwicklung in seinem Land und führte die
Kirche geduldig dazu, die veränderte
Situation auch als Gelegenheit zur Verkündigung

des Evangeliums und zum Dienst am
Menschen wahrzunehmen.

1948: Amsterdam als Weichenstellung

Den Hauptvortrag auf der Weltkirchenkonferenz

in Amsterdam im August 1948
hielt Karl Barth zum Thema «Die christliche

Gemeinde im Wechsel der Staatsordnungen».

Zur Konfrontation, ja zu einem
wahrhaft geistigen Ringen kam es jedoch
zwischen dem späteren amerikanischen
Aussenminister John Foster Dulles, der
über die Thematik «Der christliche Staatsbürger

in einer sich wandelnden Welt»
sprach, und Hromadka, der sich über «Unsere

Verantwortung in der Nachkriegsweit»
äusserte. Es ging um die Entscheidung,
welche Richtung die ökumenische Bewegung

von Anbeginn einschlagen sollte.
Dulles war der Überzeugung, dass sich

die neu organisierte ökumenische Bewegung

vorbehaltlos in den Dienst der
Verteidigung der westlichen Zivilisation stellen
sollte: «...in einem schicksalsschweren
Augenblick, da die Zerspaltung der Welt
verhängnisvoll zu werden beginnt, hätten
die Kirchen die sittlich verantwortliche
Führerschaft in der heutigen Welt zu
übernehmen, um die Entfaltung der menschlichen

Freiheit und Grundrechte zu
steigern.» Falls die Christen diese Verantwortung

nicht wahrnehmen, «kann die
politische Führung kaum auf Erfolg hoffen»
bei ihrem Bemühen, die kommunistische
Macht auf dem internationalen Felde zu
begrenzen. «Wenn wir aber tun, was im
Augenblick getan werden kann, so dürfen
wir gewiss sein, dass die gegenwärtigen

170



Grenzen ständig zurückweichen werden.»
Im Gegensatz zu dieser «roll back

theory» eines christlich verbrämten Kalten
Krieges möchte Hromadka die gegenwärtige

geschichtliche Situation als Gericht
Gottes verstehen und ernst nehmen als ein
Feld der Bewährung und der Seelsorge. Er
war sich bewusst, dass die Identifizierung
der Ökumene mit einem politischen und
ideologischen Lager zugleich ihr Ende
bedeuten würde. «Die Kirche ist dort, wo ihr
Herr ist in den eigentlichen Tiefen des
menschlichen Verderbens und der menschlichen

Ohnmacht; sie ist in keiner historischen

Situation völlig zu Hause, aber auch
durch keine Katastrophe paralysiert.»10
Die Welt kann nur eine stabile Ordnung
erreichen, wenn politische Visionen einander

befruchten, nicht wenn sie einander
schwächen oder gar vernichten wollen.
Voraussetzung dafür ist die Bereitschaft,
die überlieferten Kategorien wie Freiheit,
Demokratie, Gerechtigkeit von neuem zu
durchdenken, denn sie sind angesichts der
heutigen Weltlage weitgehend «leer, unsicher

und zweifelhaft geworden»11.
Wenn der ÖRK nicht den Weg des Kalten

Krieges und des groben Antikommunismus

einschlug und auch der gewünschten

Verlagerung nach New York widerstand,

so war dies nicht zuletzt ein
Verdienst J.L. Hromàdkas.

1958: Die Christliche
Friedenskonferenz als Korrektiv

Die Arbeit für die Christliche
Friedenskonferenz (CFK) bildete den Schwerpunkt,
ja das Herzstück von Hromàdkas Arbeit
während der letzten 20 Jahre seines
Lebens. Um sie unverzerrt würdigen zu können

ist es nötig, die Hintergründe der
Entwicklung miteinzubeziehen.

Genau besehen verdankt die CFK ihre
Entstehung einem Defizit im Gefüge des
ÖRK. Gehörte anfangs der «Weltbund für
Freundschaftsarbeit der Kirchen» noch
dazu, so blieb nach dessen Auflösung das
Feld der konkreten Friedensarbeit der
Kirchen weitgehend unbesetzt. Hinzu kommt,
dass die Kirchen besonders im Gefolge des

Koreakrieges immer mehr in den Sog des
Kalten Krieges zwischen West und Ost
gerieten, was nicht ohne Einfluss auf die
ökumenische Bewegung bleiben konnte.

Als beispielsweise 1950 in Toronto der
Zentralausschuss des ÖRK ein Statement
verfasste, in welchem die sogenannte
Polizeiaktion derVereinten Nationen gegen den
Aggressor Nordkorea gutgeheissen wurde,
kritisierte Hromadka daran das Fehlen
jeglichen Verständnisses für die Entwicklungen

in China und in der Sowjetunion. Er
warnte davor, gerade als Kirchen auch noch
Öl ins Feuer der damals herrschenden
Kreuzzugsstimmung zu giessen. Frontenbildung

und gegenseitige Abschottung
prägten auch die ökumenische Bewegung.
Besonders deutlich zeigte sich diese
Entwicklung während der Ungarnkrise 1956.

Die Kritik an Hromàdkas damaliger Haltung

übersieht zum einen den Zusammenhang

mit der internationalen Entwicklung
und zum anderen ist sie geprägt vom
Unverständnis für Hromàdkas theologisches
GeschichtsVerständnis. Für Hromàdkas
Einschätzung massgebend ist die Dialektik
von internationaler Entspannung - Treffen
der Staatsmänner in Genf 1955 sowie 20.
Parteitag der KPdSU 1956 - einerseits und
der Gefährdung des Weltfriedens durch die
Suez-Krise anderseits. Die Gefahr eines
Weltkrieges liess es nicht zu, die Ungarnkrise

zu einem explosiven Aufstand
eskalieren zu lassen. Hromadka kritisierte die
antisowjetische Hysterie des Westens:
Berechtigte Kritik an Ideologie und
Gesellschaftsstrukturen im Osten werden
unfruchtbar und kontraproduktiv, wenn sie
geleitet sind von einer prinzipiellen
antikommunistischen Negation.

Schon 1952 in Lund hatte Hromadka in
einem Vortrag auf «nichttheologische
Faktoren in unseren gesellschaftlichen und
kulturellen Entscheidungen als Kirchen»
hingewiesen. Wenn die immer vorhandene
und unumgängliche Einbindung in soziale
Strukturen, politische Ordnungen und
kulturelle Traditionen theologisch legimitiert
wird, dann schieben sich solche Faktoren
wie ein Keil auch zwischen die Kirchen.
Wenn Theologie ihre ideologiekritische

171



Funktion wahrnimmt, dann ist eine solche
Spaltung nicht zwangsläufig. In den 50er
Jahren wurde die ökumenische Bewegung
allerdings immer mehr davon geprägt, dass
die einen über die andern Gericht hielten.
Der Blick für das Gericht Gottes im Zweiten

Weltkrieg mit seinen entsetzlichen Folgen

ging verloren: In der Krise wurde der
Ruf zur Umkehr nicht gehört und die Chance

eines Neubeginns vertan.
Durch seine Bewertung der Ungarn-

ereignisse war Hromadka stark in die Kritik

geraten. Kompliziert war die Situation
auch in Deutschland wegen der Debatte um
die atomare Aufrüstung der Bundeswehr -
dies belegt der Briefwechsel mit Hans
Joachim Iwand, zu dem sich eine herzliche
Freundschaft entwickelt hatte. Eine
überraschende Wendung trat ein, als 1957 auf
Initiative der theologischen Fakultäten in
Prag und Bratislava eine Konferenz von
Theologen und Kirchenrepräsentanten aus
Ost und West nach Prag einberufen wurde.
Das Interesse war unerwartet gross und
führte 1958 zu einer «Christlichen
Friedenskonferenz», die sich stets in erster
Linie als Bewegung verstand.

1961 fand in Prag die Erste All-
christliche Friedensversammlung statt, die
Hromadka zu ihrem Präsidenten wählte. In
dieser Konferenz hatte Hromadka nun endlich

die Plattform, auf der er das Programm
diskutieren konnte, zu dem er sich in
schwierigsten Kämpfen durchgerungen
hatte und das er für die Rettung Europas
und der Welt für unentbehrlich hielt. Die
CFK erwies sich auf den folgenden
Vollversammlungen 1964 und 1968 als ein
Forum des Dialogs über die Gefahr der
Atomwaffen, die Abrüstung, die Grenzen in
Europa, den Sozialismus, die ungerechten
ökonomischen Strukturen, die Dritte Welt
und viele andere Fragen.

Es war damals ein Durchbruch, als HJ.
Iwand sagte: «Unser Glaube an den
eschatologischen Frieden misst sich danach, wie
wir uns für den Frieden aufErden engagieren.»

Es bedurfte einer langen Entwicklung
bis hin zu dem Konsens, dass der Schalom
Gottes die Motivation ist für die Arbeit am
Frieden auf Erden, dass dieses Verhältnis

keine Identität darstellt, aber auch nie
auseinandergerissen werden darf. Ziemlich
zeitgleich mit der päpstlichen Enzyklika
«Populorum progressio» kam die CFK zur
Erkenntnis, dass Friede auf Erden und
soziale Gerechtigkeit einander bedingen.
Politische Arbeit war fortan theologisch
legitimiert und drängte von der Theorie zur
Praxis der Kirchen.

Der christlich-marxistische Dialog

Geistesgeschichtlich gesehen müssten
zwei Voraussetzungen erfüllt sein, damit es

zu einem konstruktiven Dialog zwischen
zwei Denkrichtungen kommen konnte, die
sich im Zeitalter des Kalten Krieges wie
Feuer und Wasser gegenüberstanden. Diese

Bedingungen waren in den 60er Jahren
erfüllt - insbesondere in der Tschechoslowakei.

Zum einen setzte sich im marxistischen

Lager die Erkenntnis durch, dass die
Neugestaltung der gesellschaftlichen
Verhältnisse in den Oststaaten nicht zur
Überwindung der menschlichen Entfremdung
geführt hatte. Man entdeckte, dass ein
ökonomisch beschränkter Marxismus die
Kategorien des menschlichen Individuums
nicht in den Blick bekommen konnte - dass
die Fragen des Menschen nach Glück und
Leid, nach Schuld und Hoffnung sich aber
umso drängender zu Wort meldeten, auch
wenn die Befriedigung der ökonomischen
Grundbedürfnisse gesichert war.

Zum andern befreite sich die Theologie
allmählich aus einer lange vorherrschenden

personalistischen und existentialisti-
schen Engführung. In dem Masse, wie die
Theologie Probleme der Gesellschaft, ihrer
geschichtlichen Entwicklung und zukünftigen

Gestaltung neu oder wieder in den
Blick bekam, wurde sie fähig, den Marxismus

als Gesprächspartner überhaupt
wahrzunehmen; dann allerdings wurde der Dialog

auch unausweichlich.
Hromàdkas Bedeutung für diesen Dialog

lässt sich kaum überschätzen, weil er
sich lebenslang auf diesen spannungsreichen

Lernprozess einliess. Je länger je
mehr fiel es Hromadka schwer zu verstehen,

«warum man denn die marxistische

172



Methode wenigstens nicht so ernst wie
andere soziologische und philosophische
Denkarten der westeuropäischen und
amerikanischen Welt nehmen sollte? Zumal
man nicht leugnen kann, dass die westliche
sozialpolitische Ordnung durch die beiden
Weltkriege tief erschüttert und überdies
den Bedürfnissen und Nöten der asiatischen

und afrikanischen Völker nicht
gewachsen ist.»12 Am Marxismus schätzte er
die Verknüpfung der Theorie mit der Praxis,

die geschichtliche Perspektive, den
Realitätssinn hinsichtlich der ökonomischen

Motivierung des menschlichen
Lebens und das Pathos für soziale Gerechtigkeit.

Den marxistischen Atheismus
verstand Hromadka als einen radikalen
Humanismus, der den Menschen von allen
Fiktionen befreien möchte, die seiner wahren
Selbsterkenntnis im Wege stehen und ihn
von seinen eigentlichen Aufgaben ablenken;

die marxistische Methode soll den
Menschen herausholen aus dem Gefängnis
von Ratlosigkeit, Ohnmacht und einem
gleichsam schicksalhaften Verhängnis
durch unterdrückerische Lebenszusammenhänge.

Allerdings sah Hromadkaklar die Gefahr
des unbegründeten Optimismus in der
marxistischen Anthropologie, die Unterschätzung

der multidimensionalen Existenz des
Bösen und der Verlorenheit des Menschen.
Dabei ging es in diesem Dialog nicht um die
Existenz Gottes - darüber zu diskutieren
war Hromadka nicht bereit. Es ging ihm um
das Verständnis des Menschen, auch um
die Dimension der Liebe, der Vergebung
und Versöhnung, ohne die keine Gesellschaft

leben kann: «Vergessen wir aber
nicht, dass der echte Marxismus durch
seinen Kampf gegen die Religion um den
Menschen gerungen hat und dass wir berufen

sind, durch unser Zeugnis von Jesus
Christus die Marxisten vor die Realität zu
stellen, die durch keine traditionell-marxistische

Analyse der Religion getroffen
werde.»13

Hromadka ging es niemals um eine
Synthese zwischen Christentum und
Marxismus. Immer wieder hat er betont, «dass
der christliche Glaube keine Weltanschau¬

ung und kein sozialpolitisches Programm
ist und dass es nicht erlaubt ist, das Ringen
zwischen Christen und Marxisten auf die
Ebene der Weltanschauung und des
politischen Handelns herabzuziehen. Die positive

Einschätzung der marxistischen Theorie

und Praxis hilft aber, die heutige Lage,
in der wir uns nicht nur in Europa, sondern
in der ganzen Welt befinden, genauer und
realer zu sehen.»14

Darum hat Hromadka immer davor
gewarnt, den Fehler derjenigen umzukehren,
die in der liberalen Demokratie gleichsam
den Abglanz des Reiches Gottes gesehen
haben: «Hüten wir uns vor dem Gedanken,
dass eine solche verantwortungsbewusste
Gesellschaft, wie wir sie im Sinne haben,
mit der christlichen Gesellschaft identisch
sein wird. Eine christliche Gesellschaft
gibt es nicht, hat es niemals gegeben und
wird es niemals geben, ebenso wie es keinen

christlichen Staat, keine christliche
Volkswirtschaft und keine christliche
Zivilisation gibt. Die neue Welt und der neue
Himmel, den wir in unserem Glauben
erwarten, werden nicht Werk von Menschenhand,

sondern Schöpfungen von Gottes
Barmherzigkeit und Gerechtigkeit sein.
Und das sind in vollem Masse eschatologische

Begriffe. Die christliche Zivilisation
ist eine Illusion, und jeder Versuch, in
ihrem Namen sogenannte unchristliche
Bestrebungen, soziale und politische Ideale
zu bekämpfen, ist Selbstbetrug und für die
Kirche selbst eine schwere Gefahr.»13

Selbstbetrug, ja ideologische Verblendung
auch deshalb, weil diese falsche
Selbstgerechtigkeit uns nur zu leicht den Blick dafür

trübt, «dass der Herr der Geschichte
mächtig genug ist, das, was wir verraten
haben, durch andere Gruppen und Kanäle
für die Zukunft zu bewahren»16.

Wie angesichts dieses glasklaren
Sachverhaltes gegen Hromadka immer wieder
der Vorwurf erhoben werden konnte, er sei
Apologet des Kommunismus oder er
betreibe gar marxistische Theologie, das war
und ist unerfindlich! Der Vorwurf fällt auf
die Kritiker zurück und entlarvt deren kate-
goriale Enge in der Systemgebundenheit
des eigenen Denkens.

173



Hromàdkas Bedeutung in heutiger
Perspektive

Um Hromadka im Sinne seines eigenen
Theologieverständnisses gerecht zu werden,

sollten wir uns gerade an dieser Stelle
die Ereignisse von 1968 vergegenwärtigen
und nachsehen, wie er sie erlebt und im
Sinne seines Verständnisses vom Wirken
Gottes in dieser Welt interpretiert hat.

Hromadka hat den Erneuerungsprozess,
der 1968 eingeleitet wurde, von ganzem
Herzen begrüsst. Er konnte guten Mutes
der Überzeugung sein, durch seine Tätigkeit

und durch sein Zeugnis dazu beigetragen

zu haben. Wie er in seinem Memorandum

zur dritten Allchristlichen
Friedensversammlung im Frühjahr 1968 ausführte,
sah er sich in seiner Überzeugung bestätigt,
dass «der tiefe Sinn unserer Bewegung darin

besteht, dass sie eine Plattform darstellt,
aufder sich Menschen mit Glauben und mit
Überzeugung, mit offener Bereitwilligkeit
treffen, um zu lernen und den Mut zu
haben, die neuen Tatsachen, neuen Ereignisse,

neuen geschichtlichen Umwälzungen

zu erkennen, in die wir vom Herrn der
Kirche gestellt wurden, der auch der Herr
der Welt und der Geschichte ist.»17

Hromadka zufolge war die Entwicklung
im Prager Frühling zwischen Januar und
August 1968 in der CSSR eine wahre
Revolution, ein Ausdruck der Sehnsucht nach
einem echten, schöpferischen und menschlicheren

Sozialismus - ein Schritt nach

vorn, der zeigte, dass der Sozialismus einer
Erneuerung fähig war und so die
Weltgemeinschaft positiv beeinflussen konnte.

Nach der Besetzung der CSSR durch die
fünf sozialistischen Staaten im August
1968 erkannte Hromadka sofort, dass die
Glaubwürdigkeit, ja sogar die Existenz
eines sozialistischen Modells auf dem Spiel
stand. In einem Memorandum zum 21.
August hat er seine Befürchtungen
nachdrücklich zum Ausdruck gebracht: «Ich
befürchte, dass sich in unserem Volk etwas
nicht Gutzumachendes abgespielt hat; der
Verlust der Liebe und Verehrung für das

sowjetische Volk lässt sich für lange
Jahrzehnte nicht bewältigen. Der Bund der

tschechoslowakisch-sowjetischen Freundschaft

wurde zerstört. Es besteht die
Gefahr, dass sich die Liebe unseres Volkes in
Hass umwandelt und dass unsere nächsten
Freunde als unsere Feinde erscheinen.»18
Persönlich empfand Hromadka «Enttäuschung,

Leid und Scham» als «innigstes
Gefühl: Es gibt in meinem Leben keine
grössere Tragödie als dieses Ereignis.»19

Wenn Hromadka bekennt, dass sich ihm
der 21. August 1968 «mit wesentlich düstereren

Farben eingeprägt hat als der 15.
März 1939» 20,dann zeigt sich darin deutlich

die Kontinuität in seiner politischen
Geschichtsschau. War es 1938/39 der Verrat

der Westmächte, der schliesslich die
zu erwartende Okkupation durch
Hitlerdeutschland ermöglicht hatte, so schmerzte
ihn hier der Überfall der befreundeten
Schutzmacht zur Rettung vor der angeblichen

Konterrevolution; seine bei den
Ungarnereignissen von 1956 noch gehegte
Hoffnung auf das humanistische Potential
eines Sozialismus auch sowjetischer
Prägung wurde nun endgültig zuschanden.

«Hat nicht der 21. August genau dem
Prinzip der friedlichen Koexistenz seinen
Inhalt und seine Perspektiven geraubt - ein
Prinzip, das so häufig auch in unsererArbeit
proklamiert worden ist?» Nämlich dadurch,
dass ein Staat «sich das Recht nimmt,
despotisch gemäss seinen eigenen Interessen
und Ideen gegen diejenigen zu entscheiden,
die schwach sind». «Ein solcher Staat wird
zum Schiedsrichter dessen, was erlaubt und
was nicht erlaubt, was richtig und was falsch
ist; weder internationale Gesetze, noch die
Charta der Vereinten Nationen reichen aus,
um die Flut zu bändigen.»21

Für Hromadka war klar, dass nun auch
die CFK noch mehr als bisher «starker
Kritik ausgesetzt sein» würde - aber jetzt
«nicht nur von seiten unserer Gegner,
sondern auch von unseren Freunden und
sympathisierenden Beobachtern.»22 Umso
erstaunlicher, dass er hier nicht zur Selbstverteidigung

des eigenen Standpunktes greift,
sondern demütig Selbstkritik übt und zur
Umkehr mahnt: «Wir müssen tief in unsere
ehemaligen Beziehungen schauen und
nach den Unzulänglichkeiten in unserem

174



geistlichen Leben, in unserer Ernsthaftigkeit

- und auch in unseren Taten suchen.»
Ganz im Stile seiner lebenslang eingeübten
Ideologiekritik analysiert er: «Wir betrügen

uns oft selbst. Wir verschleiern mit
unserem christlichen Vokabular entweder
unsere politischen Vorurteile und nationalen

Interessen oder unsere rein persönlichen

Auffassungen. Vielleicht tun wir
das alle. Ich schliesse mich selbst nicht aus.
In der kommenden Zeit unserer Tätigkeit
werden wir herausgefordert - wenn wir
eine fruchtbare Tätigkeit für die heutige
Menschheit leisten wollen -, wesentlich
strenger gegenüber uns selbst zu sein.»23

Trotz Hromàdkas Warnungen vor
Rechthaberei und seiner Mahnung zu differenzierter

Analyse kam es bald nach seinem
Tod zu einer Spaltung innerhalb der CFK,
die bis heute nicht überwunden wurde. Erst
in den Jahren nach der Wende in
Ostdeutschland und der «Samtenen Revolution»

in der CSSR gab es gute Ansätze, die
Entscheidungen von 1969 bis 1972 und das
Verhalten in den Jahren danach kritisch
aufzuarbeiten. Man wird sehen, inwieweit
Hromàdkas Erbe hier Frucht trägt; in
seinem Sinne läge jedenfalls eine bussfertige
Erneuerung und Bereinigung der
Beziehungen.

Die Rezeption steht noch aus

Wie recht Hromadka mit seiner
Einschätzung der Ereignisse von 1968 hatte,
das zeigt sich sogar deutlich an der späteren
Beurteilung seiner eigenen Person und
Theologie. Auch hier stellt das Jahr 1968
einen deutlichen Bruch in der Rezeptionsgeschichte

dar. Der dadurch wieder
bestärkte Antikommunismus im Westen wie
im Osten - und hier noch hinzukommend
das mangelnde ökumenische Bewusstsein

- machte es schwer, durch dieses Feindbild
hindurch Hromadka richtig einzuschätzen.

Dabei liegt Hromàdkas Bedeutung auf
der Hand. Sicher fehlen bei ihm noch
wesentliche ökonomische Einsichten, die bei
Gollwitzer vorhanden sind. Dafür weist
seine Benützung des Begriffs «Klassenkampf»

über die marxistische Analyse hin¬

aus und bezeichnet ein globales Ringen
darum, dass nicht nur die reichen Völker
über die Zukunft entscheiden, sondern dass
Milliarden von Menschen Garantien gegen
Hunger und politische Machtlosigkeit,
gegen mangelnde Bildung und schleichenden
Tod erhalten.

Sein wichtigstes Vermächtnis: Evangelium
ist immer Ideologiekritik - «dritter

Weg» zwischen allen «Ismen». Der Weg
Gottes führt zum Menschen in der von
diesem selbst geschundenen Welt - über
die Grenzen von allen Kirchen, Religionen
und Weltanschauungen hinaus. Christliches

Zeugnis als Antwort auf eine alles
nivellierende konsumfetischistische
Globalisierung - dafür finden sich bei
Hromadka Bausteine in grosser Zahl zum
Aufbau einer demokratischen, freien,
sozialen und gerechten Gesellschaft.
1 Zitiertnach: Milan Opocensky.SprungüberdieMauer.
Ein Hromâdka-Lesebuch, Wuppertal 1991, S. 67.
2 Mein Leben zwischen Ost und West, a.a.O., S.14.
3 P. Filipi, Predigt und Schriftauslegung bei Hromadka,
in: Josef L. Hromadka, Leben und Werk. «Begegnungen»

der Ev. Akademie Mühlheim/Ruhr, 4/89, S. 95.
4 J. Smolik, Josef L. Hromadka. Biographische Skizze,
a.a.O., S.llf.
5 Zwischen Spanien und Moskau, in: Opocensky, S.
129.
6 A.a.O.
7 Zitiert nach J. Smolik, a.a.O., S.12.
8 Die Sendung der Tschechoslowakei im heutigen
Europa, zitiert nach Opocensky, S.171.
9 Josef Lukl Hromadka - ein Theologe von ökumenischer

Weite, in: Ökumenische Rundschau, Frankfurt/
M. 1989, Nr. 3, S. 266.
10 Zitiert nach: W. Wittenberger, Die Weltgeschichte
als Weltgericht. Hromàdkas Amsterdamer Rede 1948,
in: 50 Anniversary of the WCC; Challenges of Remembering.

To the Honour ofJ.L. Hromadka, Praha 1998, S.
77.
11 A.a.O., S. 27.
12 Ein Brief an Karl Barth, in: Opocensky, S. 207.
13 Die verantwortliche Gesellschaft, in: Opocensky, S.
223.
14 A.a.O., S. 222.
15 A.a.O., S. 215.
16 A.a.O., S. 224.
17 Rettet den Menschen -Friede ist möglich, a.a.O., S.
355.
18 Memorandum zur Intervention am 21. August 1968,
in: Opocensky, S.412f.
19 A.a.O., S. 412.
20 A.a.O., S. 423.
21 A.a.O., S. 428.
22 A.a.O., S. 429.
23 A.a.O., S.429f.

175


	Brückenbauer zwischen Ost und West : Erinnerung an Josef L. Hromádka

