Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 5

Artikel: Diskussion : was ist der Sinn des Politischen? Anmerkungen zum
Gespréach zwischen Ina Praetorius und Andrea Glinter

Autor: Spieler, Willy

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144169

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 15.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144169
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

nennen, scheint mir deshalb bedenkens-
wert. Jedenfalls sollten wir uns davor hii-
ten, Gott statt anderer Menschen, beson-
ders unserer Miitter, zu loben. Denn damit
setzen wir das fort, was aufhoren muss: das
Verschweigen der Beziehungsebene.

Ina Praetorius: Und was ist nun mit dem
klassischen Unberechenbaren: den La-
winen, Erdbeben, Krankheiten, all dem
Unvorhersehbaren, das Menschen zwar be-
arbeiten, nicht aber verursachen? Wird das
Gottliche seinen Ort vor allem in dem Be-
reich behalten oder zuriickgewinnen, den
wir «Schopfungstheologie» nennen?

Andrea Giinter: Ich weiss es nicht. Lass
uns ein andermal weiterreden...

1 Franz Hohler, Ein Winter, so unberechenbar wie im
letzten Jahrhundert, in: WoZ, 2/1999.

2 Vgl. auch: Die Lawine: Naturpanne oder Gottesge-
richt? In: TA 1.3.1999.

3 Hannah Arendt, Vita Activa oder vom tétigen Leben
(1958).

4 Die Gruppe «Weiberwirtschaft», der Ina Praetorius

und Andrea Giinter seit Jahren angehoren, geht heute
einen dhnlichen Weg. Vgl. Heidi Bernhard Filli et al.,
Weiberwirtschaft. Frauen — Okonomie — Ethik, Luzern
1994, Andrea Giinter, Ina Praetorius, Ulrike Wagener,
Weiberwirtschaft weiterdenken. Feministische Okono-
miekritik als Arbeit am Symbolischen, Luzern 1998.

5 Z.B. in: Zischtigsclub vom 22.2. und DOK vom
26.2.99, beide SF DRS.

6 Debatten iiber die Frage, ob Kategorien wie «Ge-
schlecht», «Frau», «Zweigeschlechtlichkeit» in Zu-
kunft noch unsere Wahrnehmung des Wirklichen struk-
turieren sollen, dominieren derzeit einen grossen Teil
des westlichen akademischen Feminismus. Ausgelost
wurde die «Phase des Zweifels» durch Judith Butlers
Buch «Das Unbehagen der Geschlechter», Frankfurt
a.M. 1991.

7 Carol Gilligan, Die andere Stimme. Lebenskonflikte
und Moral der Frau, Miinchen 1984.

8 Vgl. Ein Komet am Labour-Himmel, TA 23.2.1999.
9 «Ich habe es eben lieber direkt», in: TA 23.2.1999.
10 Vgl. auch: Ina Praetorius, Wer hat Herrn Ebner

‘hergestellt? In: NW 5/1996, S. 133.

11 Vgl. z.B. Helga Braun, Dorte Jung (Hg.), Globale
Gerechtigkeit? Feministische Debatte zur Krise des
Sozialstaats, Hamburg 1997. Rezension in: NW 1/1999,
S. 35.

12 Luisa Muraro, Die denkende Differenz der Ge-
schlechter. Eine italienische Einfiihrung, in: Feministi-
sche Studien 12(1994) 2, S. 71-80.

13 Carter Heyward, ... und sie riihrte sein Kleid an.
Eine feministische Theologie der Beziehung, Stuttgart
1986.

Was ist der Sinn des Politischen?
Anmerkungen zum Gesprich
zwischen Ina Praetorius und
Andrea Giinter

Ina Praetorius und Andrea Giinter iiben Kritik
an einem mechanistischen Politikverstindnis,
das sie nicht zuletzt «der Linken» zuschreiben.
Sie plddieren fiir eine «sinnstiftende» Politik, die
ihr Ziel in «gelingenden menschlichen Beziehun-
gen» findet und sich neu der «Sinnfrage» stellt.
Um es gleich vorwegzunehmen: Ich habe Miihe
mit diesem «feministischen Paradigmenwechsel
im Politikverstindnis». Was sollen nur schon die
Pauschalurteile iiber die Linke, die erst noch auf
einen Vulgdrmaterialismus reduziert wird, den
ich unter «Linken» so nicht wahrnehme? Noch
mehr zu schaffen macht mir ein Politikverstdnd-
nis, das die Aufklirung iiberwinden will, indem
es hinter sie zuriickfallt. Wiirde Politik nicht
tiberfordert, wenn sie auch noch fiir «gelingende

150

10

menschliche Beziehungen» zustindig sein sollte?
Gibt es eine «Existenzgrundlage» ohne «Exi-
stenzsicherung»? Und gehort es nicht gerade zum
Sinn des Politischen, die «Sinnfrage» offenzulas-
sen?

Politik kann gelingende Beziehungen
ermoglichen, aber nicht schaffen

Die beiden Gespriachspartnerinnen lehnen ein
Politikverstindnis ab, das sich um «gerechte Ver-
haltnisse» kiimmere, «Sinn und Wohlergehen»
aber dem «Privatbereich» {iberlasse. Stattdessen
erkldren sie «gelingende menschliche Beziehun-
gen» zum Sinn des Politischen und karikieren die
«ein fiir allemal gerecht <gemachten> Verhéltnis-
se» als «Allmachtstraum, der die ewige Frustrati-
on programmiert, die fiir die Linke typisch ist».
Ich wundere mich iiber diesen «Paradigmen-
wechsel» von der sozialen Gerechtigkeit zur
Sinnstiftung durch gegliickte Beziehungen.
Wenn es der Politik ndmlich gelingt, auch nur



annidhernd «gerechte Verhiltnisse» zu schaffen,
dann hat sie ihren «Sinn» erreicht. Dass es sich
bei der «Herstellung» sozialer Gerechtigkeit
nicht um einen «Endzustand» handelt, sondern
um einen Prozess von Versuch und Irrtum, ist im
iibrigen auch «der Linken» klar.

Einen Sinn, den Politik iiber das so verstande-
ne Gemeinwohl hinaus stiften sollte, kann ich
nicht erkennen. Natiirlich geht es auch der Politik
um «Beziehungen». Dabei handelt es sich im
Regelfall aber um die mittelbaren Beziehungen,
sowelit sie liber Strukturen, Normen und Institu-
tionen vermittelt werden, also exakt der Defini-
tion der Sozialethik entsprechen. Fiir die Perso-
nalethik der Leute in ithren unmittelbaren zwi-
schenmenschlichen Beziehungen ist Politik nicht
zustédndig, so sehr wir von den politisch titigen
Menschen erwarten, dass auch sie sich in ithrem
eigenen Umfeld personalethisch vorbildlich ver-
halten.

Politik kann die zwischenmenschlichen Bezie-
hungen der Leute nicht zum Gelingen bringen.
Sie miisste sonst wissen, was im Einzelfall ge-
gliickte Beziehungen sind. Das setzte ein Total-
wissen iiber das «Gelingen» und das «Gliick» der
Menschen voraus, das Politik nicht hat und nicht
haben kann. Der Beitrag der Politik zu gelingen-
den Beziehungen ist ein struktureller, der iibri-
gens sehr viel mit «Autonomie» zu tun hat. Damit
Menschen gelingende Beziehungen eingehen
konnen, muss Politik ithnen den dazu nétigen
Freiraum schaffen, was — durchaus im Sinne der
beiden Autorinnen — heisst: ihn nicht auf «Ehe
und Familie» zu beschrinken, sondern ihn auch
im «Privatbereich und am Arbeitsplatz, in Thera-
pie, Supervision, Netzwerken usw.» sicherzustel-
len. Die Freiheit, Beziehungen einzugehen, ist
Teil des Rechts auf Selbstbestimmung (Autono-
mie). Selbst die (personalethische) Entscheidung,
nicht «autonom» zu leben, setzt eine (sozialethi-
sche) «Autonomie» voraus. Uber das Gelingen
solcher Beziehungen aber kénnen nur die Betei-
ligten selbst urteilen. Politik, die sich dieses Ur-
teil anmasste, wire auf dem Sprung, die Men-
schen zu ihrem Gliick zwingen zu wollen, also
totalitidr zu werden.

Und Mo Mowlam? Wagt sie nicht ncue Bezie-
hungen, die verhiirtete Fronten aufbrechen? Das
Beispiel zeigt: Politikerinnen und Politiker sind
in ihrem zwischenmenschlichen Umfeld der Per-
sonalethik, insbesondere dem Gebot der Nich-
stenliebe, genauso verpflichtet wie alle andern
Menschen. Und natiirlich schaffen sie mit ihrem
vorbildlichen Verhalten auch Glaubwiirdigkeit
fiir ithre Politik. Nur darf daraus nicht gefolgert
werden, Politik lasse sich in gelingende zwi-
schenmenschliche Beziehungen auflésen. Mo
Mowlam setzt sich schliesslich auch fiir institu-
tionelle Verdnderungen in Nordirland ein.

«Existenzgrundlage» versus
«Existenzsicherung»?

Soziale Gerechtigkeit verbiirgt fiir sich allein
kein «Gliick» , aber sie kann sehr wohl die Voraus-
setzung von «Gliick» bedeuten. Dass «Geld»
nicht gliicklich macht, ist eine Binsenwahrheit.
Nur dispensiert dies uns nicht davon, fiir Vertei-
lungsgerechtigkeit einzutreten. Eben lese ich in
der WoZ (29.4.99) einen Artikel von Mascha
Madérin, der auch den Zusammenhang von Geld
und Autonomie herstellt: «In weit entwickelten
kapitalistischen Gesellschaften, in denen zwar
lange nicht alle, aber immer mehr Grundbediirf-
nisse durch Warenproduktion gedeckt werden, ist
die Organisation eines chronischen oder drohen-
den Geldmangels ein zentrales Mittel, Menschen
zu kontrollieren und sie zu regieren. Fiir Frauen
hangt deshalb heute viel an einem unabhéngigen,
existenzsichernden Einkommen.»

«Existenzsicherung» ist zwar nicht identisch
mit «Existenzgrundlage», die eine darf aber auch
nicht einfach gegen die andere ausgespielt wer-
den. Sonst liesse sich der Satz, «dass das Geld gar
nicht wirklich unsere <Existenzgrundlage> ist»,
auch im Abstimmungskampf gegen die Mutter-
schaftsversicherung oder zur Legitimation der
wachsenden Kluft zwischen Arm und Reich
missbrauchen. Nichts gegen gelingende mensch-
liche Beziehungen als «Existenzgrundlage».
Aber Ausbeutung wire dafiir ein zu hoher Preis.
Zu Recht wird Herr Schremp kritisiert, wenn er
sich gegeniiber den Steuerzahlenden seines Lan-
des unsolidarisch verhilt. Ginge es dabei aber
nicht um (Steuer-)Geld, so konnte der Wegzug
eines Einkommensmilliondrs uns ja eigentlich
egal sein.

Der Diskurs der beiden feministischen Denke-
rinnen erinnert an die gutbiirgerliche Ideologie,
die meint, die Menschen miissten nicht den Kapi-
talismus liberwinden, sondern auf ihre gute Ge-
sinnung — hier die guten Beziehungen untereinan-
der — achten, damit die gesellschaftlichen Ver-
héltnisse ertridglich oder gar gerecht wiirden.
Mehr noch: Worin unterscheidet sich ein solcher
Diskurs von einem Neokonservativismus, der den
Sozialstaat verteufelt, weil dieser den zwischen-
menschlichen Beziehungen, insbesondere der
Nichstenliebe, zu wenig Raum lasse? Ich unter-
stelle den beiden Gesprichspartnerinnen nicht,
dass sie ihren «Paradigmenwechsel» in diesem
neokonservativen Sinn begreifen, aber ich ver-
misse die Unterscheidung zwischen dem, was
Politik tun muss, um den Menschen ihre Rechte,
auch das Recht auf Existenzsicherung, zu ge-
wihrleisten, und dem, was in die Eigenverant-
wortung der Einzelnen fillt.

Nicht weniger problematisch als diese Theo-
rie politischer Sinnstiftung ist der voreilige Re-
kurs auf das «Unverfiighare». Mich nervt ein

151



Lawinenforscher, der sich mehr fiir das Unver-
fiigbare als fiir seinen Forschungsgegenstand in-
teressiert. Soll er doch forschen, was sich gegen
Lawinen vorkehren ldsst, bevor er mich mit
«weisheitlicher Rede» abfertigt. Da halte ich
mich lieber an Florence Nightingale, die engli-
sche Krankenschwester, Christin und Sozialistin,
die einmal sagte: «Es ist zwecklos, um Befreiung
von der Pest zu beten, solange die Kloaken in die
Themse fliessen.» Ja, es ist zwecklos, sich ins
Unverfiigbare von Lawinenunfillen zu schicken,
solange es an Lawinenverbaungen fehlt oder gar
der Verdacht besteht, dass «der Mensch» Urheber
solcher Katastrophen sein konnte.

«Grundlagenreflexion» in Ehren, aber die
Sinnfrage schafft keine Arbeitsplétze — sowenig
wie die «Ordnung des Seins». Beides — Reflexion
iiber die Sinnfrage wie Beschiftigungspolitik —
hat seinen Platz, aber das eine sollte nicht gegen
das andere ausgespielt werden.

Die «Sinnfrage» ist keine politische Frage

Wenn ich es recht verstehe, versuchen die bei-
den feministischen Denkerinnen die «Gottesfra-
ge» als «Sinnfrage» in der Politik zu rehabilitie-
ren. So vorsichtig und behutsam sie dabei vorge-
hen, ich mochte meinen vorsorglichen Einspruch
anmelden: Die «Weltlichkeit» oder «Autonomie»
des Politischen ist ebenfalls eine Errungenschaft
der Aufklarung, die sich unter Berufung auf die
Menschenrechte aus kirchlicher Bevormundung
befreit hat. Daraus ging der religios und weltan-
schaulich neutrale Staat hervor,der die Sinnfrage
weder positiv noch negativ, weder religios noch
atheistisch, beantwortet. Diese weltliche Politik
respektiert das «Unverfiigbare» gerade dadurch,
dass sie die Sinnfrage offenlésst.

Politik leistet der Sinnfrage den besten Dienst,
wenn sie den (autonomen) Raum schafft, der es
den Menschen und ihren Religions- oder Weltan-
schauungsgemeinschaften erlaubt, in aller Frei-
heit nach den «letzten Wahrheiten» zu suchen. Es
ehrt «die Linke», wenn sie vor dieser Sinnfrage
verstummt und das Ringen um die «letzten» Ant-
worten der Obhut der Toleranz anheimstellt. Er-
innert sei an den Satz im Godesberger Programm
der SPD: «Der demokratische Sozialismus will
keine letzten Wahrheiten verkiinden — nicht aus
Verstiandnislosigkeit und nicht aus Gleichgiiltig-
keit gegeniiber den Weltanschauungen oder reli-
gidsen Wahrheiten, sondern aus der Achtung vor
den Glaubensentscheidungen des Menschen,
iber deren Inhalt weder eine politische Partei
noch der Staat zu bestimmen haben.»

Der Staat und die politischen Parteien miissen
im Respekt vor den Grenzen, die ihnen gesetzt
sind, auf letzte Deutungen von Mensch, Welt und
Geschichte verzichten. Das gilt natiirlich nicht fiir
die Menschen selbst, die sich politisch engagie-

152

ren. Sie werden in aller Regel eine religidse oder
weltanschauliche Motivation und Richtschnur
haben. Religiose Sozialistinnen und Sozialisten
zum Beispiel setzen ihre Hoffnung auf das wer-
dende Reich Gottes, wenn sie sich im «Vorletz-
ten» der Politik fiir Grundwerte wie Gerechtig-
keit, Frieden und Bewahrung der Schépfung ein-
setzen. Aber der Religiose Sozialismus macht
dieses Letzte nicht zum politischen Programm,
sondern respektiert die Begriindungsvielfalt poli-
tischer Positionen, insbesondere auch im Sozia-
lismus. Das heisst nicht Gott aus der Offentlich-
keit aussperren. Es heisst nur der fundamentali-
stischen Versuchung standhalten, Politik unter
Berufung auf Gott zu legitimieren.

Gewiss gibt es Schicksalsschlige, die dem po-
litischen Diskurs unzuginglich sind, unzuging-
lich sein miissen, weil sie sich auch jeder politi-
schen Losung entziehen. Leid, Krankheit, Tod
verweisen uns auf die Endlichkeit des Daseins.
Diese sog. Kontingenz zu «bewiltigen» (Her-
mann Liibbe), ist keine politische, sondern eine
religiose oder weltanschauliche Aufgabe. Politik
aber hat einen bescheideneren Anspruch. Wiire
sie auch noch fiir die Kontingenzbewaltigung bis
hin zur Sinndeutung von Naturkatastrophen zu-
standig, so wiirde sie zu einer Art Religion oder
Religionsersatz. Wenn aber Politik zur Religion
oder Parteien zu Kirchen wiirden, dann ginge es
in der politischen Auseinandersetzung nicht mehr
um Programme und Personen, sondern um Glau-
bensbekenntnisse. Das wire das Ende nicht nur
des herkommlichen Politikverstindnisses, son-
dern einer rationalen und demokratischen Politik
iiberhaupt. Willy Spieler



Fortsetzung der Diskussion um ein anderes
Politikverstindnis im Feminismus

Zu Willy Spieler:-Was ist der Sinn
des Politischen (NW 5/99)

Lieber Willy

Ein Paradigmenwechsel, der nicht die Refor-
mulierung des Herkbmmlichen in lange nicht
mehr gehorter Grundsitzlichkeit provozieren
wiirde, wire keiner. Bekanntlich fordert ein neu-
es Paradigma, «eine altehrwiirdige Theorie zu-
gunsten einer anderen, nicht mit ihr zu vereinba-
renden zuriickzuweisen»!, wodurch unweiger-
lich scheinbar unverriickbare Massstibe, Pro-
bleml6sungsansidtze und Geschichtsbilder ins
Wanken geraten. Grundsatzdebatten — gerade
auch moralischer Art — sind eine notwendige
Begleiterscheinung des Paradigmenwechsels,
weshalb Deine prompte, nicht emotionsfreie Re-
aktion unsere These vom in Gang befindlichen
tiefgreifenden Wandel des Politischen bestitigt.
Ich danke Dir fiir Deine Erwiderung, die ich
meinerseits in sechs Punkten beantworten moch-
te, wodurch, so hoffe ich, die begonnene Debatte
neue Nahrung erhilt.

Uberholte Unterscheidung zwischen
Personalethik und Sozialethik

1. Die Kernthese unseres Textes, die Du in
Deiner Antwort nicht beriihrst, heisst: Die Frauen
haben die Zusténdigkeit fiir private Beziehungs-
pflege und Sinnstiftung, die man ihnen im Zuge
der Entstehung des sdkular-androzentrischen
Staates zugeschoben hat, definitiv zuriickge-
wiesen. Denn sie haben erkannt, dass die sich auf
der Grundlage vermeintlich gerechter Verhiltnis-
se angeblich frei nach «personalethischen» (oder
auch «natiirlichen») Gesetzmissigkeiten entfal-
tenden Beziehungen in Wahrheit die Arbeit sind,
die sie tagtiglich ohne angemessene Anerken-
nung verrichten. Beziehungen — seien sie nun
strukturell vermittelt oder «unmittelbar» —entste-
hen und bestehen nicht als quasi naturwiichsiges
Resultat spontaner Zuneigung, sondern sind das
Ergebnis bewusster Gestaltung und oft harter
Arbeit. Was not tut, um das androzentrische mit
dem beziehungsorientierten Politikverstdndnis
zu vermitteln, ist deshalb eine Entmythologisie-
rung des herkémmlichen Verstindnisses der
«Unmittelbarkeit» privater Beziechungen, das Du
vorauszusetzen scheinst, und eine Debatte dar-

190

{iber, was offentliche und private Beziehungen in
Wahrheit sind, wie sie entstehen und wie sie
Besténdigkeit gewinnen.

2. Die von Dir als gegeben hingenommene
Unterscheidung von Personalethik und Sozial-
ethik hélt der Erfahrung von Frauen und der sich
daran anschliessenden feministischen Theorie
nicht stand. Feministische Denkerinnen weisen
diese Unterscheidung als einen der vielen Dualis-
men zuriick, auf denen die androzentrisch ver-
zerrte Weltsicht ruht. Einer der éltesten und pré-
gnantesten Leitsdtze der Frauenbewegung, der
heute im Sinne des Paradigmenwechsels neu zu
interpretieren wére, heisst bekanntlich: «Das Pri-
vate ist politisch.» Die in dieser Parole auf eine
Kurzform gebrachte Erkenntnis der Mittelbarkeit
aller Beziehungen hat bereits in den siebziger
Jahren das vermeintliche Gegeniiber von struk-
turvermittelter Offentlichkeit und «vorpoliti-
scher»?Privatsphire ad absurdum gefiihrt.

Die Sinnfrage an die Politik zuriickgeben

3. Es ist richtig, dass die Sinnfrage nie mehr
von einem autoritidren Staat oder einer staatsbe-
herrschenden Institution fiir alle beantwortet wer-
den soll. Ebensowenig aber darf sie in Familien,
Kindergirten, Sonntagsschulen und Pflegeheime
abgedriingt werden, wo sie als unter- oder unbe-
zahlte Frauenarbeit ein oft menschenunwiirdiges
Dasein fristet, wihrend eine gutbezahlte classe
politique sich mit Recheniibungen beschiftigt.
Eine sinnstiftende Politik zu fordern ist nicht per
se «neokonservativ», sondern in unserem Ver-
standnis logische Konsequenz feministischer Po-
litik, die es ablehnt, Sinnstiftung weiterhin als
privatisierte und unsichtbar gemachte weibliche
Arbeit zu betreiben. Die Sinnfrage an die Politik
zuriickzugeben, ist nicht eine Idee oder Ideologie,
die wir uns ausgedacht haben, sondern Reflexion
langjéhriger feministisch-politischer Praxis. Das
Verhiltnis von Privatsphire, Politik und Sinnstif-
tung muss neu buchstabiert werden.

4. Der weltanschaulich und religiés neutrale
demokratische Staat westlicher Prigung er-
scheint in Deiner Darstellung als uniiberbietbarer
Hohepunkt der Geschichte, demgegeniiber Ein-
spriiche, die — iibrigens auch im Sinne der «lin-
ken» Tradition der Dialektik der Aufkldrung —
Defizite im Kern dieser Politikkonzeption fest-
stellen, notwendigerweise als reaktiondér erschei-



nen. Frauen, die sich erst vor wenigen Jahrzehn-
ten den Zugang zu den politischen Rechten in
diesem angeblich neutralen Staat gegen massiven
Widerstand erkdmpft haben, konnen diese affir-
mative Einschidtzung des Status quo kaum
nachvollziehen. Allerdings hast Du meiner Mei-
nung nach richtig erkannt, dass eine prizise
Bestimmung des Verhiltnis zwischen feministi-
schem Politikverstindnisses und dem gegen-
wirtigen Stand westlicher Demokratien und den
in ihnen erreichten Standards von Rechtssicher-
heit, personlicher Freiheit und Partizipation —
auch fiir Frauen — noch aussteht. An diesem
Punkt weist unser Gespréch tatsichlich Liicken
auf, die in der weiteren Debatte zu schliessen
sind.

Feministinnen haben nicht die Linke zu
verteidigen

5. Der Feminismus hat viel von «der Linken»
gelernt. Viele ehemals linke Feministinnen haben
sich aber in den letzten Jahren aus der viterlichen
Umarmung gelost, weil die Linke sich als unfahig
erwiesen hat, den Feminismus als Projekt gesell-
schaftlicher Transformation® — jenseits simpler
Gleichstellungspolitik — in denkerisch emstzu-
nehmender Weise in ihre Theoriebildung zu inte-
grieren. Das zeigt gerade der von Dir zitierte Text
von Mascha Madorin, in dem sie — wieder einmal
— die Blindheit linker Diskurse fiir den eigenen
Androzentrismus diagnostiziert.* Als Feministin-
nen erachten wir es nicht mehr als unsere Auf-
gabe, «die Linke» — sei sie nun eine zu rettende
Einheit oder eine diffuse Vielheit — als solche zu
verteidigen. Vielmehr treten wir, ausgehend von
unserem eigenen Politikverstindnis, in Dialog
mit unterschiedlichen, auch «biirgerlichen» Ge-
spriachspartnerInnen. Die von Dir als «neokon-
servativ» bezeichnete These etwa, der androzen-
trische Sozialstaat habe durch sein Okonomisti-
sches (Miss-)Verstidndnis des Sozialen der Illusi-
on der Machbarkeit sinnvollen Zusammenlebens
Vorschub geleistet, scheint uns diskussions-
wiirdig und wird bereits diskutiert.> Vom femini-
stischen Standpunkt aus urteilen wir auch, welche
— moglicherweise verschiitteten, weil nicht mit
dem sozialdemokratisch-modernistischen linken
Mainstream zu vereinbarenden — Traditionen der
Linken sich als hilfreich fiir die Weiterentwick-
lung des neuen Paradigmas erweisen.®

6. Unberechenbar sind nicht nur Lawinen,
Stiirme und Krankheiten, sondern auch Men-
schen, insofern sie frei und voneinander verschie-
den sind. Das zeigt sich an jeder neu her-
anwachsenden Generation, die sich um her-
kommliche Welterkldrungen oft wenig schert, die
heute zum Beispiel die Linke «ins Museum»’
schickt, ohne deshalb konservativ zu sein. Es ist

Aufgabe der Politik, Menschen, insofern sie von-
einander verschieden und also unberechenbar
sind, in ein Netz gelingender Beziehungen zuein-
ander zu bringen und so den Bestand des Zusam-
menlebens in der Welt zu sichern.®! Was Du als
primdre Aufgabe des Politischen benennst, die
Herstellung gerechter Verhiltnisse und also die
Erfiillung unhintergehbarer menschlicher Grund-
bediirfnisse — sei es iiber das Medium Geld oder
iiber andere Tauschformen —, ist in Wahrheit Auf-
gabe der Wirtschaft. Dass die Wirtschaft heute
himmelweit davon entfernt ist, diese ihre — in
jedem Lexikon nachzulesende — genuine Aufga-
be zu erfiillen, sollte fiir die Politik kein Grund
sein, folgsam eine Rolle zu iibernehmen, die nicht
die ihre ist. Dass gédngige Politik sich heute der
genuin Okonomischen Praxis des Ausrechnens
und Machens gerechter Verhiltnisse verschrie-
ben hat, macht ihre Schwiche und Erneuerungs-
bediirftigkeit aus.

Ich freue mich auf die weitere Debatte und
griisse Dich herzlich aus dem inzwischen nicht
mehr verschneiten, dafiir von Erdrutschen be-
drohten Toggenburg.

Ina Praetorius

1 Thomas S.Kuhn, Die Struktur wissenschaftlicher Re-
volutionen, Frankfurt a.M. 1976, S. 20f.

2 Vgl. z.B. Helmut Thielicke, Theologische Ethik, 3.
Teil, Tiibingen 1964. Vgl. zur Kritik der in der christli-
chen Ethik gidngigen Gegeniiberstellung von struktur-
vermittelter Offentlichkeit und «vorpolitischer» Privat-
sphére: Ina Praetorius, Anthropologie und Frauenbild,
2. Aufl., Giitersloh 1994.

3 Zur Unterscheidung zwischen Interessenvertretung
und gesellschaftlicher Transformation vgl. Hannah
Arendt, Vita activa, z.B. das Kapitel «Die Arbeiterbe-
wegung».

4 WoZ 29.4.99.

5 Vgl. Helga Braun, Dérte Jung, Globale Gerechtig-
keit?, Hamburg 1997, Rezension in: NW1/1999, S. 35.
6 Vgl. Andrea Giinter, Uberschneidungen, Korrespon-
denzen, Unverecinbarkeiten: Das Verhiltnis von
Befreiungstheologie, biirgerlicher und marxistischer
Subjekttheorie, historischem Materialismus und Post-
moderne, in: Dies., Politische Theorie und sexuelle
Differenz, Konigstein/Taunus 1998, S. 117-138.

7 Saiten. St. Galler Kulturmagazin, Mai 1999, S. 38.

8 Vgl. Hannah Arendt, Vita activa. Vgl. auch: Andrea
Giinter, Politische Theorie und sexuelle Differenz
a.a.0., Einleitung

191



Feminismus im Mainstream
von Sozialstaatskritik und Markt-
glaubigkeit?

Liebe Ina

Politik ist nie frei von Emotionen. Es mag
sogar sein, dass ich mit dieser zweiten Reaktion
auf das «andere Politikverstandnis», das Du zu-
sammen mit Andrea Giinter entwickelt hast, emo-
tional noch etwas zulege. Zu sehr lauft Euer «Po-
litikverstidndnis» auf eine Entpolitisierung des
Politischen hinaus. Es ist auch gar nicht so «an-
ders», wie Thr meint. Was bei Euch als feministi-
scher Paradigmenwechsel daherkommt, bewegt
sich fiir meine Wahrnehmung im Schlepptau neo-
konservativer und neoliberaler Sozialstaatskri-
tik, wie sie nach dem Ende der Systemkonkurrenz
zwischen West und Ost gesellschaftsfihig gewor-
den ist. Bis zum Blocherschen Versatzstiick von
der «classe politique» seid Ihr in diesem Main-
stream befangen. Auch der Neoliberalismus
schickt die «Linke ins Museum», weil «modern»
nur ist, was dem Markte dient. Was ich vermisse,
ist die feministische Unterscheidung der Geister.

Gerne repliziere ich auf Deine sechs Punkte:

Politisierung des Privaten oder Privatisie-
rung der Politik?

1. Eure «Kernthese», dass Frauen nicht ldnger
«fiir private Beziehungspflege und Sinnstiftung»
zustiandig sein sollen, habe ich nicht kritisiert,
weil ich daran nichts zu kritisieren habe. Nur
halte ich diese Selbstverstindlichkeit nicht fiir
den «Kern» Eurer Diskussion. Dieser liegt fiir
mich in der Aufhebung der «Dualismen» von
Personalethik und Sozialethik, von Politik und
Beziehungspflege, von «offentlich» und «pri-
vat».

2. Die Unterscheidung von Personalethik und
Sozialethik ist so alt nicht, dass sie einfach einer
«androzentrisch verzerrten Weltsicht» zugeord-
net werden diirfte. Im Gegenteil, es war und ist
gerade das Patriarchat, das diese Unterscheidung
ablehnte und noch ablehnt.

Ich beginne mit der Definition der beiden Ar-
ten von Ethik, wie sie Arthur Rich im 1. Band
seiner «Wirtschaftsethik» 1984 entwickelt hat.
Danach befasst sich die Personalethik mit der
Beziehung vom Ich zum Du oder vom Wir zum
Ihr. Die «Unmittelbarkeit» besteht nicht aus «Na-
turwiichsigkeit», wie Du unterstellst, sondern aus
der direkten Beziehung zwischen Menschen.
Diese Beziehung unterliegt einem Massstab des
Gelingens, ist also — da stimmen wir liberein —
«das Ergebnis bewusster Gestaltung und oft har-
“ter Arbeit». Fiir Rich z.B. ist die Néchstenliebe

192

die alles andere als naturwiichsige Voraussetzung
einer im personalethischen Sinn gelingenden Be-
ziehung.

Die Sozialethik dagegen betrifft die zwischen-
menschlichen Beziehungen, soweit sie durch ge-
sellschaftliche und rechtliche Strukturen, Nor-
men oder Institutionen vermittelt werden. Das
und nichts anderes bedeutet fiir mich die Unter-
scheidung zwischen Unmittelbarkeit und Mittel-
barkeit. Ich vermute, wir gehen von so unter-
schiedlichen Begriffen — und nicht nur Erfahrun-
gen — aus, dass Missverstindnisse unausweich-
lich werden.

Unverstindlich ist fiir mich eine feministische
Kritik an dieser angeblich androzentrischen Un-
terscheidung. Es ist doch gerade das Patriarchat,
das meint, keiner Sozialethik zu bediirfen, da die
Herrschenden unmittelbar fiir die Untertanen zu-
standig seien, die Méinner unmittelbar fiir «ihre»
Frauen sorgten, «gelingende Beziehungen» also
unmittelbar «von oben» gewdihrleistet wiirden.
Nur schon das allgemeine Stimmrecht, das Méan-
nern wie Frauen zukommt, war seinerzeit eine
sozialethisch begriindete Provokation fiir das Pa-
triarchat. Wenn es um Demokratie in der Wirt-
schaft oder in der Schule geht, heisst es noch
heute, ein guter Patron kiimmere sich doch hinrei-
chend um «sein Humankapital» und ein guter
Lehrer nehme «seine» Schiilerinnen und Schiiler
geniigend ernst, was brauche es da noch struktu-
rell verbiirgte Mitbestimmung? Und bekommen
nicht gerade Feministinnen vom Patriarchat den
Vorwurf zu horen, dass sie sich nicht mit «gelin-
genden Beziehungen» (personalethisch) begniig-
ten, sondern umgekehrt die rechtliche Stellung
der Frau mit politischen Mitteln (sozialethisch)
zu veridndern suchten? Dass es Strukturen der
Mitbestimmung, der Quoten, der Gleichstellung
braucht, um Frauen auf gleiche Augenhéhe wie
Minner, Arbeitende auf gleiche Augenhohe wie
Kapitalgeber, Schiilerinnen auf gleiche Augenho-
he wie Lehrer zu bringen, damit ein moglichst
herrschaftsfreier Dialog zu menschen- und sach-
gerechten Losungen fiihren kann, gehort zu den
Erkenntnissen «moderner» Sozialethik, hinter
die wir nicht zuriickfallen diirfen.

Ich verstehe auch nicht, warum die Geldfrage
in der Geschlechterbeziechung keine Rolle mehr
spielen soll. Als ob es gleichgiiltig wire, wie die
Frau in der AHV gestellt ist, ob die Schweiz eine
Mutterschaftsversicherung einfiihrt, ob Frauen
iiber ein existenzsicherndes Einkommen verfii-
gen,ob die Stadt Ziirich ein Frauenzentrum finan-
ziell unterstiitzt usw. Es ist das Patriarchat, das
den Frauen einredet, sic brauchten keine rechtli-
che und 6konomische Absicherung, es geniige die
Eigenverantwortung — der Ménner.

Gewiss ist es auch politisch nicht gleichgiiltig,
ob wir «privat» solidarische oder egoistische



Menschen sind, da unser Verhalten die Strukturen
préagt und von ihnen geprigt wird. Diese Dialek-
tik beobachten wir z.B. zwischen einem egoisti-
schem Verhalten im privaten Umgang und politi-
schen «Deregulierungen», die auf eine Ellbogen-
gesellschaft hinauslaufen, oder zwischen Sexis-
mus in den unmittelbaren Beziehungen der Ge-
schlechter und der «strukturellen Siinde des Se-
xismus» durch rechtliche oder wirtschaftliche
Diskriminierung usw.

Nur scheint Ihr den Satz, dass auch das Private
politisch sei, nicht so zu verstehen. Ihr nehmt das
Politische vielmehr in das Private zuriick, indem
Ihr es auf «gelingende Beziehungen» reduziert.
Euer ostentatives Desinteresse an Strukturen,
selbst patriarchalischen, grenzt fiir mich an jenen
Realititsverlust, der die Feministinnen aus dem
Maildander Frauenbuchladen sagen lésst, das Pa-
triarchat sei itberwunden. Das Patriarchat wird es
Euch danken. Denn die Repression ist perfekt,
wenn sie nicht mehr als solche empfunden wird.
Thr mégt unter gelingenden Beziehungen etwas
anderes verstehen — soweit diese von Strukturen
abhingig sind, werdet Thr auf Granit beissen,
wenn Ihr meint, mit Eurem Politikverstindnis
etwas dndern zu konnen.

Autonome Politik und Politik der Autonomie

3. Gerne stimme ich Dir zu, dass Sinnstiftung
kein Reservat des Weiblichen sein kann und darf.
Was es aber heisst, Sinnstiftung an die Politik
zuriickgeben zu wollen, habe ich im letzten Heft
ausgefiihrt. Nochmals: Der Sinn des Politischen
liegt nicht in der Sinnstiftung fiir zwischen-
menschliche Beziehungen, sondern in der Er-
moglichung jener Autonomie, die gelingende
Beziehungen fordert und jedenfalls nicht behin-
dert. Du willst «das Verhiltnis von Privatsphire,
Politik und Sinnstiftung neu buchstabieren». Ich
bin gespannt.

4. Der weltanschaulich und religids neutrale
Staat ist Ausdruck der Toleranz gegeniiber Men-
schen verschiedenen Glaubens. Ich sehe nicht,
weshalb wir hinter diese Errungenschaft der Auf-
klidrung zuriickfallen sollten. Dein Einwand, die
Frauen hitten sich ihre politischen Rechte «in
diesem angeblich neutralen Staat gegen massiven
Widerstand erkdmpft», vertauscht die Ebenen der
Argumentation. Dieser Staat gebérdete sich doch
nicht deshalb frauenfeindlich, weil er weltan-
schaulich neutral war. Im Gegenteil musste auch
die Weltlichkeit des Staates der alten patriarcha-
len Feudalordnung dbgetrotzt werden, die Men-
schen, insbesondere Frauen «im Namen Gottes
des Allmichtigen» unterdriickte. Dass laizisti-
sche Politik nicht gleichzeitig feministische Poli-
tik war, ist noch kein Grund, zum weltanschau-
lich neutralen Staat auf Distanz zu gehen. Wel-
chen andern Staat mochtest Du denn?

Ein feministischer Anarchismus?

5. Linke Traditionen, die sich «fiir die Weiter-
entwicklung» Eures «neuen Paradigmas» als hilf-
reich erweisen konnten, sehe ich im Anarchis-
mus, Staat und Politik miissten erst einmal «ab-
sterben», damit der «Dualismus» von Personal-
ethik und Sozialethik tiberwunden werden konn-
te. Wenn Ihr in diese Richtung denken wiirdet,
nidhme die Diskussion eine neue, eine sehr «poli-
tische» Wendung.

6. Dass Wirtschaft die Aufgabe hat oder hiitte,
Menschen mit Giitern und Dienstleistungen zu
versorgen, ist ebenso unbestritten wie die Tatsa-
che, dass sie dieser Aufgabe immer weniger
gewachsen ist. Daraus herzuleiten, die Politik
habe in der Wirtschaft nichts zu suchen, ldsst
allenfalls die neoliberalen Herzen héher schla-
gen. Dass die sich selbst iiberlassene Wirtschaft
willens und in der Lage sei, das Gemeinwohl zu
verwirklichen, behaupten sonst ja nur die Markt-
gldubigen. Fiir die gute alte Linke und auch fiir
jene Teile des Biirgertums, die an einer Sozialen
Marktwirtschaft festhalten, bleibt es demgegen-
iiber Aufgabe der Politik, der Wirtschaft einen
Rahmen zu setzen, damit sie gemeinwohlvertrag-
lich wirken kann. Oder wie willst Du z.B. die
Gleichstellung in Fragen der Léhne, der bezahl-
ten wie der unbezahlten Arbeit, der Arbeitszeitre-
gelung und der Mitbestimmung verwirklichen,
wenn nicht durch Politik?

Die Wirtschaft konnten wir nur dann sich
selbst iiberlassen, wenn sie demokratisch und
genossenschaftlich organisiert wire. Von dieser
autonomen, wenn nicht «anarchischen» Selbstre-
gulierung sind wir angesichts der herrschenden
Produktions-, sprich Eigentumsverhiltnisse, weit
entfernt. Wirtschaft demokratisiert sich nicht von
selbst, noch wird sie unter neoliberalen und neo-
konservativen Bedingungen menschen- und frau-
enfreundlich. Wenn Feministinnen die Linke «ins
Museum» schicken wollen, erhalten sie den Ap-
plaus von der falschen Seite.

Liebe Ina, der Erdrutsch, von dem Ziirich
bedroht ist, hat sich bei den kantonalen Wahlen
vom 18. April ereignet. Ich griisse Dich herzlich
und bitte Dich um Versténdnis fiir diesen anderen
«Kontext».

Willy Spieler

193



gefehlt (TA 12.7.96). Und ein Unterneh-
mensberater namens Werner Halter hat ein
schlagendes Argument fiir die Personen-
freiziigigkeit zwischen der Schweiz und
der EU gefunden. Er will laut NZZ
(28.3.96) dem «Fischbassin Schweiz»
zur Kriftigung des Restbestands einige
«Killerfische» verschreiben. In Paris eroft-
nete im Oktober 1997 eine Managerschule
ihren Betrieb unter dem Namen «Ecole
de Guerre économique» (Publik-Forum,
29.8.97).

Bei so viel verbaler Gewalt kann auch
die sexistische Sprache nicht fehlen. Auf
das Fehlen von Frauen im Verwaltungsrat
von UBS angesprochen, macht sich ein PR-
Mann lustig iiber die «reinen Verzierda-
men, die im frauenfreundlichen Trend der
achtziger Jahre gewihlt wurden» (Treff-
punkt, 19.2.98).

*

Der Neoliberalismus ist aus einer Ideolo-
gie eine Wirklichkeit geworden und hat
dabei seine Einseitigkeit bis zur Schamlo-
sigkeit libertrieben. Auf sein Konto geht
eine gigantische Umverteilung von unten
nach oben, mit der Folge, dass die Armen
drmer und die Reichen reicher wurden und
immer noch werden. Selbst Kapitalisten
zweifeln mittlerweile an «ihrem» System.
Der US-amerikanische Finanzguru Geor-
ges Soros z.B.meint: «Mich beunruhigt die
globale Freiziigigkeit des Kapitals, das er-
schwert seine Besteuerung. Dies beein-

trichtigt die Fihigkeit der Staaten, soziale
Leistungen anzubieten. Die Armen miissen
mehr zahlen, weil die Reichen abhauen»
(Spiegel, 6.4.98). An anderer Stelle sagt er
gar: «Der wichtigste Feind der offenen Ge-
sellschaft ist nicht linger die kommunisti-
sche, sondern die kapitalistische Bedro-
hung» (Zeit-Punkte, 6/97). Ich will aber
nicht schon soweit gehen wie der Sozial-
ethiker Peter Ulrich, der dem Tages-Anzei-
ger (29.12.98) diktiert hat, «dass der Neoli-
beralismus im Grunde genommen schon
fast tot ist». Dann hitte sich dieser Essay
eriibrigt. Aber so schnell gibt der Neolibe-
ralismus nicht auf.

1 Vgl. Bernhard Walpen, «Der Plan, das Planen zu
beenden» — Zur Geschichte des Neoliberalismus, in:
NW 1999, S. 4ff.

2 Vgl. Friedrich August von Hayek, Der Weg zur
Knechtschaft, Miinchen 1994 (Neuauflage).

3 Hugo Assmann/Franz J. Hinkelammert, Gétze Markt,
Diisseldorf 1992.

4 Vgl. Gotze Markt, a.a.0., S. 57.

5 Adam Smith, Der Wohlstand der Nationen, dtv-bi-
bliothek, Miinchen 1978

6 Bernard Mandeville, Die Bienenfabel oder Private
Laster, offentliche Vorteile, Frankfurt a.M. 1980.

7 Leszek Kolakowski, Der Mensch ohne Alternative,
Miinchen 1960.

8 Hans-Peter Martin / Harald Schumann, Die Globali-
sierungsfalle, Hamburg 1996, S. 12ff.

9 Gotze Markt, S. 57.

10 Religion der Ware, in: Concilium 1992, S. 195ff.

11 Gétze Markt, S. 95.

12 Zit. nach: Stephan Rothlin, Gerechtigkeit in Freiheit,
Frankfurt a.M. 1992, S. 62f.

13 Wissenschaftund Sozialismus, Tiibingen 1979,S.16.
14 Zit. nach Stephan Rothlin, a.a.0., S. 69.

Florence Nightingale: Reformerin, aber nicht Sozialistin
Zu Willy Spieler: Was ist der Sinn des Politischen (NW 5/99)

In meiner Kritik am Politikverstindnis von Ina Praetorius und Andrea Giinter habe ich Florence
Nightingale zitiert: «Es ist zwecklos, um Befreiung von der Pest zu beten, solange die Kloaken in die
Themse fliessen.» Ich verdanke das Zitat Konrad Farners «Theologie des Kommunismus? » (Frankfurt
aM.1969, S. 128f.). Farner bezeichnet hier Florence Nightingale als «grosse Christin». Ich habe aus
ihr auch noch eine «Sozialistin» gemacht, was sie offensichtlich nicht war. Erika Ziltener, Historikerin,
Krankenschwester und Ziircher SP-Kantonsratin, stellt in der folgenden Zuschrift richtig, dass es sich
bei Florence Nightingale um eine Reformerin handelte, die noch ganz dem «idealisierten biirgerlichen
Frauenbild der Jahrhundertwende» entsprach. Mein Zitat enthielt vielleicht einen sozialistischen Satz,

aber nicht den Satz einer Sozialistin.

238

W.Sp.



Pionierin der Hygiene in der
Krankenbetrenung

Die Engldnderin Florence Nightingale (1820-
1910)' kam aus sog. gutem Hause, und das bedeu-
tete damals ein Leben im Miissiggang. Die junge
Nightingale selbst meinte iiber ihren Tagesablauf,
er sei nicht «miihselig», aber langweilig. Mit 17
Jahren notierte sie in ihren persénlichen Auf-
zeichnungen: «Gott sprach zu mir und berief
mich in Seinen Dienst.»* Nach acht Jahren Suche
wird sie diese Aussage als Berufung zur Kranken-
pflege interpretieren. Trotz aller Widerstdnde
setzte sie sich iiber ihre Herkunft hinweg und
bildete sich zur Krankenpflegerin aus. Ein muti-
ges Unterfangen, zumal die Tétigkeit einer Pfle-
gerin zu Nightingales Zeit einer Frau aus «gutem
Hause» schlechthin unzumutbar war.

Noch im letzten Jahrhundert wurden in den
Krankenhdusern Menschen aus den Slums, den
«Krahenlochern», wie sie auch genannt wurden,
gepflegt. Diese Menschen waren schmutzig, so
schmutzig wie die Krankensile in denen sie sich
aufhielten. Dementsprechend galt der Beruf einer
Pflegerin als «dreckig». Er wurde einerseits von
«gefallenen Madchen», die ihr Geld zur Hélfte als
Pflegerin, zur anderen Hélfte als Prostituierte ver-
dienten, und andererseits von Diakonissen sowie
katholischen Nonnen und Briidern ausgeiibt.

Nightingale wollte keinen neuen religidsen
Orden griinden, sondern den Beruf der Kranken-
pflege aufwerten und ihn allen Frauen zugénglich
machen, die dazu die «sittlichen», geistigen und
korperlichen Voraussetzungen hatten. Sie selbst
erlernte die Krankenpflege in der ersten Diako-
nissenanstalt in Kaiserswerth am Rhein und im
Selbststudium. In Kaiserswerth sah sie, dass ohne
geeignete Hygiene eine gute Betreuung der Kran-
ken unmoglich war. So setzte sie sich mit grossem
Engagement fiir die Einfiihrung von minimalen
Hygienemassnahmen ein, wenn auch vorerst
nur in einem Lazarett. Diese Massnahmen be-
schrinkten sich auf «frische Luft, Licht, Rein-
lichkeit» und eine «angemessene Erndhrung» fiir
die Verletzten und Kranken.? Nightingales Erfolg
war durchschlagend, schon innert kiirzester Zeit
senkte sich die Sterblichkeitsziffer deutlich. In
den folgenden Jahren wurde Nightingale als Be-
raterin in Hygienefragen bei Neubauten von Spi-
tdlern und Lazaretten zugezogen.

Fiir die Verletzten und Kranken, die unter der
Aufsicht von Nightingale gepflegt wurden, be-
deutete dies nicht nur grossere Heilungschancen,
sondern auch eine stark verbesserte Lebensquali-
tit. Beides wurde nun aber nicht Nightingales
Hygienereform zugeschrieben, sondern ihrem
«Frausein», ihrer Liebe und Giite. Darauf basier-
te denn auch die Mythologisierung Nightingales,
und die grossen Verdienste um die Hygiene-

reform gerieten nach ihrem Tode sehr schnell in
Vergessenheit.

Biirgerliches Frauenbild

Florence Nightingale war eine Vertreterin der
Frauenbewegung, obschon sie diese skeptisch
beurteilte. Konsequenterweise zihlte sie nicht
zum progressiven Fliigel innerhalb der Bewe-
gung, der sich fiir die rechtliche Gleichstellung
von Frau und Mann einsetzte. Im Gegenteil, sie
sprach sich gegen das Frauenstimmrecht aus und
lehnte es ab, dass Frauen und Minner das Medi-
zinstudium unter den gleichen Bedingungen soll-
ten absolvieren konnen.

Nightingale entsprach vollumfénglich dem
idealisierten biirgerlichen Frauenbild der Jahr-
hundertwende. Es war ein Frauenbild, das auf
dem Dualismus von Frau und Mann als zwei sich
gleichwertig ergidnzenden Einheiten basierte.
Diese Einheiten setzten sich aus den gegenseitig
korrespondierenden «Charaktereigenschaften»
von Frau und Mann zusammen.* Die — scheinbar
biologisch begriindeten — Charaktereigenschaf-
ten des dichotomen Geschlechtermodells, das der
Frau die Passivitit, die Emotionalitit, die Natur,
ein Leben in der Privatheit und dem Manne die
Aktivitit, die Rationalitiit, die Kultur, ein Leben
in der Offentlichkeit zuordneten, ergidnzten sich
und ergaben zusammen eine Einheit.’

Florence Nightingale war eine grosse Frau
ihrer Zeit. Sie prigte den Beruf der Krankenpfle-
ge nachhaltig und sie trug wesentlich dazu bei,
dass der Beruf der Krankenpflege durch die Inter-
nalisierung des idealisierten biirgerlichen Frau-
enbildes zu einem Frauenberuf gemacht wurde.
Ihr Einfluss wirkt im Grundsatz noch heute nach.
Dies zeigt sich nicht zuletzt in der Tatsache, dass
die Krankenpflege immer noch als Frauenberuf
bewertet, strukturiert und entléhnt wird. Dem
skizzierten Frauenbild entsprechend konnte sich
die grosse Eigenstidndigkeit, die Nightingale in
der Hygienereform zeigte, in der Krankenpflege
nicht durchsetzen. Erika Ziltener

1 Vgl. Florence Nightingale (1820-1910), «Wer helfen
will darf kein sentimentaler Schwirmer sein», in: Nov-
gard Kohlhagen, Frauen, die die Welt verdndern, Frank-
furt a.M 1981, S. 121-131.

2 Nightingale, a.a.0., S. 124.

3 Nightingale, a.a.0., S. 129.

4 Karin Hausen, Die Polarisierung der «Geschlechts-
charaktere». Eine Spiegelung der Dissoziation von Er-
werbs- und Familienleben, in: Wemner Conze (Hg.),
Sozialgeschichte der Familie in der Neuzeit Europas.
Neue Forschungen, Stuttgart 1976, S. 363-393.

5 Esther Fischer-Homberger, Neue Materialien zur
Krankheit Frau, in: Luise Pusch (Hg.), Feminismus.
Inspektion einer Herrenkultur. Ein Handbuch, Frank-
furt a. M. 1983, S. 308-339.

239



	Diskussion : was ist der Sinn des Politischen? Anmerkungen zum Gespräch zwischen Ina Praetorius und Andrea Günter
	Anhang

