
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 5

Artikel: NW-Gespräch zwischen Ina Praetorius und Andrea Günter : der
feministische Paradigmenwechsel im Politikverständnis

Autor: Praetorius, Ina / Günter, Andrea

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144168

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch zwischen Ina Praetorius und Andrea Günter

Der feministische Paradigmenwechsel
im Politikverständnis

Für die beiden feministischen Denkerinnen Ina Praetorius und Andrea Günter hat die
Frauenbewegung mehrpolitische Veränderung in Gang gesetzt, als viele Frauen wahrhaben

wollen: Sie hat das alte Gesellschaftsmodell aufgekündigt, demzufolge Sinnstiftung
etwas ist, das sich im Paar, in Ehe und Familie abspielt, und die Sinnfrage an die
Öffentlichkeit zurückgegeben. Aufdiese Zumutung ist die herkömmliche, androzentrische
Politik schlecht vorbereitet. Sie sieht ihre Aufgabe darin, zu organisieren und dabei
rational zu berechnen, was «gerechte Verhältnisse» sind, während die elementaren
Fragen des guten Lebens, des Wohlbefindens und gelingender menschlicher Beziehungen
privat gelöst werden sollen. Liessen sich also die meisten Krisenphänomene, die uns heute
beschäftigen - die Krise des Sozialstaats und derArbeitsgesellschaft, die Ökonomisierung
des Politischen, das Ökologieproblem etc. - aus dieser Unfähigkeit herkömmlicher -
«linker» wie «rechter» - Politik erklären, die Frage nach einem sinnvollen Zusammenleben

der Menschen als politische Frage zu verstehen? Die These Hannah Arendts,
gelingendes Zusammenleben lasse sich nicht «herstellen», sondern nur durch mutiges und
immer wieder überraschendes Handeln in Gang setzen, erweist sich dabei als hilfreich.
Ina Praetorius und Andrea Günter wünschen sich zu ihrem Beitrag eine Diskussion unter
den Leserinnen und Lesern der Neuen Wege. - Das Gespräch wurde am Sonntag, 28.
Februar 1999, im tiefverschneiten Toggenburg aufgezeichnet. Red.

Das zweckrationale Politikverständnis
und die Lawinen

Ina Praetorius: Wir haben einen Winter,
«so unberechenbar wie im letzten
Jahrhundert»1. Denen, die professionell über
Politik reden oder schreiben, fällt
angesichts des offensichtlich nicht von
Menschen Gemachten nichts mehr ein, obwohl
auch hier politisch gehandelt werden muss.
So müsste die sonst so beredte WoZ auf
ihren Hausschriftsteller Hohler
zurückgreifen, um nicht zu verstummen.2 Wie
erklärt sich diese spezifische Sprachlosigkeit
speziell der Linken, aber auch vieler
Feministinnen, die sich noch in der Tradition

der Linken bewegen?

Andrea Günter: Du willst auf Go« hinaus,
den die Aufklärung aus der Öffentlichkeit
ausgesperrt hat?

Ina Praetorius: Noch nicht. Zuerst möch-

144

te ich eine Erklärung suchen für diese
auffällige Hilflosigkeit des politischen Redens
angesichts von Ereignissen, für die sich
kein Schuldiger finden lässt.

Andrea Günter: Die Linke und mit ihr
Teile des Feminismus haben sich die Denk-
und Handlungskultur der Manager - das,
was ich mit Hannah Arendt «Herstellungslogik»

nennen kann - zu eigen gemacht. In
dieser Logik gilt es als entscheidend zu
wissen, wie die Welt funktioniert und wie
man sie richtig berechnen und organisieren
kann. Wie stark diese Logik unser Leben
vereinfacht, wird bei nicht vorausberechenbaren

Naturereignissen sichtbar, aber
nicht nur hier. Es wird heute allenthalben
deutlich, dass das mechanistische
Politikverständnis an Grenzen stösst.

Für mich ist an diesem Punkt das Denken
Hannah Arendts hilfreich. Vor allem in
ihrem Buch «Vita Activa»3 zeigt sie, dass es



ganz verschiedene Ebenen menschlichen
Daseins und Tätigseins in der Welt gibt, die
jeweils einer eigenen Logik folgen. Solche
Unterscheidungen sind hilfreich, um unsere

Wirklichkeit adäquat auf den Begriff zu
bringen. Sie liegen quer zu dieser üblichen
Arbeitsteilung zwischen Politikern, Künstlern,

Geistlichen etc., die zum Beispiel
dann sichtbar wird, wenn dem politischen
Journalismus zur Unverfügbarkeit der Natur

nichts einfällt. Nach Hannah Arendt ist
uns nicht damit gedient, wenn die einen
über das eine, die anderen über das andere
reden können. Es geht darum, dass wir alle
(wieder) eine Sprache finden, die unsere
Existenz in ihrer Vielschichtigkeit zum
Ausdruck bringt.

Die Sinnfrage: privat oder politisch?

Ina Praetorius: Solange die Frauenbewegung

die Arbeitsteilung zwischen dem
Politischen und dem Privaten - die Politik
sorgt für «gerechte Verhältnisse», der
Privatbereich stiftet Sinn und Wohlergehen -
nicht aufgekündigt hatte, funktionierten
solche Arbeitsteilungen schlecht und recht.
Heute sind sie obsolet geworden. Inwiefern
erweist sich nun Hannah Arendt, die ja
selbst nicht feministisch argumentiert, als
weiterführend?

Andrea Günter: Hannah Arendt stellt in
der «Vita activa» fest, dass die moderne
Gesellschaft in Aporien gerät. Dieser
Gesellschaft, die sich über «Arbeit» definiert,
geht zum Beispiel aufgrund von
zunehmender Technisierung und entsprechend
zunehmender Arbeitsproduktivität die
Arbeit aus, und das bedeutet eine tiefgreifende

Sinnkrise. Anstatt nun die erschöpfte
Logik der technischen Machbarkeit
weiterzubetreiben, also zum Beispiel zu
berechnen, wie die weniger werdende
Arbeit gerechter verteilt werden kann, besinnt
sich Arendt auf Grundlagenreflexion:

Sie reichert das in Spezialgebiete
aufgesplitterte Nachdenken wieder an und macht
menschliche Existenz in ihrer Differenziertheit

neu sichtbar. So kommen genau
die Fragen, die das heute dominante
Politikverständnis als Privatangelegenheit ab¬

gespalten hat, wieder als politische ins
Blickfeld: Wer sind wir als Menschen?
Was tun wir, wenn wir tätig werden? Was
können wir überhaupt? Und: Was ist der
Sinn, der sich in der Ordnung des Seins
begründet?4

Ina Praetorius: Hin und wieder tauchten
solche Fragen auch in der Berichterstattung
über den grossen Schnee auf. Ziemlich viel
Aufmerksamkeit erregte zum Beispiel der
Lawinenforscher Otmar Buser -
wohlgemerkt: kein Schriftsteller und kein Pfarrer

-, der im Fernsehen mehrfach seine
weisheitliche Botschaft unter die Leute
bringen konnte: «Diese Lawinen sind ein
Anlass zum Nachdenken darüber, wer wir
eigentlich sind. Wie kommen wir darauf zu
meinen, die Lawinen richteten sich nach
unseren Bedürfnissen, unseren Prognosen,
unseren kommerziellen Interessen? Denkt
nach und freut euch des Lebens!»5 Ich fand
es bezeichnend, dass die Medienleute
offensichtlich fasziniert waren von der
weisheitlichen Rede des erfahrenen
Naturwissenschaftlers, nicht aber fähig, ein
Gespräch darüber in Gang zu bringen. Mich
erinnert das an den gegenwärtigen Stand
des Feminismus und der Feministischen
Theologie:

Wir wissen zwar ganz genau, dass es
vieles gibt, das nicht mit «Frauenunterdrückung»

zu erklären ist. Wir wissen, dass
Pfarrerinnen am Grab nicht sagen können,
eine Frau sei an Frauenunterdrückung
gestorben. Wir wissen auch, dass es theologisch

möglich wäre, unser Reden aus dieser
Fixierung auf Kausalzusammenhänge zu
befreien. Aber wir scheuen uns, die heute
weitverbreitete Reduzierung des theologischen

Redens aufs Sozialethische, die ich
als Anpassung an die Normen «aufgeklärter»

Rationalität und das entsprechend
reduzierte Politikverständnis deute, rückgängig

zu machen, wenigstens hier in der
westlichen Welt.

Vom Paradigma der Kritik zum
Paradigma des Zweifeins

Andrea Günter: Ich nenne diesen
Zustand, in dem sich grosse Teile des

145



Feminismus noch befinden, das «Paradigma
der Kritik». Dieses Paradigma war

sinnvoll, solange es vor allem darum ging,
androzentrische Weiblichkeitsbilder und
die entsprechenden Normierungen aufzulösen.

Kritik ist aber potentiell unendlich.
Frauen können lange so reden, als sei alles
auf gesellschaftliche Verhältnisse
zurückführbar, aber das Nur-Kritische enthüllt
sich notwendigerweise in vielen Situationen

als ungenügend. Bis jetzt haben nur
wenige den Mut und unterziehen sich der
Anstrengung, die Wirklichkeit jenseits der
kritisierten Verhältnisse neu zur Sprache zu
bringen.

Vorerst scheint es so, als werde die Phase
der Kritik zunächst durch eine Phase des
generellen Zweifeins abgelöst: Ein grosser
Teil der Feministinnen zieht heute alles in
Zweifel, sogar die Aussagekraft der
«Kategorie Frau» oder der «Kategorie
Geschlecht», also derjenigen Begriffe, die
einmal die Grundlage des Frauenkampfes
gebildet haben. Der Unterschied zwischen
Kritik und Zweifel ist, dass Kritik immer
noch davon ausgeht, etwas wissen zu können,

während der Zweifel die Möglichkeit
des Wissens selbst auflöst.

Ina Praetorius: Du spielst auf den
dekonstruktiven Feminismus, die sogenannte
Butler-Debatte» an?6

Andrea Günter: Ja. Viele Frauen haben
den Schritt aus der Kritik in den Zweifel
gemacht, vor allem im akademischen
Milieu. Auch über den Zweifel könnten wir
unendlich reden. Weil aber der Feminismus
keine rein akademische Angelegenheit ist,
werden wir langfristig nicht darum
herumkommen, wieder Antworten auf Grundfragen

zu geben: Wer sind wir? Was bedeutet
die Geschlechterdifferenz für unser Leben?
Denn im Alltag brauchen wir Antworten,
weil wir handeln müssen. Wenn deine
Tochter ihre erste Menstruation bekommt,
kannst du ihr nicht erzählen, die Kategorie
Geschlecht habe sich im Zuge der Dekon-
struktion aufgelöst. Sie muss wissen, wie
frau einen Tampon benutzt.

Ina Praetorius: Diese Antwort ist nicht

schwer zu geben. Wenn meine Tochter aber
wissen will, warum eine Lawine ein Haus
zerstört hat, das «nach menschlichem
Ermessen» in einer sicheren Zone stand, oder
warum jemand gestorben ist, dann muss ich
ehrlicherweise zunächst einmal sagen: Ich
weiss es nicht. Muss es auch in der Politik
eine Phase der Sprachlosigkeit geben,
bevor wirjenseits herkömmlicher arbeitsteiliger

Muster neu und anders zu sprechen
beginnen können? Diese Möglichkeit oder
Notwendigkeit des Verstummens macht
Angst, nicht nur mir, sondern vielen Linken
und Feministinnen. Wir haben Angst, dass
«die Herrschenden» unser Schweigen als
Kapitulation verstehen und es benutzen
könnten, um die Unterdrückung zu
verschärfen. Weil uns diese Angst bedrängt,
reden wir weiter, selbst wenn unser Reden
offensichtlich vielen Tatsachen nicht
gerecht wird. Wie können wir als
widerständige Frauen und Männer sprachlos
werden - und damit neuen oder auch ganz
alten Antworten eine Wachstumschance
geben -, ohne resigniert zu erscheinen?

Andrea Günter: Zum einen meine ich,
eine Politik des Zweifeins - anstelle der
herkömmlichen Politik des Kritisierens -
sei durchaus angebracht. Politik des Zweifels

kann zum Beispiel bedeuten, dass wir
aufhören, «Autonomie» für Frauen zu
fordern. Feministinnen wie z.B. Carol Gilligan7

haben nämlich schon in den achtziger
Jahren gezeigt, dass das Konzept «Autonomie»

unangemessen ist, weil alle
Menschen - nicht nur die sogenannt «Schwachen»

- wesentlich in Beziehungen, also
niemals «selbst-gesetzlich» (auto-nom)
existieren. Statt weiterhin mit
unangemessenen Begriffen Politik zu machen,
sollten wir öffentlich darauf hinweisen,
dass sie ein falsches Menschenbild
transportieren.

Oder: Statt immer nur zu fordern, dass
das Geld gerecht verteilt werden soll und
damit die Wichtigkeit des Geldes zu bestätigen,

könnten wir öffentlich sagen, dass
das Geld gar nicht wirklich unsere
«Existenzgrundlage» ist. Primär hängt das gute
Leben der Menschen nämlich nicht am

146



Geld und seiner gerechten Verteilung,
sondern an gelingenden menschlichen
Beziehungen. Gleichzeitig mit diesem öffentlichen

Zweifel an gängiger Begrifflichkeit
können wir an den Orten, an denen es möglich

ist, die Sinnfrage offensiv als öffentliche

stellen. Ich selbst zum Beispiel veranstalte

philosophische Seminare mit Frauen,
in denen wir ganz bewusst an der Frage
nach dem Sinn des Seins arbeiten.

Ina Praetorius: Dem androzentrischen
Politikverständnis zufolge gilt aber die Frage

nach dem Sinn des Lebens als bürgerlich,

als unwissenschaftlich, als
Privatangelegenheit. Jeder aufrechte Linke wird
dir vorhalten, mit Frauen Sinnfindung zu
treiben sei Zeitverschwendung. Du solltest
dich besser in Solidarität mit den Armen
organisieren.

Politik: eine Frage der Beziehungen
zwischen Menschen

Andrea Günter: Diesem veralteten
Politikverständnis zufolge wird jede Handlung,

die nicht von heute auf morgen
gerechte Verhältnisse für alle schafft oder
zumindest nachweisbar im Sinne einer
vorausberechneten Gerechtigkeitsarithmetik
funktioniert, mit dem Vorwurf konfrontiert,

individualistisch und unwirksam zu
sein. Im Grunde wissen wir aber, dass alles,
was wir als Menschen in die Welt setzen,
«Kleinarbeit» ist, oder besser: Jede Handlung

ist notwendigerweise eine einzelne
Handlung mit unabsehbaren Folgen. Die
politische Leitidee von den ein für allemal
gerecht «gemachten» Verhältnissen ist ein
Allmachtstraum, der die ewige Frustration
programmiert, die für die Linke typisch ist.
Hannah Arendt setzt dem das prinzipiell
Unvorhersehbare, Überraschende menschlichen

Handelns entgegen.
Ich meine, dass in dem Ruf nach «neuen

Werten» und nach «Ethik», der heute so oft
zu hören ist, das Unbehagen am
Zweckrationalismus der Politik schon zum
Ausdruck kommt. Viele haben gemerkt, dass
sich gutes Leben nicht wie ein «Ding»
herstellen lässt. Dieser Ruf nach «Werten»
steht aber vorerst unverbunden neben der

Politik der Machbarkeit. Ausserdem beruht
das Konzept der moralischen «Werte» auf
dem bürgerlich-androzentrischen Modell,
demzufolge der Mensch ein autonomes
Individuum ist, das sich über ihm äusserli-
che «Rechte» und «Werte» selbst Grenzen
setzt.DiepolitischeFrage zu stellen,bedeutet

nach Hannah Arendt etwas anderes. Es
bedeutet anzuerkennen, dass der Mensch
nicht primär oder allein die Verwirklichung
seines «autonomen» Ichs anstrebt, sondern
in Anbetracht der Verschiedenheit der
Menschen ganz massgeblich den Wunsch
nach gelingenden Beziehungen hat. Die
politische Frage ist also eigentlich die
Frage nach gelingenden menschlichen
Beziehungen.

Ina Praetorius: Im Gefolge des
feministischen Paradigmenwechsels wäre nun
also ein politischer Mensch nicht mehr der
Vollzugsbeamte einer mechanistischen
Gerechtigkeitsvorstellung - die uniforme
Kleiderordnung des Politiker-Mannes
macht für mich dieses erschöpfte
Politikverständnis augenfällig -, sondern eine
oder einer, die oder der öffentlich auf die
Suche nach gelingenden menschlichen
Beziehungen geht. So kommt das
Beziehungshafte, prinzipiell Überraschende der
einzelnen Tat wieder zu seinem Recht, das
nach Hannah Arendt das Wesen des Politischen

ausmacht: Ich denke zum Beispiel an
die Nordirlandministerin Mo Mowlam, die
sich im Gefängnis mit protestantischen
Terroristen an einen Tisch setzt, damit alle
Konventionen sprengt und gerade deshalb

grossen Erfolg hat.8 Oder an die
Bundesratskandidatin Rita Roos, die auf die
konventionelle Frage des Journalisten, was sie

- ausser ihren nachgewiesenen Kompetenzen

- noch «zu bieten» habe, die
überraschende Antwort gibt: «Mich, Rita Roos» -
eine unverwechselbare Person.9

Andrea Günter: Ich finde es schön, dass
dir politisierende Frauen einfallen. Es ist
kein Zufall, dass es Frauen sind, die das

neue Paradigma voranbringen. Ich
verstehe vieles besser, wenn ich mir die
konkrete Praxis politisierender Frauen vergleichend

anschaue und mir überlege, inwie-

147



fern sie die Erkenntnis der Frauenbewegung,

dass das gute Leben auf guten
Beziehungen beruht und nicht mehr privatisiert
werden kann, in konkrete Taten übersetzt.
Das ist etwas ganz anderes, als nach einem
Kausalzusammenhang zwischen einem
angenommenen «Wesen der Frau» und ihrer
«andersartigen» Politik zu suchen.

Mir fällt als weiteres Beispiel ein
Vorgang ein, der zur Zeit in Deutschland
Aufsehen erregt: Ein Herr Schremp,
Vorstandsvorsitzender der Daimler Benz AG,
mit einem Jahreseinkommen von 20
Millionen DM, will seinen Steuerwohnsitz in
die USA verlegen. Daraufhin werden ihm
viele konventionelle Moralpredigten
gehalten. Seine Schwägerin wählt einen
anderen Weg: In einem offenen Brief weist
sie daraufhin, wie viel dieser Herr Schremp
von der Gesellschaft bekommen hat:
Stipendien, Strassenbenützung, Universitätsbesuch,

Versorgung bei Krankheit usw.10

Den Steuerflüchtling darauf hinzuweisen,
dass er sich ignorant verhält gegenüber der
Tatsache, immer schon von anderen
bekommen zu haben, ist etwas ganz anderes
als ihm moralische Werte vorzuhalten.
Entsprechend gross war der Zuspruch, den dieser

offene Brief der Schwägerin bekam.

Die Aufgabe: eine sinnstiftende
politische Theorie

Ina Praetorius: Solche Beispiele
zusammenzutragen und auf ihren Zusammenhang

mit dem beziehungsorientierten
Politikverständnis hin zu reflektieren, könnte
eine neue Aufgabe feministischer Theoriebildung

werden. Es ginge dann nicht mehr
in erster Linie darum, patriarchale Verhältnisse

zu kritisieren, Gleichstellung für
Frauen einzufordern, eine ans Geschlecht
gebundene Andersartigkeit «der Frau» zu
behaupten oder alles zu bezweifeln. Es ginge

darum, eine politische Theorie auf den
Weg zu bringen, die, ausgehend von einer
Interpretation tatsächlicher Handlungen
von Frauen zeigt, wie postandrozentrische
Politik die Frage nach Gerechtigkeit und
nach dem Sinn menschlichen Zusammenlebens

zusammenfügt.

Andrea Günter: Dass das neue Paradigma
sich durchsetzt und wir eine entsprechend
neuartige Theorie des Politischen
brauchen, ist unumgänglich. Denn die
Frauenbewegung hat das alte Gesellschaftsmodell
unwiderruflich aufgekündigt, demzufolge
Sinnstiftung etwas ist, das sich im Paar, in
Ehe und Familie abspielt. Frauen haben die
Alleinverantwortungfür das «gute Leben»,
die der bürgerliche Mann ihnen in den letzten

zweihundert Jahren zugeschoben hat,
definitiv abgeschüttelt.

Seit den siebziger Jahren macht die
Frauenbewegung überdies vor, dass Frauen
nicht nur tätig werden, weil sie die weibliche

Freiheit lieben, weil sie die weibliche
Würde und einen eigenen, nicht vom Mann
abgeleiteten Sinn der eigenen Existenz
behaupten, sondern weil sie dem Wunsch
nach gelingenden Beziehungen einen
massgeblichen Platz in ihrem Tätigwerden
einräumen: Sie arbeiten an gelingenden
Beziehungen im Privatbereich und am
Arbeitsplatz, in Therapie, Supervision,
Netzwerken usw. Dass die Frauen den bürger-
lich-androzentrbchen Ehevertrag gekündigt

haben und seither an anderen
Beziehungsformen arbeiten, ist das wesentliche
politische Ereignis der vergangenen
Jahrzehnte. Dass eine Menge Leute diesen
Zusammenhang noch nicht begriffen haben,
ändert nichts daran, dass er da ist.

Ina Praetorius: Die meisten diskutieren
heute noch immer über die Übermacht des
Ökonomischen, den Sozialstaat, das Ende
der Arbeitsgesellschaft etc. - so, als habe
all das im Kern nichts mit der «Frauenfrage»

zu tun. Wenn wir nun beginnen würden,

politische Taten von Frauen
zusammenzudenken, die nur scheinbar weit
voneinander entfernt sind - Mo Mowlams
Nordirlandpolitik, Rita Roos'
Bundesratskandidatur und den offenen Brief der
Frau Schremp zum Beispiel - dann könnten

wir damit das feministisch initiierte
Politikverständnis auf den Begriff bringen,
sichtbar machen.

Andrea Günter: Ja. Aber auch in die
Frauenbewegung schleichen sich immer
wiederfalsche Arbeitsteilungen ein: Heute

148



zum Beispiel die zwischen den akademischen

Allround-Zweiflerinnen und denen,
die «weibliche Werte» in die Politik tragen
wollen. Eine Aufhebung dieser Arbeitsteilung

kündigt sich meines Erachtens in der
Art an, wie neuerdings der Ansatz Carol
Gilligans in der politischen Theorie
weitergedacht wird. Hier kommt in den Blick,
wie wichtig gelingende Beziehungen in
ihrer ganzen Vielschichtigkeit und gerade die
Verarbeitung von Konflikten, die in der
menschlichen Verschiedenheit und
Bezogenheit angelegt sind, für das
Zusammenleben sind.11 Ich finde es wichtig, hier
weiterzudenken und auch daraufhinzuweisen,

dass die Debatte bereits läuft.

Ina Praetorius: Eine solche sinnstiftende
politische Theorie wäre für Frauen, gerade
auch für junge Frauen, die sich politisch
engagieren wollen, ein Rahmen, in dem sie
ihr Handeln verorten könnten...

Andrea Günter: und zwar ein ganz
anderer als diese ewige sterile Frage
nach der Andersartigkeit des «weiblichen
Wesens». Zentral wäre nicht mehr diese
ständige Selbstvergewisserung der eigenen
Identität als weiblich oder männlich, die ja
auch der Herstellungslogik und dem Denken

in Kausalzusammenhängen verhaftet
ist, sondern der «freie Sinn der
Geschlechterdifferenz», wie Luisa Muraro es nennt.12
Entscheidend ist, als unverwechselbare
Person in Erscheinung zu treten und
überraschende Taten in eine Wirklichkeit zu
setzen, die niemals vorausberechenbar ist,
in der auch unvorhergesehene Lawinen
niedergehen können. Die unaufhebbare
Unberechenbarkeit des Lebens ist kein
Grund zu resignieren oder frustriert auf die
Veränderung der «Verhältnisse» zu warten.
Sie ist vielmehr der Grund dafür, dass es
überhaupt so etwas wie Neugier, Hoffnung
und Freiheit gibt. Gerade dass der grössere
Teil des Lebens unverfügbar ist, begründet
die Möglichkeit, sich mit sinnvollen Taten
in die Geschichte einzuschreiben.

Ina Praetorius: Jetzt stelle ich sie doch:
die Frage nach Gott, die wir vorhin
zurückgestellt haben. Mit der Rede vom «Un¬

verfügbaren» ist ja traditionell die
Religion, die Rede von Gott verknüpft.

Andrea Günter: Im Wort «Gott» lag eine
grosse Möglichkeit, über das viele zu
sprechen, das dem menschlichen Willen entzogen

ist. Die Sprachlosigkeit, um die es am
Anfang unseres Gespräches ging, ist insofern

durchaus eine Folge davon, dass seit
der Aufklärung die meisten Menschen im
Westen nicht mehr von Gott jenseits des
Persönlichen reden mögen. Das Wort
«Gott» verwies auf eine Kraft ausserhalb
des menschlichen Willens, die aber nicht
identisch war mit «der Natur»: ein Drittes,
das vieles zu sagen ermöglicht hat, dem wir
jetzt sprachlos gegenüberstehen.

Ina Praetorius: Du sprichst in der
Vergangenheit. Tatsächlich gehört auch die Rede
von Gott zu den Dingen, die die androzentrische

Ordnung aus der Öffentlichkeit aus-
und in die Privatsphäre - in diesem Fall
auch in die Kirche, die je länger je mehr die
Form eines privaten Vereins annimmt -
eingesperrt hat. Konsequenterweise sind es
im allgemeinen die Frauen, die sich für die
Religion als einen Teil ihrer privaten
Sinnstiftungsarbeit zuständig fühlen. In diesem
schon ziemlich lange andauernden öffentlichen

Schweigen über Gott könnte nun aber
auch die Chance liegen, von der wir vorhin
in einem anderen Zusammenhang gesprochen

haben: das Schweigen als Voraussetzung

für eine Politik des Neu-Sagens. Ich
bin aber jetzt schon neugierig: Wird es im
feministischen Politikverständnis einen
Ort für Gott geben? Und wo wäre der?

Andrea Günter: Darüber gäbe es viel zu
sagen. Ich möchte jetzt nur einen Gedanken
äussern: Die Dankbarkeit Gott gegenüber
ist im Patriarchat oft an die Stelle gesetzt
worden, an die eigentlich die Dankbarkeit
anderen Menschen gegenüber gehört. Statt
Gott für unser Leben und seine Bewahrung
zu danken, sollten wir aber zuerst unseren
Müttern und all den Menschen dankbar
sein, die uns alltäglich unterstützen und am
Leben erhalten. Der Vorschlag Carter Hey-
wards und anderer Feministischer
Theologinnen, Gott «Macht in Beziehung»13 zu

149



nennen, scheint mir deshalb bedenkenswert.

Jedenfalls sollten wir uns davor
hüten, Gott statt anderer Menschen, besonders

unserer Mütter, zu loben. Denn damit
setzen wir das fort, was aufhören muss: das

Verschweigen der Beziehungsebene.

Ina Praetorius: Und was ist nun mit dem
klassischen Unberechenbaren: den
Lawinen, Erdbeben, Krankheiten, all dem
Unvorhersehbaren, das Menschen zwar
bearbeiten, nicht aber verursachen? Wird das
Göttliche seinen Ort vor allem in dem
Bereich behalten oder zurückgewinnen, den
wir «Schöpfungstheologie» nennen?

Andrea Günter: Ich weiss es nicht. Lass
uns ein andermal weiterreden...

1 Franz Hohler, Ein Winter, so unberechenbar wie im
letzten Jahrhundert, in: WoZ, 2/1999.
2 Vgl. auch: Die Lawine: Naturpanne oder Gottesgericht?

In: TA 1.3.1999.
3 Hannah Arendt, Vita Activa oder vom tätigen Leben
(1958).
4 Die Gruppe «Weiberwirtschaft», der Ina Praetorius

und Andrea Günter seit Jahren angehören, geht heute
einen ähnlichen Weg. Vgl. Heidi Bernhard Filli et al.,
Weiberwirtschaft. Frauen - Ökonomie - Ethik, Luzern
1994; Andrea Günter, Ina Praetorius, Ulrike Wagener,
Weiberwirtschaft weiterdenken. Feministische
Ökonomiekritik als Arbeit am Symbolischen. Luzern 1998.
5 Z.B. in: Zischtigsclub vom 22.2. und DOK vom
26.2.99, beide SF DRS.
6 Debatten über die Frage, ob Kategorien wie
«Geschlecht», «Frau», «Zweigeschlechtlichkeit» in
Zukunft noch unsere Wahrnehmung des Wirklichen
strukturieren sollen, dominieren derzeit einen grossen Teil
des westlichen akademischen Feminismus. Ausgelöst
wurde die «Phase des Zweifels» durch Judith Butlers
Buch «Das Unbehagen der Geschlechter», Frankfurt
a.M. 1991.
7 Carol Gilligan, Die andere Stimme. Lebenskonflikte
und Moral der Frau, München 1984.
8 Vgl. Ein Komet am Labour-Himmel, TA 23.2.1999.
9 «Ich habe es eben lieber direkt», in: TA 23.2.1999.
10 Vgl. auch: Ina Praetorius, Wer hat Herrn Ebner
hergestellt? In: NW 5/1996, S. 133.
11 Vgl. z.B. Helga Braun, Dörte Jung (Hg.), Globale
Gerechtigkeit? Feministische Debatte zur Krise des

Sozialstaats, Hamburg 1997. Rezension in: NW 1 /1999,
S.35.
12 Luisa Muraro, Die denkende Differenz der
Geschlechter. Eine italienische Einführung, in: Feministische

Studien 12(1994) 2, S. 71-80.
13 Carter Heyward, und sie rührte sein Kleid an.
Eine feministische Theologie der Beziehung, Stuttgart
1986.

Was ist der Sinn des Politischen?
Anmerkungen zum Gespräch
zwischen Ina Praetorius und
Andrea Günter

Ina Praetorius und Andrea Günter üben Kritik
an einem mechanistischen Politikverständnis,
das sie nicht zuletzt «der Linken» zuschreiben.
Sie plädieren für eine «sinnstiftende» Politik, die
ihr Ziel in «gelingenden menschlichen Beziehungen»

findet und sich neu der «Sinnfrage» stellt.
Um es gleich vorwegzunehmen: Ich habe Mühe
mit diesem «feministischen Paradigmenwechsel
im Politikverständnis». Was sollen nur schon die
Pauschalurteile über die Linke, die erst noch auf
einen Vulgärmaterialismus reduziert wird, den
ich unter «Linken» so nicht wahrnehme? Noch
mehr zu schaffen macht mir ein Politikverständnis,

das die Aufklärung überwinden will, indem
es hinter sie zurückfällt. Würde Politik nicht
überfordert, wenn sie auch noch für «gelingende

150

menschliche Beziehungen» zuständig sein sollte?
Gibt es eine «Existenzgrundlage» ohne
«Existenzsicherung»? Und gehört es nicht gerade zum
Sinn des Politischen, die «Sinnfrage» offenzulassen?

Politik kann gelingende Beziehungen
ermöglichen, aber nicht schaffen

Die beiden Gesprächspartnerinnen lehnen ein
Politikverständnis ab, das sich um «gerechte
Verhaltnisse» kümmere, «Sinn und Wohlergehen»
aber dem «Privatbereich» überlasse. Stattdessen
erklären sie «gelingende menschliche Beziehungen»

zum Sinn des Politischen und karikieren die
«ein für allemal gerecht <gemachten> Verhältnisse»

als «Allmachtstraum, der die ewige Frustration

programmiert, die für die Linke typisch ist».
Ich wundere mich über diesen «Paradigmenwechsel»

von der sozialen Gerechtigkeit zur
Sinnstiftung durch geglückte Beziehungen.
Wenn es der Politik nämlich gelingt, auch nur



annähernd «gerechte Verhältnisse» zu schaffen,
dann hat sie ihren «Sinn» erreicht. Dass es sich
bei der «Herstellung» sozialer Gerechtigkeit
nicht um einen «Endzustand» handelt, sondern
um einen Prozess von Versuch und Irrtum, ist im
übrigen auch «der Linken» klar.

Einen Sinn, den Politik über das so verstandene

Gemeinwohl hinaus stiften sollte, kann ich
nicht erkennen. Natürlich geht es auch der Politik
um «Beziehungen». Dabei handelt es sich im
Regelfall aber um die mittelbaren Beziehungen,
soweit sie über Strukturen, Normen und Institutionen

vermittelt werden, also exakt der Definition

der Sozialethik entsprechen. Für die
Personalethik der Leute in ihren unmittelbaren
zwischenmenschlichen Beziehungen ist Politik nicht
zuständig, so sehr wir von den politisch tätigen
Menschen erwarten, dass auch sie sich in ihrem
eigenen Umfeld personalethisch vorbildlich
verhalten.

Politik kann die zwischenmenschlichen
Beziehungen der Leute nicht zum Gelingen bringen.
Sie müsste sonst wissen, was im Einzelfall
geglückte Beziehungen sind. Das setzte ein
Totalwissen über das «Gelingen» und das «Glück» der
Menschen voraus, das Politik nicht hat und nicht
haben kann. Der Beitrag der Politik zu gelingenden

Beziehungen ist ein struktureller, der übrigens

sehr viel mit «Autonomie» zu tun hat. Damit
Menschen gelingende Beziehungen eingehen
können, muss Politik ihnen den dazu nötigen
Freiraum schaffen, was - durchaus im Sinne der
beiden Autorinnen - heisst: ihn nicht auf «Ehe
und Familie» zu beschränken, sondern ihn auch
im «Privatbereich und am Arbeitsplatz, in Therapie,

Supervision, Netzwerken usw.» sicherzustellen.

Die Freiheit, Beziehungen einzugehen, ist
Teil des Rechts auf Selbstbestimmung (Autonomie).

Selbst die (personalethische) Entscheidung,
nicht «autonom» zu leben, setzt eine (sozialethische)

«Autonomie» voraus. Über das Gelingen
solcher Beziehungen aber können nur die Beteiligten

selbst urteilen. Politik, die sich dieses Urteil

anmasste, wäre auf dem Sprung, die
Menschen zu ihrem Glück zwingen zu wollen, also
totalitär zu werden.

Und Mo Mowlam? Wagt sie nicht neue
Beziehungen, die verhärtete Fronten aufbrechen? Das
Beispiel zeigt: Politikerinnen und Politiker sind
in ihrem zwischenmenschlichen Umfeld der
Personalethik, insbesondere dem Gebot der
Nächstenliebe, genauso verpflichtet wie alle andern
Menschen. Und natürlich schaffen sie mit ihrem
vorbildlichen Verhalten auch Glaubwürdigkeit
für ihre Politik. Nur darf daraus nicht gefolgert
werden, Politik lasse sich in gelingende
zwischenmenschliche Beziehungen auflösen. Mo
Mowlam setzt sich schliesslich auch für
institutionelle Veränderungen in Nordirland ein.

«Existenzgrundlage» versus
«Existenzsicherung»?

Soziale Gerechtigkeit verbürgt für sich allein
kein «Glück», aber sie kann sehr wohl die Voraussetzung

von «Glück» bedeuten. Dass «Geld»
nicht glücklich macht, ist eine Binsenwahrheit.
Nur dispensiert dies uns nicht davon, für
Verteilungsgerechtigkeit einzutreten. Eben lese ich in
der WoZ (29.4.99) einen Artikel von Mascha
Madörin, der auch den Zusammenhang von Geld
und Autonomie herstellt: «In weit entwickelten
kapitalistischen Gesellschaften, in denen zwar
lange nicht alle, aber immer mehr Grundbedürfnisse

durch Warenproduktion gedeckt werden, ist
die Organisation eines chronischen oder drohenden

Geldmangels ein zentrales Mittel, Menschen
zu kontrollieren und sie zu regieren. Für Frauen
hängt deshalb heute viel an einem unabhängigen,
existenzsichernden Einkommen.»

«Existenzsicherung» ist zwar nicht identisch
mit «Existenzgrundlage», die eine darf aber auch
nicht einfach gegen die andere ausgespielt werden.

Sonst Hesse sich der Satz, «dass das Geld gar
nicht wirklich unsere <Existenzgrundlage> ist»,
auch im Abstimmungskampf gegen die
Mutterschaftsversicherung oder zur Legitimation der
wachsenden Kluft zwischen Arm und Reich
missbrauchen. Nichts gegen gelingende menschliche

Beziehungen als «Existenzgrundlage».
Aber Ausbeutung wäre dafür ein zu hoher Preis.
Zu Recht wird Herr Schremp kritisiert, wenn er
sich gegenüber den Steuerzahlenden seines Landes

unsolidarisch verhält. Ginge es dabei aber
nicht um (Steuer-)Geld, so könnte der Wegzug
eines Einkommensmillionärs uns ja eigentlich
egal sein.

Der Diskurs der beiden feministischen Denkerinnen

erinnert an die gutbürgerliche Ideologie,
die meint, die Menschen müssten nicht den
Kapitalismus überwinden, sondern auf ihre gute
Gesinnung - hier die guten Beziehungen untereinander

- achten, damit die gesellschaftlichen
Verhältnisse erträglich oder gar gerecht würden.
Mehr noch: Worin unterscheidet sich ein solcher
Diskurs von einem Neokonservativismus, der den
Sozialstaat verteufelt, weil dieser den
zwischenmenschlichen Beziehungen, insbesondere der
Nächstenliebe, zu wenig Raum lasse? Ich unterstelle

den beiden Gesprächspartnerinnen nicht,
dass sie ihren «Paradigmenwechsel» in diesem
neokonservativen Sinn begreifen, aber ich
vermisse die Unterscheidung zwischen dem, was
Politik tun muss, um den Menschen ihre Rechte,
auch das Recht auf Existenzsicherung, zu
gewährleisten, und dem, was in die Eigenverantwortung

der Einzelnen fällt.
Nicht weniger problematisch als diese Theorie

politischer Sinnstiftung ist der voreilige
Rekurs auf das «Unverfügbare». Mich nervt ein

151



Lawinenforscher, der sich mehr für das
Unverfügbare als für seinen Forschungsgegenstand
interessiert. Soll er doch forschen, was sich gegen
Lawinen vorkehren lässt, bevor er mich mit
«weisheitlicher Rede» abfertigt. Da halte ich
mich lieber an Florence Nightingale, die englische

Krankenschwester, Christin und Sozialistin,
die einmal sagte: «Es ist zwecklos, um Befreiung
von der Pest zu beten, solange die Kloaken in die
Themse fliessen.» Ja, es ist zwecklos, sich ins
Unverfügbare von Lawinenunfällen zu schicken,
solange es an Lawinenverbaungen fehlt oder gar
der Verdacht besteht, dass «der Mensch» Urheber
solcher Katastrophen sein könnte.

«Grundlagenreflexion» in Ehren, aber die
Sinnfrage schafft keine Arbeitsplätze - sowenig
wie die «Ordnung des Seins». Beides - Reflexion
über die Sinnfrage wie Beschäftigungspolitik -
hat seinen Platz, aber das eine sollte nicht gegen
das andere ausgespielt werden.

Die «Sinnfrage» ist keine politische Frage
Wenn ich es recht verstehe, versuchen die beiden

feministischen Denkerinnen die «Gottesfrage»
als «Sinnfrage» in der Politik zu rehabilitieren.

So vorsichtig und behutsam sie dabei vorgehen,

ich möchte meinen vorsorglichen Einspruch
anmelden: Die «Weltlichkeit» oder «Autonomie»
des Politischen ist ebenfalls eine Errungenschaft
der Aufklärung, die sich unter Berufung auf die
Menschenrechte aus kirchlicher Bevormundung
befreit hat. Daraus ging der religiös und
weltanschaulich neutrale Staat hervor, der die Sinnfrage
weder positiv noch negativ, weder religiös noch
atheistisch, beantwortet. Diese weltliche Politik
respektiert das «Unverfügbare» gerade dadurch,
dass sie die Sinnfrage offenlässt.

Politik leistet der Sinnfrage den besten Dienst,
wenn sie den (autonomen) Raum schafft, der es
den Menschen und ihren Religions- oder
Weltanschauungsgemeinschaften erlaubt, in aller Freiheit

nach den «letzten Wahrheiten» zu suchen. Es
ehrt «die Linke», wenn sie vor dieser Sinnfrage
verstummt und das Ringen um die «letzten»
Antworten der Obhut der Toleranz anheimstellt.
Erinnert sei an den Satz im Godesberger Programm
der SPD: «Der demokratische Sozialismus will
keine letzten Wahrheiten verkünden - nicht aus
Verständnislosigkeit und nicht aus Gleichgültigkeit

gegenüber den Weltanschauungen oder
religiösen Wahrheiten, sondern aus der Achtung vor
den Glaubensentscheidungen des Menschen,
über deren Inhalt weder eine politische Partei
noch der Staat zu bestimmen haben.»

Der Staat und die politischen Parteien müssen
im Respekt vor den Grenzen, die ihnen gesetzt
sind, auf letzte Deutungen von Mensch, Welt und
Geschichte verzichten. Das gilt natürlich nicht für
die Menschen selbst, die sich politisch engagie¬

ren. Sie werden in aller Regel eine religiöse oder
weltanschauliche Motivation und Richtschnur
haben. Religiöse Sozialistinnen und Sozialisten
zum Beispiel setzen ihre Hoffnung auf das
werdende Reich Gottes, wenn sie sich im «Vorletzten»

der Politik für Grundwerte wie Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung
einsetzen. Aber der Religiöse Sozialismus macht
dieses Letzte nicht zum politischen Programm,
sondern respektiert die Begründungsvielfalt
politischer Positionen, insbesondere auch im
Sozialismus. Das heisst nicht Gott aus der Öffentlichkeit

aussperren. Es heisst nur der fundamentalistischen

Versuchung standhalten, Politik unter
Berufung auf Gott zu legitimieren.

Gewiss gibt es Schicksalsschläge, die dem
politischen Diskurs unzugänglich sind, unzugänglich

sein müssen, weil sie sich auch jeder politischen

Lösung entziehen. Leid, Krankheit, Tod
verweisen uns auf die Endlichkeit des Daseins.
Diese sog. Kontingenz zu «bewältigen»
(Hermann Lübbe), ist keine politische, sondern eine
religiöse oder weltanschauliche Aufgabe. Politik
aber hat einen bescheideneren Anspruch. Wäre
sie auch noch für die Kontingenzbewältigung bis
hin zur Sinndeutung von Naturkatastrophen
zuständig, so würde sie zu einer Art Religion oder
Religionsersatz. Wenn aber Politik zur Religion
oder Parteien zu Kirchen würden, dann ginge es
in der politischen Auseinandersetzung nicht mehr
um Programme und Personen, sondern um
Glaubensbekenntnisse. Das wäre das Ende nicht nur
des herkömmlichen Politikverständnisses,
sondern einer rationalen und demokratischen Politik
überhaupt. Willy Spieler

152



Zum feministischen Politikverständnis (NW 5 und 6/99)

Lieber Willy,
seit ich vom Ende des Patriarchats1 rede und

öffentlich Gespräche wie das über den
Paradigmenwechsel im Politikverständnis führe, bekomme

ich des öfteren zu hören, ich solle von meinem
Berg herabsteigen und mich der Realität stellen.
Auch aus Deiner zweiten Replik kommt es mir
entgegen: Paradigmenwechsel? Realitätsverlust!

Die Logik, die hinter dieser Aufforderung zum
Realismus steht, ist mir bekannt, denn ich habe
mich jahrzehntelang in ihr geübt: Realität - das
sind «harte Zahlen», Wahlresultate und statistisch
gemessenes Elend. Was sonst?

Ja, es ist wahr: Ich lebe und denke in einem
Kontext, in dem mir und meinen Nachbarinnen
reale Erdrutsche näher sind als hochgerechnete,
in dem es, anders als im Zürcher Kantonsrat,
überhaupt keinen Beifall gibt, weder von der
richtigen noch von der falschen Seite. Das schafft
mir die Freiheit, jenseits von Sieg und Niederlage,

einigermassen unabhängig auch von diesem
und jenem Mainstream, in Ruhe über zwanzig
Jahre feministischer Praxis und über die mich
umgebende Welt nachzudenken. Wäre es nicht
schade, wenn dabei nichts anderes herauskäme
als stramme Übereinstimmung mit Schongedachtem?

Sollte die Tatsache, dass die Hälfte der
Menschheit sich kürzlich Zugang zum öffentlichen

Wirken und Sprechen erstritten hat, im
politischen Denken nicht mehr nach sich ziehen als
die Bestätigung sozialdemokratischer Doktrinen?

Es gibt definitiv mehr als zwei Arten, das
Politische zu denken. Und es gibt verschiedene
Möglichkeiten, sich der «Realität» zu vergewissern.

Deine Sorge, ich sei vom Mont Pèlerin
ferngesteuert, scheint mir voreilig.

Mutterschaftsversicherung als Exempel

Es liegt nahe, die unterschiedlichen Positionen
am Beispiel der abgelehnten Mutterschaftsversicherung

durchzubuchstabieren, die erwartungs-
gemäss linkerseits als Beweis für die Rückständigkeit

der gesamten deutschen Schweiz gewertet
wird. Auch mein Dorf, das seinerzeit das

revidierte Eherecht deutlich angenommen hat, steht
der Mutterschaftsversicherung mit 110 zu 35
Stimmen ablehnend gegenüber. Mich hat dieses
Ereignis erstaunlich wenig berührt, was mich
zunächst selbst verwundert hat und was natürlich
den Verdacht nahelegt, ich schützte mich selbst
durch gewagte Neuinterpretationen des Faktischen

vor dem Fortdauern der langweiligsten
aller chronischen Depressionen.

Das Paradigma der weiblichen Freiheit2 eröffnet

mir nun aber tatsächlich andere Möglich-

240

keiten, meinen zunächst gefühlsmässigen Widerstand

gegen die pflichtschuldige
Niedergeschlagenheit und die Volksverdummungstheorie
zu deuten. Ich frage: Wer gibt mir das Recht,
meine Nachbarinnen, die ich im alltäglichen
Zusammenleben und zuweilen auch in politischen
Entscheidungen als vernünftige Menschen kenne,

im Handumdrehen für gänzlich manipulierbar
oder stockkonservativ zu halten? Könnte es noch
andere Gründe für ihren Widerstand gegen die
sozialstaatliche Anrechnung ihrer Arbeit geben
als die angenommene Allgegenwart der neoliberalen

Doktrin? Worin besteht in diesem Fall die
«Lehre der Unbelehrbaren»3? Ist es tatsächlich
ein Beweis für die Ungebrochenheit des Patriarchats

und den Sieg des Marktes, wenn Frauen
keinen Sinn darin sehen, ihr zivilisatorisches
Werk4 mit den kläglichen Brosamen «honorieren»

zu lassen, die rechnende Hungerkünstler
einem sinn- und zukunftsvergessenen Markt
abgetrotzt haben, um «wenigstens ein Zeichen zu
setzen»? Konnte sich in der Weigerung, dem
Massstab Geld - und seiner abstrus ungerechten
Anwendung - Zugang auch noch zu denjenigen
Bereichen zu gewähren, in denen es erwiesener-
massen freundlichere Massstäbe gibt, eine
zukunftsweisende Einstellung zur Wirklichkeit
ausdrücken?

Solche Fragen zu stellen bedeutet nicht, dass
ich selbst die Mutterschaftsversicherung ablehne
oder dass «die Geldfrage in der Geschlechterbeziehung

keine Rolle mehr spielen soll». Es bedeutet

aber, den Blick auf die Wirklichkeit nicht
ausschliesslich von einer um Mehrheiten streitenden

offiziellen Politik bestimmen zu lassen,
sondern der liebevollen Auseinandersetzung mit der
Art, wie einzelne Frauen ihrem Leben und ihrer
Arbeit Bedeutung und Sinn geben, den Vorrang
einzuräumen. Sehe ich aber die Welt mit den
Augen einer Frau, die die Lehren ihrer Mütter und
Grossmütter nicht verleugnet, so scheint mir
unsere These, gelingendes Zusammenleben beruhe
letztlich auf verantwortlich gestalteten und
vermittelten Beziehungen, mindestens so realistisch
wie Deine Behauptung, unabdingbare Voraussetzung

für gelingendes Leben sei die «gerechte»
Verteilung des Geldes. Hättest Du damit nämlich
recht, so könnte es, angesichts der tatsächlichen
globalen Verteilung des Geldes, auf dieser Welt
keine einzige Frau mehr geben, die ihr Leben
zuversichtlich und glücklich lebt. Es gibt aber
solche Frauen, sie gehören den verschiedensten
gesellschaftlichen Schichten an, und sie wissen,
dass finanzielle Unabhängigkeit zwar die andro-
zentrisch favorisierte, nicht aber die einzige
Möglichkeit ist, ein freies und sinnvolles Leben zu
führen. Was sie alltäglich tun, oft ganz ohne auf



das Tauschmittel Geld zurückzugreifen, ist weit
entfernt von patriarchal vorgeschriebener «weiblicher

Fügsamkeit» und ist für den Zusammenhalt
dieser Gesellschaft von entscheidender Bedeutung:

Es ist die Politik der gelingenden Beziehungen,

eine weitgehend unsichtbar gemachte
sinnstiftende Politik, die, so unsere These, heute, am
Ende des Patriarchats, wieder öffentlich sichtbar
wird, sich aber vorerst den Kategorien herkömmlichen

Politisierens entzieht. Geld ist in dieser
Politik nicht unwichtig, aber zweitrangig.

Weil ich diese selbstbewusster werdende Politik

täglich wahrnehme, halte ich die Verzweiflung
über das Scheitern korrekter Gleichstellungspo-
stulate nicht mehr für der Weisheit letzten Schluss

- selbst wenn ich mich über die Mutterschaftsversicherung

gefreut hätte.
Der Haushalt Gottes ist mitten unter uns. Wer

Ohren und Augen hat, der höre und sehe.

Zeit zum Nachdenken

Vielleicht ist es aber tatsächlich noch zu früh,
den von der Frauenbewegung initiierten
Paradigmenwechsel in eine linke Öffentlichkeit
hineinvermitteln zu wollen, die mit der Rettung des
Sozialstaates und ihrer eigenen Identität vollauf

beschäftigt zu sein scheint. Ich möchte deshalb an
dieser Stelle eine Pause in unserem Dialog
vorschlagen, was nicht bedeutet, dass ich nicht auf
die Fortsetzung der Debatte später und mit breiterer

Beteiligung hoffe. Bevor ich mir sommerliche
Erholung von der anstrengenden Arbeit des Um-
denkens gönne, noch eine Frage und ein Hinweis:

Hast Du eigentlich Hannah Arendt und die
Texte der italienischen Differenzdenkerinnen
gelesen? Welchen «andern Staat ich möchte»,
kannst Du in NW 1/1999 auf Seite 35 nachlesen.
Es ist nicht der Blochersche SchrumpfStaat, aber
auch nicht der «neutrale».

Herzliche Grüsse vom Berg
Ina Praetorius

1 Vgl. Ina Praetorius, Zum Jahr 2000, in: MoMa 10/98,
S. 19f. und in: Norbert Sommer (Hg.), Mythos
Jahrtausendwechsel, Berlin 1998,S.115-118.
2 Der Begriff der «weiblichen Freiheit» wird seit Jahren
von den italienischen Differenzdenkerinnen entfaltet.
Vgl. Libreria delle donne di Milano, Wie weibliche
Freiheit entsteht. Eine neue politische Praxis, Berlin
1988.
3 Vgl. Ina Praetorius, Die Lehre der Unbelehrbaren, in:
NW 12/1997, S. 343-349.
4 Vgl. Libreria delle donne di Milano, Das Patriarchat
ist zu Ende, Rüsselsheim 1996.

Kleiner Nachtrag

Liebe Ina

Mit Deinem Vorschlag, unserem Dialog eine
Pause zu gönnen, bin ich sehr einverstanden. Eine
Debatte «über das feministische Politikverständnis»

sollte auch sehr viel breiter geführt werden.
Ich bin neugierig, inwiefern es weitere Feministinnen

gibt, die den von Dir und Andrea Günter
vorgeschlagenen Paradigmenwechsel nachvollziehen.

Nur einen Satz möchte ich richtigstellen: Ich
sage an keiner Stelle, «unabdingbare Voraussetzung

für gelingendes Leben sei die <gerechte>

Verteilung des Geldes». Ich sage nur, dass Politik
für gelingende Beziehungen nicht unmittelbar
zuständig sein kann. Aufgabe der Politik ist es

vielmehr, Voraussetzungen zu schaffen, die
gelingende Beziehungen ermöglichen oder Hindernisse

für gelingende Beziehungen wegräumen. Die
Mutterschaftsversicherung wäre dafür ein gutes
Beispiel (gewesen). Vielleicht sind wir uns darin
sogar einig.

Und nun wünsche ich Dir viel sommerliche
Erholung vom Umdenken. Ich werde die Pause

gerne nutzen, um Deinen freundlichen
Literaturhinweisen Folge zu leisten. Willy Spieler

War der Nato-Krieg vermeidbar? (NW 6/99)

War der Nato-Krieg vermeidbar? Ich fürchte,
man hat in den letzten acht Jahren schon zuviel
ausprobiert, vom blossen Zuschauen, als
Panzerkolonnen die zivile Stadt Vukovar bombardierten
und serbische Verbände anschliessend diejenigen
massakrierten, die nicht fliehen konnten (alle Spi¬

talinsassen), über Besorgnis und diplomatischen
Druck, als Bosnien nach perfidem Muster in den
Krieg gerissen wurde: 1. durch Schüsse auf eine
Friedensdemonstration in Sarajewo, 2. mit
wohlvorbereiteten nächtlichen Liquidierungsaktionen

gegen alle NichtSerben im Raum Brcko und

241



Diskussion
Gelingende Beziehungen versus Gerechtigkeit? Eine falsche
Alternative für feministische Politik
Zum Politikverständnis von Ina Prätorius und Andrea Günter (NW 5/
99,6/99,7/8/99)

Der Mensch ist nicht zwei. ' Der Mensch
ist viele. «Der Mensch» als unterstellte
Einheit bleibt ein Suchbegriff: Wer das
denn sei, der Mensch, muss ein offener
Prozess bleiben, weil wir nicht wissen können,

wer sich noch eintragen wird in das

Gesamtkonzept «Mensch», mit wem bisher

noch nicht gerechnet wurde. «Der
Mensch» ist daher unberechenbar viele
Einzelne, menschliche Möglichkeiten, von
denen nicht eine oder zwei zur Norm erhoben

werden können.
«Geschlecht» spielt eine wichtige Rolle,

aber in welchem Ensemble es sie jeweils
spielt, macht die vielen unterschiedlichen
Charaktere aus, die «Geschlecht» annehmen

kann. Die Phase, in der die feministische

Bewegung das Geschlechterverhältnis
quasi zum Hauptwiderspruch erklärt

hat, alle anderen Differenzen - besonders
die Differenzen zwischen Frauen - zu
Nebenwidersprüchen, liegt seit circa 15 Jahren

hinter uns. Liegt diese Phase hinter uns

«Wir wollen kein grösseres Stück
vom Kuchen, wir wollen die ganze
Bäckerei»

Eine der virulentesten Debatten unter
westlichen akademischen Feministinnen
findet aktuell zwischen Differenztheoreti-
kerinnen und Dekonstruktivistinnen statt.
Ina Prätorius und Andrea Günter ordnen
sich dabei klar der Differenztheorie zu:
«Wer sind wir? Was bedeutet die
Geschlechterdifferenz für unser Leben?»2
Über dekonstruktivistischen Feminismus
sagt Andrea Günter: «Ein grosser Teil der
Feministinnen zieht heute alles in Zweifel,
sogar die Aussagekraft der <Kategorie
Frau> oder der <Kategorie Geschlecht>,
also derjenigen Begriffe, die einmal die

Grundlage des Frauenkampfes gebildet
haben. Der Unterschied zwischen Kritik und
Zweifel ist, dass Kritik immer noch davon
ausgeht, etwas wissen zu können, während
der Zweifel die Möglichkeit des Wissens
selbst auflöst.»3

Das will ich nicht unwidersprochen
stehen lassen: Die Differenztheorie ist mehr
als in Gefahr, Geschlechterdualismen zu
zementieren. Bei gleichzeitiger Aufwertung

des traditionell als weiblich Erklärten
setzen ihre Vertreterinnen Weiblichkeit und
Männlichkeit voraus; sie werten sie nur
um, statt diese Aufteilung als Teil des
Problems zu verstehen: «<Männlichkeit> und
<Weiblichkeit> sind historische
Geschlechtskrankheiten»4 heisst das
prägnant bei Christina Thürmer-Rohr (im
allerdings nicht unproblematischen Bild
«Krankheit»). Gegenüber der ahistorischen

Sicherheit, was denn weiblich und
männlich sei, bevorzuge ich in der Tat den
Zweifel an den Kategorien «Frau» und
«Geschlecht», die um der kollektiven
Handlungsfähigkeit «der Frauen» willen
zu oft benutzt worden sind, um zu
vereinnahmen und zu nivellieren. Ich komme darauf

zurück.
Zweifel löst deshalb m.E. keineswegs

«die Möglichkeit des Wissens selbst»5 auf,
sondern eröffnet allererst die Möglichkeit,
das eigene Wissen im Dialog mit anderen
Wissen als ein einzelnes und begrenztes zu
erkennen. Dazu die feministische Kultur-
theoretikerin und Filmemacherin Christina
von Braun: «Es sollte gelegentlich daran
erinnert werden, dass sich das Wort <Zwei-
fel> in allen indoeuropäischen Sprachen
vom Wort <Zwei> ableitet, von dem Begriff
also, der es überhaupt erst erlaubt, den
anderen zu denken und damit auch die
Universalität des einen in Frage zu stellen.»6

333



Meines Erachtens steht den Differenz-
theoretikerinnen unbestritten das Verdienst
zu, eine zentrale Problemanzeige erhoben
zu haben: Feminismus ist mehr als
Gleichstellung, wenn Gleichstellung denn bedeutet,

Frauen zu den herkömmlich männlichen

Bedingungen in traditionell männliche

Domänen einzugliedern und sonst alles
beim Alten zu lassen. Vertreterinnen der
Differenztheorie machen auf die
Zukunftsunfähigkeit solcher «Gleichstellung»
aufmerksam: Die Analyse, dass Männern und
Frauen komplementäre Welten zugewiesen
werden, wobei der als «weiblich» geltende
Bereich gegenüber dem männlichen
abgewertet und entmachtet wird, muss mehr
und andere Konsequenzen haben, als die
blosse Zugangsberechtigung für Frauen
zur Männersphäre. Mit einem alten
feministischen Slogan gesprochen: «Wir wollen
kein grösseres Stück vom Kuchen, wir wollen

die ganze Bäckerei.»

«Das Private ist das Politische»

Dort, wo die Differenztheorie auf diese
Weise kritische Negation des visionslos
Realpolitischen bleibt, erscheint sie mir am
weitsichtigsten. Verkürzt oder schwammig
wird sie dort, wo sie versucht, dieses
«Andere» zur Realpolitik positiv zu fassen.

Die starke Seite der Differenztheorie finde

ich in Andrea Günters und Ina Prätorius'
Absicht, die Arbeitsteilung zwischen dem
(weiblich konnotierten) Privaten und dem
(männlich besetzten) Öffentlichen so nicht
hinzunehmen. Ich stimme zu, dass
«Sinnstiftung» - ebenso wie der Bereich von
Ethik und Moral - delegiert ist an Frauen,
Priester, Ethik-Expertinnen und alle, auf
die es sonst noch nicht ankommt, so dass
der «realistische, ernsthafte» Bereich seine
«notwendige Härte» bzw. das, was als solche

legitimiert wird, untangiert von
Irritationen wie Sinnfragen oder Bedenken nach
seinen rein instrumenteilen Gesetzen
vollstrecken kann. Die herrschende Konstruktion

der Geschlechterbereiche funktioniert
in Bezug auf Sinnstiftung als Entmoralisie-
rung des Politischen und Entpolitisierung
des Moralischen. Die Problematik ist, dass

die Bereiche komplementär angeordnet
sind.

Diese Komplementarität aber wird von
Ina Prätorius und Andrea Günter nicht
angetastet, ihre Bewertung wird nur umgedreht:

«Es bedeutet aber, den Blick auf die
Wirklichkeit nicht ausschliesslich von
einer um Mehrheiten streitenden offiziellen
Politik bestimmen zu lassen, sondern der
liebevollen Auseinandersetzung mit der
Art, wie einzelne Frauen ihrem Leben und
ihrer Arbeit Bedeutung und Sinn geben,
den Vorrang einzuräumen.»7 So lautet eine
der beibehaltenen Gegenüberstellungen
mit umgekehrten Vorzeichen. Auch das
Stück Kuchen von der gegenteiligen Torte,
egal wie gross oder wertvoll es wäre, ist
nicht die Bäckerei und bleibt weit hinter
ihren Möglichkeiten zurück.

«Das Private ist das Politische» - dieser
feministische Grund-Satz richtete und richtet

sich gegen die Ausklammerung der
Geschlechterverhältnisse aus der öffentlichen
Verantwortung und Wahrnehmung; häusliche

Männergewalt ist nur ein besonders
einleuchtendes Exempel für Ausklammerung

und öffentliche Verantwortungslosigkeit,
nicht das einzige. Beispiel

Mutterschaftsversicherung: Ein im europäischen
Vergleich erbärmliches Gesetz wurde
abgelehnt. Seine Annahme wäre ein Signal in
die richtige Richtung gewesen, aber noch
lange nicht die Verwirklichung der schlicht
gerechten Forderung, Frauen nicht strukturell

fürs Kindergebären wirtschaftlich und
arbeitsmarktpolitisch zu bestrafen, indem
etwas so Natürliches wie eine Geburt in der
an Männerbiographien ausgerichteten
Arbeitskonzeption eine grosse Krise ist, deren
Bewältigung einseitig den Müttern
aufgebürdet wird. Ina Prätorius, nach eigener
Aussage «erstaunlich wenig berührt»8 von
der Ablehnung der Mutterschaftsversicherung,

fragt sich hingegen: «Konnte sich in
der Weigerung, dem Massstab Geld - und
seiner abstrus ungerechten Anwendung -
Zugang auch noch zu denjenigen Bereichen

zu gewähren, in denen es erwiesener-
massen freundlichere Massstäbe gibt, eine
zukunftsweisende Einstellung zur
Wirklichkeit ausdrücken?»9

334



«Lazarett für die heimkehrenden
Helden»

Diese Frage möchte ich auf mehreren
Ebenen beantworten: Ohne Zweifel werden

im privaten Bereich utopische Werte
gelebt, z.B. Fürsorglichkeit statt
Tauschwertorientierung und Konkurrenz. Ohne
Zweifel stützt die Zuordnung des privaten
zum öffentlichen Bereich als «Lazarett für
die heimkehrenden Helden» aber die
rücksichtslose Härte und Gewalt im öffentlichen

Leben. In der feministischen
Friedenspolitik ist uns seit langem das
problematische Konzept der «friedfertigen Frau»
bekannt, welches (militärische und andere)
Gewalt biologisiert, die Funktion von
Frauen als «Gegenstück» für militarisierte
männliche Identitäten sowie als Schutz-
und Eroberungsobjekt unberührt lässt und
vor allem verschleiert, wie gesellschaftliche

Strukturen Männergewalt tolerieren
und herstellen.

Wenn Ina Prätorius lieber dem unfreundlichen

Massstab Geld keinen Zugang
gewährt zu «denjenigen Bereichen in
denen es erwiesenermassen freundlichere
Massstäbe gibt»10, klingt das, als wolle sie
den unberührt unschuldigen privaten
Bereich vor dem Schmutz der feindlichen
Welt draussen schützen im bürgerlichen
Gestus des 19. und beginnenden 20.
Jahrhunderts, statt die komplementäre
Funktionsweise dieser freundlicheren Welt zur
unfreundlichen zu problematisieren. Die
Delegation von Sinnstiftung an die weibliche

Hälfte der Welt wird damit nicht verändert,

sondern zementiert. Diese
Gegenüberstellung wiederholt patriarchale
Dualismen wie die von Politik und Privatem,
Geld versus Sinn, Gerechtigkeit gegen
Glück - sie ist in diesem Sinne nicht einmal
«eokonservativ.

Wer kann es sich leisten, auf Geld zu
verzichten?

Ein Zweites: Einige Differenztheoreti-
kerinnen tun sich schwer, Differenzen
zwischen Frauen so ernst zu nehmen wie die
Geschlechterdifferenz. Wenn Ina Prätorius

von der «Tatsache, dass die Hälfte der
Menschheit sich kürzlich Zugang zum
öffentlichen Wirken und Sprechen erstritten
hat», berichtet, fragt es sich, welche Frauen
sich seit kurzem am öffentlichen Diskurs
beteiligen können. Das vorausgesetzte
«Wir» ist doch feministischerseits in langen

und schmerzhaften Debatten als weiss,
westlich, mittelständisch, gebildet,
nichtbehindert, heterosexuell, christlich, kurz:
als dominant entlarvt worden. Wenn also
Andrea Günter schreibt: «Statt immer nur
zu fordern, dass das Geld gerecht verteilt
werden soll und damit die Wichtigkeit des
Geldes zu bestätigen, könnten wir öffentlich

sagen, dass das Geld gar nicht wirklich
unsere <Existenzgrundlage> ist»11, frage
ich mich, wer da so wenig auf Geld
angewiesen ist.

Endgültig wütend werde ich bei Ina
Prätorius' Suggestivfrage: «Ist es tatsächlich
ein Beweis für die Ungebrochenheit des
Patriarchats und den Sieg des Marktes,
wenn Frauen keinen Sinn darin sehen, ihr
zivilisatorisches Werk mit den kläglichen
Brosamen <honorieren> zu lassen, die
rechnende Hungerkünstler einem sinn- und zu-
kunftsvergessenen Markt abgetrotzt haben
(...)?»12 Weit entfernt von «Honorierung»
oder auch nur Kompensation hätte der
Ertrag der Mutterschaftsversicherung gerade
alleinerziehenden Müttern einen Beitrag
zur prekären Existenzsicherung geleistet.
Diese Frauen waren es nicht, die die
Mutterschaftsversicherung nicht utopisch
genug für ihr feministisches Verständnis
gefunden und abgelehnt hätten. Es waren z.B.
Frauen und Männer, wie ich sie beim
Abstimmungsstand in Sachen Mutterschaftsversicherung,

Zürcher Frauenzentrum und
Asylgesetzrevision erlebt habe und von
denen mir Unterschriftensammlerinnen
erzählten: Sie sahen nicht ein, warum die
jungen Frauen eine Unterstützung haben
sollten, die ihnen selbst versagt worden
war, als sie Kinder bekamen; ja, der Satz:
«Warum sollen die es besser haben als
wir?» ist oft gefallen. Genau so oft haben
wir gehört, dass ja doch nur die kinderreichen

Ausländerinnen das Geld wegtragen
würden.

335



Die Ablehnung der Mutterschaftsversicherung

perpetuiert also die Ungerechtigkeit,
die den Grossmüttern und Müttern

widerfahren ist, zu ihren Töchtern und
Enkelinnen. Ebenso verlängert sie das
Unrecht auf jene Ausländerinnen, deren Kinder

unsere AHV zahlen werden.
Die Mutterschaftsversicherung hätte

nicht gelingende Beziehungen garantiert,
aber ihnen ein paar Hindernisse aus dem
Weg geräumt!

Gerechtigkeit, politisch und sozial,
kann, wenn sie hergestellt wird, den Rahmen

bilden, in dem Glück stattfinden kann.
Den Raum innerhalb des Rahmens, um
eine theologische Denkbewegung zu
verwenden, können wir schützen, dürfen ihn
aber nicht betreten, um ihn inhaltlich
festzulegen. Glück kann erlaubt oder
erschwert werden, aber nicht gemacht. Über
das Verhältnis von gelingenden Beziehungen

und Sinnstiftung zur herkömmlichen
Politik nachzudenken, ist weiterführend
und verdienstvoll. Aber gelingende Bezie¬

hungen gegen soziale Gerechtigkeit
auszuspielen, ist unsolidarisch. Sollen wir wählen

müssen zwischen gelingenden
Beziehungen und Gerechtigkeit? Das kann's
doch nicht gewesen sein.

Dorothée Wilhelm

1 Vgl. den Buchtitel der Philosophinnengruppe «Diotima»:

Der Mensch ist Zwei. Das Denken der
Geschlechterdifferenz, Wien 1989.
2 Gespräch, in: NW 1999, S. 146.
3 ebd.
4 Christina Thürmer-Rohr, Vagabundinnen. Feministische

Essays. Berlin 1987. Darin: Weiblichkeit als Putz-
und Entseuchungsmittel, S. 106-121,120.
5 Gespräch, S. 146.
6 Christina von Braun, «Frauenkrankheiten» als
Spiegelbild der Geschichte, in: Farideh Akashe-Böhme
(Hg.), Von derAuffälligkeit des Leibes. Gender Studies,
Frankfurt a. M. 1995, S. 98-129,125.
7 Ina Prätorius: Zum feministischen Politikverständnis,
in: NW 1999, S. 240.
8 ebd.
9 ebd.
10 ebd.
11 Gespräch, S. 146.
12 Ina Prätorius: Zum feministischen Politikverständnis,

in: NW 1999, S.240.

Wider die Aufteilung zwischen einer Politik des äusseren
Rahmens und der privaten Sinnsuche

Liebe Dorothée, Du hast etwas Richtiges
bemerkt: In unserem Gespräch zum
«Paradigmenwechsel» (NW 5/99) und in den
daran anschliessenden Diskussionsbeiträgen

(NW 6,7/8/99) haben wir bzw. habe ich
an einigen Stellen den Eindruck erweckt, es

gehe darum, zwischen einer Politik der
Beziehungen und der herkömmlichen Politik

des Ausrechnens von Ansprüchen in
einem ausschliessenden Sinne zu wählen?
Darum kann es im Kern ebensowenig
gehen wie um die Frage, ob Differenzdenkerinnen

oder Dekonstruktivistinnen «recht
haben». Es geht um die Frage, was eine
menschenfreundliche und im Sinne des

guten Lebens für alle wirksame Politik
wäre.

Was hält die Gesellschaft zusammen?

Was sich zur Zeit «Politik» nennt,
darüber sind wir uns vermutlich einig, ist

durchaus erneuerungsbedürftig. Und
deshalb ist es notwendig, gegen den Strich zu
denken, scheinbar eindeutige Fakten neu
zu interpretieren, falsche Dualismen aufzulösen,

politisches Handeln ausserhalb der
eingeschliffenen Raster von Parteilinien,
Mehrheiten und festgezurrten Positionen
zu erkennen und zu fragen, was wirklich
den alltäglichen Zusammenhalt dieser
Gesellschaft, soweit er noch da ist, aufrechterhält.

Dass bei dieser Wahrnehmungs- und
Denkbemühung ständig die Gefahr
besteht, in Schubladen gesteckt zu werden,
die auf die eine oder andere Weise nicht
passen2, daran gewöhne ich mich allmählich,

auch wenn die in Zeiten des
Übergangs vielleicht unvermeidlichen
Missverständnisse mich immer wieder traurig oder
konfus machen. Ich fände es gut, wenn wir
Feministinnen uns einmal grundsätzlich
darüber einigen könnten, dass die andro-

336



zentrische Sprache oft nicht hinreicht, um
auszudrücken, was wir meinen, und dass
wir deshalb alle auf begrifflichen Seilen
tanzen und nicht gefeit sind vor Formulierungen,

die frau, wenn sie will, «konservativ»

oder «unsolidarisch» oder sonstwie
daneben finden kann. Ich meine, eine solche

Einigung würde uns und der Sache, um
die es geht, gut tun.

Was wir mit unserer These vom
Paradigmenwechsel tun, ist, in Deinem Bild
gesprochen, dies: Weit davon entfernt, «die
Komplementarität der Geschlechter nicht
anzutasten», haben wir uns, jedenfalls was
das Denken angeht, die ganze Bäckerei
bereits genommen und sind jetzt dabei zu
prüfen, ob die Werkzeuge, die man uns
hinterlassen hat, taugen, um gutes Brot zu
backen. Eine politische Theorie nun, die
uns Menschen aufteilt in zwei Hälften, von
denen die eine einen «Rahmen» setzt, den
sie nicht betreten darf, weil darin das ganz
private Glück der anderen stattfinden soll,
erscheint uns etwa so unzweckmässig wie
eine Apparatur, die beim Brotbacken dafür
sorgen würde, dass Hefe und Mehl sich
niemals berühren. Entspricht denn diese
politische Theorie Deiner Erfahrung?
Schreibst Du nicht selbst, dass es ein
Verdienst der dekonstruktivistischen
Differenztheorie1ist, diese Aufteilung in ein
instrumenteil zu organisierendes Aussen und
ein moralisches Innen zu durchkreuzen?
Mir jedenfalls gelingt es nicht, mich oder
andere Menschen zu zerlegen in politische
Rechner und private Sinn- und
Beziehungssucher. Vielmehr stelle ich fest, dass
die meisten Frauen (Menschen) sinnvolle
Dinge tun und in guten Beziehungen leben
wollen, wo sie gehen und stehen, ausserhalb

und innerhalb dieses ominösen
«Rahmens».

Warum soll ich eigentlich nicht
«konservativ» sein?

Ich bin es leid, mit Theorien zu arbeiten,
die der Wirklichkeit nicht gerecht werden,
und höre deshalb nicht mehr auf, bessere
Worte zu suchen, selbst wenn andere mir
dafür eigenartige Titel anhängen. Aber

warum soll ich eigentlich nicht «konservativ»

sein, wenn ich die Bäckermeister, die
mit solchen unsachgemässen
Begriffswerkzeugen schlecht bekömmliches Brot
gebacken haben, nicht mehr als Meister
anerkenne? «Konservativ» heisst «bewahrend».

Dass wir - zum Beispiel - «die
Schöpfung bewahren» sollen, darüber sind
wir uns in unseren linkschristlichen Kreisen

- und weit darüber hinaus - doch
eigentlich schon lange einig.

Was die Mutterschaftsversicherung
angeht, so habe ich erklärt, dass ich selbst sie

befürworte, dass ich aber, statt mich der
Volksverdummungstheorie anzuschliessen,
lieber nachfrage: Was hat die alleinerziehende

Mutter, die weder für noch gegen
die Versicherung, sondern überhaupt nicht
abgestimmt hat, uns Feministinnen und
den Politikerinnen zu sagen? Welche
Erfahrungen hat die Grossmutter gemacht,
die ihrer Enkelin das Geld nicht «gönnt»?
Sind es nur Erfahrungen von Gewalt und
Unterdrückung oder vielleicht auch von
einer Solidarität jenseits des Geldes? Ich
weiss die Antworten auf solche Fragen
nicht, denn nur andere können sie mir in
konkreten Gesprächen geben. Vermutlich
würden sie meine positive Einstellung zur
sozialstaatlichen Absicherung der Mutterschaft

nicht verändern.Aber die Fragen wie
die Antworten bringen das politische Denken

und Handeln weiter als die Idee, jede
Frau, die aufgrund ihrer Lebenserfahrung
andere Entscheidungen trifft als ich, sei
deshalb dumm oder unmoralisch. Die
Stimme der wirklichen, der nichtimagi-
nierten Frauen hat das Patriarchat zum
Verstummen gebracht. Warum sollten wir
diese feministische Grunderkenntnis nicht
ernst nehmen und einander jetzt, da wir die
Möglichkeit dazu haben, öffentlich zum
Sprechen bringen, über die meisten
patriarchal gesetzten Abgrenzungen und
Tabuzonen hinweg?

Im übrigen meine ich, dass einige der
Aussagen, die mir im Gespräch über den
Paradigmenwechsel besonders wichtig
sind, in der Debatte überhaupt noch nicht
zur Sprache gekommen sind: zum Beispiel
Andreas Aussage, die Aufkündigung des

337



bürgerlich-androzentrischen Ehevertrags
durch die Frauen sei «das wesentliche
politische Ereignis der vergangenen Jahr-
zehnte»(NW 5/99, S. 148).

Ich freue mich auf die Fortsetzung des
Gesprächs und grüsse Dich herzlich.

Ina Praetorius

1 Ausführlicheres zum Verhältnis der Politikverständnisse

in: Ulrike Wagener, Dorothée Marken, Antje
Schrupp, Adrea Günter, Liebe zur Freiheit, Hunger
nach Sinn. Flugschrift über Weiberwirtschaft und den
Anfang der Politik, Rüsselsheim 1999, v.a. S. 26ff.

Insgesamt gibt es derzeit im feministischen Denken
eine Bewegung, die den Stellenwert herkömmlichen
Politik-Machens von menschlichen Grundgegebenheiten

her neu positioniert. Vgl. neuerdings: Martha
Nussbaum, Gerechtigkeit oder das gute Leben, Frankfurt

a.M. 1998; Hadwig Müller, Leidenschaft. Stärke
der Armen - Stärke Gottes, Mainz 1998.
2 Liebe zur Freiheit, a a.O., S. 11.
3 Es besteht ein entscheidender, aber immer wieder
ausgeblendeter Unterschied zwischen naiven
Differenztheorien, die die Komplementarität der Geschlechter

«nur umdrehen», und solchen, die die Dekonstruk-
tion vermeintlicher Komplementaritäten voraussetzen
und dennoch an der Relevanz der Geschlechterdifferenz

festhalten.

Wo sind die Genossinnen und Genossen im Islam? (NW 9/99)

Seit Jahren gehört die Vorstellung, in Köniz
nicht nur von Strassenputzmaschinen, Pressluft-
bohrern, Kindergeschrei und Kirchenglocken,
sondern auch vom Gesang des Muezzin - und sei
es eine über Megaton verbreitete Konserve -
geweckt zu werden, zu meinen Wunschträumen.
Wahrscheinlich werde ich die Realisierung dieser
Utopie nicht mehr erleben. Umso mehr freute mich
das Islamheft der Neuen Wege als Mosaiksteinchen

zur Ebnung des Weges in diese Richtung.

Religiös motivierter Sozialismus im Islam

Allerdings vermisste ich in der Nummer einige
aufNW-Leserlnnen hin spezifizierte Themen und
Hinweise zum Themenkreis «Islam und Sozialismus»

bzw. die Beantwortung der Frage, welches
die Genossinnen und Genossen der christlichen
religiösen Sozialistinnen im Islam sind. Ich stellte

mir diese Frage schon nach der Lektüre des
Berichts vom Kongress des Internationalen Bundes

Religiöser Sozialistinnen und Sozialisten
1997 in Espoo (vgl. NW Nr. 10/1997, S. 307f.).
Muslimische Gesprächspartnerinnen werden dort
mit keinem Wort erwähnt. Ist es möglich, dass

ausgerechnet religiöse Sozialistinnen den
Austausch und die Zusammenarbeit über Religionsgrenzen

hinweg vernachlässigen? Oder fehlt
es schlicht an Partnerinnen im muslimischen
Raum? Da wusste ich gerne mehr.

Selber kann ich zur Beantwortung dieser Frage,

die vielleicht auch andere interessiert, nur den
einschlägigen Abschnitt aus einem Buch referieren,

das in der appetitlich kommentierten
Literaturliste von AI Imfeld leider fehlt - für mich
gehört es zu den Trouvaillen erster Klasse der
letzten Jahre:

Andreas Meier, Der politische Auftrag des
Islam. Programme und Kritik zwischen Funda¬

mentalismus und Reformen. Originalstimmen
aus der islamischen Welt, Peter Hammer Verlag,
Wuppertal 1994.

Das Buch ist eine äusserst klug und informiert
kommentierte Anthologie politisch einschlägiger
Texte, die den des Arabischen unkundigen
deutschsprachigen Leserinnen sonst absolut
unzugänglich wären. Es sind Primärquellen, die
einen geradezu intimen Einblick in das
gegenwärtige politisch-islamische Denken, Fühlen und
Handeln erlauben, von Saddam Husseins
Heldenrede aus dem Jahr 1981 über Muhammad
Chalids Reflexion über «Jesus, Muhammad und
die Verantwortung des religiösen Gewissens» bis
hin zum Wirtschaftsprogramm der islamischen
Heilsfront in Algerien.

Was nun das Thema des religiös motivierten
Sozialismus angeht, so wird es in diesem Buch
anhand einer Streitschrift des 1910 im syrischen
Homs geborenen Rechtsgelehrten Mustafa as-
Siba'i aus dem Jahr 1959 mit dem Titel «Der
islamische Sozialismus» aufs Tapet gebracht.
Darin geht es dem Moslembruder keineswegs um
eine Integration sozialistischer oder kommunistischer

Überlegungen in den Islam. Angesichts der
damaligen Propaganda der Ba'ath-Partei in Syrien

und anderer sozialistischer Parteien im arabischen

Raum geht es ihm vielmehr darum zu
zeigen, dass der Islam selber ein viel perfekteres
sozialistisches System anzubieten hat, das unter
dem Propheten Muhammad in der Verfassung für
die Stadt Medina ausgearbeitet wurde und seit
Jahrhunderten erfolgreich praktiziert wird.

«Soziale Solidarität» als Leitbegriff

Leitbegriff der Schrift ist die «soziale Solidarität»

(at-takaful al-idschtim 'i), die auf der fünften
Säule des Islam, der Sozialsteuer (zakat), basiert.

338


	NW-Gespräch zwischen Ina Praetorius und Andrea Günter : der feministische Paradigmenwechsel im Politikverständnis
	Anhang

