Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 5

Artikel: NW-Gesprach zwischen Ina Praetorius und Andrea Gunter : der
feministische Paradigmenwechsel im Politikverstandnis

Autor: Praetorius, Ina / Gunter, Andrea

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144168

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144168
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

NW-Gesprach zwischen Ina Praetorius und Andrea Giinter

Der feministische Paradigmenwechsel
im Politikverstindnis

Fiir die beiden feministischen Denkerinnen Ina Praetorius und Andrea Giinter hat die
Frauenbewegung mehr politische Veranderung in Gang gesetzt, als viele Frauen wahrha-
ben wollen: Sie hat das alte Gesellschaﬁsmodell aufgekiindigt, demzufolge Sinnstiftung
etwas ist, das sich im Paar, in Ehe und Familie abspielt, und die Sinnfrage an die
Offentlichkeit zuriickgegeben. Auf diese Zumutung ist die herkommliche, androzentrische
Politik schlecht vorbereitet. Sie sieht ihre Aufgabe darin, zu organisieren und dabei
rational zu berechnen, was «gerechte Verhdiltnisse» sind, wahrend die elementaren
Fragen des guten Lebens, des Wohlbefindens und gelingender menschlicher Beziehungen
privat gelost werden sollen. Liessen sich also die meisten Krisenphinomene, die uns heute
beschiftigen —die Krise des Sozialstaats und der Arbeitsgesellschaft, die Okonomisierung
des Politischen, das Okologieproblem etc. — aus dieser Unfahtgkelt herkommlicher —
«linker» wie «rechter» — Politik erklaren, die Frage nach einem sinnvollen Zusammenle-
ben der Menschen als politische Frage zu verstehen? Die These Hannah Arendts,
gelingendes Zusammenleben lasse sich nicht «herstellen», sondern nur durch mutiges und
immer wieder iiberraschendes Handeln in Gang setzen, erweist sich dabei als hilfreich.
Ina Praetorius und Andrea Giinter wiinschen sich zu ihrem Beitrag eine Diskussion unter
den Leserinnen und Lesern der Neuen Wege. — Das Gesprach wurde am Sonntag, 28.
Februar 1999, im tiefverschneiten Toggenburg aufgezeichnet. Red.

Das zweckrationale Politikverstindnis
und die Lawinen

te ich eine Erkldrung suchen fiir diese auf-
fillige Hilflosigkeit des politischen Redens
angesichts von Ereignissen, fiir die sich
kein Schuldiger finden l4sst.

Andrea Giinter: Die Linke und mit ihr
Teile des Feminismus haben sich die Denk-

Ina Praetorius: Wir haben einen Winter,
«so unberechenbar wie im letzten Jahr-
hundert»'. Denen, die professionell iiber
Politik reden oder schreiben, fillt ange-

sichts des offensichtlich nicht von Men-
schen Gemachten nichts mehr ein, obwohl
auch hier politisch gehandelt werden muss.
So musste die sonst so beredte WoZ auf
ihren Hausschriftsteller Hohler zuriick-
greifen, um nicht zu verstummen.? Wie er-
klért sich diese spezifische Sprachlosigkeit
speziell der Linken, aber auch vieler
Feministinnen, die sich noch in der Tradi-
tion der Linken bewegen?

Andrea Giinter: Du willst auf Gozt hinaus,
den die Aufklidrung aus der Offentlichkeit
ausgesperrt hat?

Ina Praetorius: Noch nicht. Zuerst méch-
144

und Handlungskultur der Manager — das,
was ich mit Hannah Arendt «Herstellungs-
logik» nennen kann — zu eigen gemacht. In
dieser Logik gilt es als entscheidend zu
wissen, wie die Welt funktioniert und wie
man sie richtig berechnen und organisieren
kann. Wie stark diese Logik unser Leben
vereinfacht, wird bei nicht vorausbere-
chenbaren Naturereignissen sichtbar, aber
nicht nur hier. Es wird heute allenthalben
deutlich, dass das mechanistische Politik-
verstindnis an Grenzen stosst.

Fiir mich ist an diesem Punkt das Denken
Hannah Arendts hilfreich. Vor allem in ih-
rem Buch «Vita Activa»® zeigt sie, dass es



ganz verschiedene Ebenen menschlichen
Daseins und Tatigseins in der Welt gibt, die
jeweils einer eigenen Logik folgen. Solche
Unterscheidungen sind hilfreich, um unse-
re Wirklichkeit addquat auf den Begriff zu
bringen. Sie liegen quer zu dieser iiblichen
Arbeitsteilung zwischen Politikern, Kiinst-
lern, Geistlichen etc., die zum Beispiel
dann sichtbar wird, wenn dem politischen
Journalismus zur Unverfiigbarkeit der Na-
tur nichts einfillt. Nach Hannah Arendt ist
uns nicht damit gedient, wenn die einen
iiber das eine, die anderen tiber das andere
reden konnen. Es geht darum, dass wir alle
(wieder) eine Sprache finden, die unsere
Existenz in ihrer Vielschichtigkeit zum
Ausdruck bringt.

Die Sinnfrage: privat oder politisch?

Ina Praetorius: Solange die Frauenbe-
wegung die Arbeitsteilung zwischen dem
Politischen und dem Privaten — die Politik
sorgt fiir «gerechte Verhiltnisse», der Pri-
vatbereich stiftet Sinn und Wohlergehen —
nicht aufgekiindigt hatte, funktionierten
solche Arbeitsteilungen schlecht und recht.
Heute sind sie obsolet geworden. Inwiefern
erweist sich nun Hannah Arendt, die ja
selbst nicht feministisch argumentiert, als
weiterfiihrend?

Andrea Giinter: Hannah Arendt stellt in
der «Vita activa» fest, dass die moderne
Gesellschaft in Aporien gerit. Dieser Ge-
sellschaft, die sich iiber «Arbeit» definiert,
geht zum Beispiel aufgrund von zuneh-
mender Technisierung und entsprechend
zunehmender Arbeitsproduktivitét die Ar-
beit aus, und das bedeutet eine tiefgreifen-
de Sinnkrise. Anstatt nun die erschopfte
Logik der technischen Machbarkeit
weiterzubetreiben, also zum Beispiel zu
berechnen, wie die weniger werdende Ar-
beit gerechter verteilt werden kann, besinnt
sich Arendt auf Grundlagenreflexion:

Sie reichert das in Spezialgebiete aufge-
splitterte Nachdenken wieder an und macht
menschliche Existenz in ihrer Differen-
ziertheit neu sichtbar. So kommen genau
die Fragen, die das heute dominante Poli-
tikverstindnis als Privatangelegenheit ab-

gespalten hat, wieder als politische ins
Blickfeld: Wer sind wir als Menschen?
Was tun wir, wenn wir titig werden? Was
konnen wir iiberhaupt? Und: Was ist der
Sinn, der sich in der Ordnung des Seins
begriindet?*

Ina Praetorius: Hin und wieder tauchten
solche Fragen auch in der Berichterstattung
iiber den grossen Schnee auf. Ziemlich viel
Aufmerksamkeit erregte zum Beispiel der
Lawinenforscher Otmar Buser — wohl-
gemerkt: kein Schriftsteller und kein Pfar-
rer —, der im Fernsehen mehrfach seine
weisheitliche Botschaft unter die Leute
bringen konnte: «Diese Lawinen sind ein
Anlass zum Nachdenken dariiber, wer wir
eigentlich sind. Wie kommen wir darauf zu
meinen, die Lawinen richteten sich nach
unseren Bediirfnissen, unseren Prognosen,
unseren kommerzicllen Interessen? Denkt
nach und freut euch des Lebens!»® Ich fand
es bezeichnend, dass die Medienleute of-
fensichtlich fasziniert waren von der weis-
heitlichen Rede des erfahrenen Naturwis-
senschaftlers, nicht aber fahig, ein Ge-
sprich dariiber in Gang zu bringen. Mich
erinnert das an den gegenwirtigen Stand
des Feminismus und der Feministischen
Theologie:

Wir wissen zwar ganz genau, dass es
vieles gibt, das nicht mit «Frauenunter-
driickung» zu erkldren ist. Wir wissen, dass
Pfarrerinnen am Grab nicht sagen kénnen,
eine Frau sei an Frauenunterdriickung ge-
storben. Wir wissen auch, dass es theolo-
gisch moglich wire, unser Reden aus dieser
Fixierung auf Kausalzusammenhinge zu
befreien. Aber wir scheuen uns, die heute
weitverbreitete Reduzierung des theologi-
schen Redens aufs Sozialethische, die ich
als Anpassung an die Normen «aufgeklér-
ter» Rationalitdt und das entsprechend re-
duzierte Politikverstdndnis deute, riickgén-
gig zu machen, wenigstens hier in der west-
lichen Welt.

Vom Paradigma der Kritik zum
Paradigma des Zweifelns

Andrea Giinter: Ich nenne diesen Zu-
stand, in dem sich grosse Teile des

145



Feminismus noch befinden, das «Paradig-
ma der Kiritik». Dieses Paradigma war
sinnvoll, solange es vor allem darum ging,
androzentrische Weiblichkeitsbilder und
die entsprechenden Normierungen aufzu-
16sen. Kritik ist aber potentiell unendlich.
Frauen konnen lange so reden, als sei alles
auf gesellschaftliche Verhiltnisse zuriick-
filhrbar, aber das Nur-Kritische enthiillt
sich notwendigerweise in vielen Situatio-
nen als ungeniigend. Bis jetzt haben nur
wenige den Mut und unterziehen sich der
Anstrengung, die Wirklichkeit jenseits der
kritisierten Verhéltnisse neu zur Sprache zu
bringen.

Vorerst scheint es so, als werde die Phase
der Kritik zunéchst durch eine Phase des
generellen Zweifelns abgelost: Ein grosser
Teil der Feministinnen zieht heute alles in
Zweifel, sogar die Aussagekraft der «Ka-
tegorie Frau» oder der «Kategorie Ge-
schlecht», also derjenigen Begriffe, die
einmal die Grundlage des Frauenkampfes
gebildet haben. Der Unterschied zwischen
Kritik und Zweifel ist, dass Kritik immer
noch davon ausgeht, etwas wissen zu kon-
nen, wihrend der Zweifel die Moglichkeit
des Wissens selbst auflost.

Ina Praetorius: Du spielst auf den dekon-
struktiven Feminismus, die sogenannte
Butler-Debatte» an?®

Andrea Giinter: Ja. Viele Frauen haben
den Schritt aus der Kritik in den Zweifel
gemacht, vor allem im akademischen Mi-
lieu. Auch iiber den Zweifel konnten wir
unendlich reden. Weil aber der Feminismus
keine rein akademische Angelegenheit ist,
werden wir langfristig nicht darum herum-
kommen, wieder Antworten auf Grundfra-
gen zu geben: Wer sind wir? Was bedeutet
die Geschlechterdifferenz fiir unser Leben?
Denn im Alltag brauchen wir Antworten,
weil wir handeln miissen. Wenn deine
Tochter ihre erste Menstruation bekommt,
kannst du ihr nicht erzéhlen, die Kategorie
Geschlecht habe sich im Zuge der Dekon-
struktion aufgeldst. Sie muss wissen, wie
frau einen Tampon benutzt.

Ina Praetorius: Diese Antwort ist nicht
146

schwer zu geben. Wenn meine Tochter aber
wissen will, warum eine Lawine ein Haus
zerstort hat, das «nach menschlichem Er-
messen» in einer sicheren Zone stand, oder
warum jemand gestorben ist,dann muss ich
ehrlicherweise zunédchst einmal sagen: Ich
weiss es nicht. Muss es auch in der Politik
eine Phase der Sprachlosigkeit geben, be-
vor wir jenseits herkdmmlicher arbeitsteili-
ger Muster neu und anders zu sprechen
beginnen kdnnen? Diese Moglichkeit oder
Notwendigkeit des Verstummens macht
Angst, nicht nur mir, sondern vielen Linken
und Feministinnen. Wir haben Angst, dass
«die Herrschenden» unser Schweigen als
Kapitulation verstehen und es benutzen
konnten, um die Unterdriickung zu ver-
schirfen. Weil uns diese Angst bedréangt,
reden wir weiter, selbst wenn unser Reden
offensichtlich vielen Tatsachen nicht ge-
recht wird. Wie konnen wir als wider-
stindige Frauen und Minner sprachlos
werden — und damit neuen oder auch ganz
alten Antworten eine Wachstumschance
geben —, ohne resigniert zu erscheinen?

Andrea Giinter: Zum einen meine ich,
eine Politik des Zweifelns — anstelle der
herkémmlichen Politik des Kritisierens —
sei durchaus angebracht. Politik des Zwei-
fels kann zum Beispiel bedeuten, dass wir
aufhéren, «Autonomie» fiir Frauen zu for-
dern. Feministinnen wie z.B. Carol Gilli-
gan’ haben namlich schon in den achtziger
Jahren gezeigt, dass das Konzept «Autono-
mie» unangemessen ist, weil alle Men-
schen — nicht nur die sogenannt «Schwa-
chen» — wesentlich in Beziehungen, also
niemals «selbst-gesetzlich» (auto-nom)
existieren. Statt weiterhin mit unange-
messenen Begriffen Politik zu machen,
sollten wir Offentlich darauf hinweisen,
dass sie ein falsches Menschenbild trans-
portieren.

Oder: Statt immer nur zu fordern, dass
das Geld gerecht verteilt werden soll und
damit die Wichtigkeit des Geldes zu besta-
tigen, konnten wir offentlich sagen, dass
das Geld gar nicht wirklich unsere «Exi-
stenzgrundlage» ist. Primér hingt das gute
Leben der Menschen nédmlich nicht am



Geld und seiner gerechten Verteilung, son-
dern an gelingenden menschlichen Bezie-
hungen. Gleichzeitig mit diesem O6ffentli-
chen Zweifel an géngiger Begrifflichkeit
kénnen wir an den Orten, an denen es mog-
lich ist, die Sinnfrage offensiv als 6ffentli-
che stellen. Ich selbst zum Beispiel veran-
stalte philosophische Seminare mit Frauen,
in denen wir ganz bewusst an der Frage
nach dem Sinn des Seins arbeiten.

Ina Praetorius: Dem androzentrischen
Politikverstidndnis zufolge gilt aber die Fra-
ge nach dem Sinn des Lebens als biirger-
lich, als unwissenschaftlich, als Privat-
angelegenheit. Jeder aufrechte Linke wird
dir vorhalten, mit Frauen Sinnfindung zu
treiben sei Zeitverschwendung. Du solltest
dich besser in Solidaritit mit den Armen
organisieren.

Politik: eine Frage der Beziehungen
zwischen Menschen

Andrea Giinter: Diesem veralteten Po-
litikverstandnis zufolge wird jede Hand-
lung, die nicht von heute auf morgen ge-
rechte Verhiltnisse fiir alle schafft oder
zumindest nachweisbar im Sinne einer vor-
ausberechneten Gerechtigkeitsarithmetik
funktioniert, mit dem Vorwurf konfron-
tiert, individualistisch und unwirksam zu
sein. Im Grunde wissen wir aber, dass alles,
was wir als Menschen in die Welt setzen,
«Kleinarbeit» ist, oder besser: Jede Hand-
lung ist notwendigerweise eine einzelne
Handlung mit unabsehbaren Folgen. Die
politische Leitidee von den ein fiir allemal
gerecht «gemachten» Verhéltnissen ist ein
Allmachtstraum, der die ewige Frustration
programmiert, die fiir die Linke typisch ist.
Hannah Arendt setzt dem das prinzipiell
Unvorhersehbare, Uberraschende mensch-
lichen Handelns entgegen.

Ich meine, dass in dem Ruf nach «neuen
Werten» und nach «Ethik», der heute so oft
zu horen ist, das Unbehagen am Zweckra-
tionalismus der Politik schon zum Aus-
druck kommt. Viele haben gemerkt, dass
sich gutes Leben nicht wie ein «Ding» her-
stellen ldsst. Dieser Ruf nach «Werten»
steht aber vorerst unverbunden neben der

Politik der Machbarkeit. Ausserdem beruht
das Konzept der moralischen «Werte» auf
dem biirgerlich-androzentrischen Modell,
demzufolge der Mensch ein autonomes
Individuum ist, das sich iiber ihm #usserli-
che «Rechte» und «Werte» selbst Grenzen
setzt. Diepolitische Frage zu stellen,bedeu-
tet nach Hannah Arendt etwas anderes. Es
bedeutet anzuerkennen, dass der Mensch
nicht primér oder allein die Verwirklichung
seines «autonomen» Ichs anstrebt, sondern
in Anbetracht der Verschiedenheit der
Menschen ganz massgeblich den Wunsch
nach gelingenden Beziehungen hat. Die
politische Frage ist also eigentlich die
Frage nach gelingenden menschlichen
Beziehungen.

Ina Praetorius: Im Gefolge des femini-
stischen Paradigmenwechsels wire nun
also ein politischer Mensch nicht mehr der
Vollzugsbeamte einer mechanistischen
Gerechtigkeitsvorstellung — die uniforme
Kleiderordnung des Politiker-Mannes
macht fiir mich dieses erschopfte Politik-
verstandnis augenfillig —, sondern eine
oder einer, die oder der offentlich auf die
Suche nach gelingenden menschlichen Be-
ziehungen geht. So kommt das Bezie-
hungshafte, prinzipiell Uberraschende der
einzelnen Tat wieder zu seinem Recht, das
nach Hannah Arendt das Wesen des Politi-
schen ausmacht: Ich denke zum Beispiel an
die Nordirlandministerin Mo Mowlam, die
sich im Geféngnis mit protestantischen
Terroristen an einen Tisch setzt, damit alle
Konventionen sprengt und gerade deshalb
grossen Erfolg hat® Oder an die Bundes-
ratskandidatin Rita Roos, die auf die kon-
ventionelle Frage des Journalisten, was sie
— ausser ihren nachgewiesenen Kompeten-
zen — noch «zu bieten» habe, die iliberra-
schende Antwort gibt: «Mich, Rita Roos» —
eine unverwechselbare Person.’

Andrea Giinter: Ich finde es schon, dass
dir politisierende Frauen einfallen. Es ist
kein Zufall, dass es Frauen sind, die das
neue Paradigma voranbringen. Ich ver-
stehe vieles besser, wenn ich mir die kon-
krete Praxis politisierender Frauen verglei-
chend anschaue und mir iiberlege, inwie-

147



fern sie die Erkenntnis der Frauenbewe-
gung, dass das gute Leben auf guten Bezie-
hungen beruht und nicht mehr privatisiert
werden kann, in konkrete Taten iibersetzt.
Das ist etwas ganz anderes, als nach einem
Kausalzusammenhang zwischen einem an-
genommenen «Wesen der Frau» und ihrer
«andersartigen» Politik zu suchen.

Mir fillt als weiteres Beispiel ein Vor-
gang ein, der zur Zeit in Deutschland Auf-
sehen erregt: Ein Herr Schremp, Vor-
standsvorsitzender der Daimler Benz AG,
mit einem Jahreseinkommen von 20 Mil-
lionen DM, will seinen Steuerwohnsitz in
die USA verlegen. Daraufhin werden ihm
viele konventionelle Moralpredigten ge-
halten. Seine Schwigerin wihlt einen
anderen Weg: In einem offenen Brief weist
sie daraufhin, wie viel dieser Herr Schremp
von der Gesellschaft bekommen hat: Sti-
pendien, Strassenbeniitzung, Universitéts-
besuch, Versorgung bei Krankheit usw.'
Den Steuerfliichtling darauf hinzuweisen,
dass er sich ignorant verhilt gegeniiber der
Tatsache, immer schon von anderen be-
kommen zu haben, ist etwas ganz anderes
als ihm moralische Werte vorzuhalten. Ent-
sprechend gross war der Zuspruch, den die-
ser offene Brief der Schwigerin bekam.

Die Aufgabe: eine sinnstiftende
politische Theorie

Ina Praetorius: Solche Beispiele zusam-
menzutragen und auf ihren Zusammen-
hang mit dem bezichungsorientierten Poli-
tikverstindnis hin zu reflektieren, konnte
eine neue Aufgabe feministischer Theorie-
bildung werden. Es ginge dann nicht mehr
in erster Linie darum, patriarchale Verhilt-
nisse zu kritisieren, Gleichstellung fiir
Frauen einzufordern, eine ans Geschlecht
gebundene Andersartigkeit «der Frau» zu
behaupten oder alles zu bezweifeln. Es gin-
ge darum, eine politische Theorie auf den
Weg zu bringen, die, ausgehend von einer
Interpretation tatsédchlicher Handlungen
von Frauen zeigt, wie postandrozentrische
Politik die Frage nach Gerechtigkeit und
nach dem Sinn menschlichen Zusammen-
lebens zusammenfiigt.

148

Andrea Giinter: Dass das neue Paradigma
sich durchsetzt und wir eine entsprechend
neuartige Theorie des Politischen brau-
chen, ist unumgénglich. Denn die Frauen-
bewegung hat das alte Gesellschaftsmodell
unwiderruflich aufgekiindigt, demzufolge
Sinnstiftung etwas ist, das sich im Paar, in
Ehe und Familie abspielt. Frauen haben die
Alleinverantwortung fiir das «gute Leben»,
die der biirgerliche Mann ihnen in den letz-
ten zweihundert Jahren zugeschoben hat,
definitiv abgeschiittelt.

Seit den siebziger Jahren macht die
Frauenbewegung liberdies vor, dass Frauen
nicht nur titig werden, weil sie die weibli-
che Freiheit lieben, weil sie die weibliche
Wiirde und einen eigenen, nicht vom Mann
abgeleiteten Sinn der eigenen Existenz be-
haupten, sondern weil sie dem Wunsch
nach gelingenden Beziehungen einen
massgeblichen Platz in threm Tétigwerden
einrdumen: Sie arbeiten an gelingenden
Beziehungen im Privatbereich und am Ar-
beitsplatz, in Therapie, Supervision, Netz-
werken usw. Dass die Frauen den biirger-
lich-androzentrischen Ehevertrag gekiin-
digt haben und seither an anderen Bezie-
hungsformen arbeiten, ist das wesentliche
politische Ereignis der vergangenen Jahr-
zehnte. Dass eine Menge Leute diesen Zu-
sammenhang noch nicht begriffen haben,
dndert nichts daran, dass er da ist.

Ina Praetorius: Die meisten diskutieren
heute noch immer iiber die Ubermacht des
Okonomischen, den Sozialstaat, das Ende
der Arbeitsgesellschaft etc. — so, als habe
all das im Kern nichts mit der «Frauen-
frage» zu tun. Wenn wir nun beginnen wiir-
den, politische Taten von Frauen zusam-
menzudenken, die nur scheinbar weit von-
einander entfernt sind — Mo Mowlams
Nordirlandpolitik, Rita Roos‘ Bundes-
ratskandidatur und den offenen Brief der
Frau Schremp zum Beispiel — dann konn-
ten wir damit das feministisch initiierte
Politikverstindnis auf den Begriff bringen,
sichtbar machen.

Andrea Giinter: Ja. Aber auch in die
Frauenbewegung schleichen sich immer
wieder falsche Arbeitsteilungen ein: Heute



zum Beispiel die zwischen den akademi-
schen Allround-Zweiflerinnen und denen,
die «weibliche Werte» in die Politik tragen
wollen. Eine Aufhebung dieser Arbeitstei-
lung kiindigt sich meines Erachtens in der
Art an, wie neuerdings der Ansatz Carol
Gilligans in der politischen Theorie weiter-
gedacht wird. Hier kommt in den Blick,
wie wichtig gelingende Beziehungen in ih-
rer ganzen Vielschichtigkeit und gerade die
Verarbeitung von Konflikten, die in der
menschlichen Verschiedenheit und Bezo-
genheit angelegt sind, fiir das Zusam-
menleben sind." Ich finde es wichtig, hier
weiterzudenken und auch darauf hinzuwei-
sen, dass die Debatte bereits lduft.

Ina Praetorius: Eine solche sinnstiftende
politische Theorie wire fiir Frauen, gerade
auch fiir junge Frauen, die sich politisch
engagieren wollen, ein Rahmen, in dem sie
ihr Handeln verorten konnten...

Andrea Giinter: ... und zwar ein ganz
anderer als diese ewige sterile Frage
nach der Andersartigkeit des «weiblichen
Wesens». Zentral wire nicht mehr diese
stindige Selbstvergewisserung der eigenen
Identitit als weiblich oder ménnlich, die ja
auch der Herstellungslogik und dem Den-
ken in Kausalzusammenhiéngen verhaftet
ist, sondern der «freie Sinn der Geschlech-
terdifferenz», wie Luisa Muraro es nennt.'?
Entscheidend ist, als unverwechselbare
Person in Erscheinung zu treten und iiber-
raschende Taten in ecine Wirklichkeit zu
setzen, die niemals vorausberechenbar ist,
in der auch unvorhergesehene Lawinen
niedergehen konnen. Die unaufhebbare
Unberechenbarkeit des Lebens ist kein
Grund zu resignieren oder frustriert auf die
Verdnderung der «Verhiltnisse» zu warten.
Sie ist vielmehr der Grund dafiir, dass es
tiberhaupt so etwas wie Neugier, Hoffnung
und Freiheit gibt. Gerade dass der grossere
Teil des Lebens unverfiigbar ist, begriindet
die Moglichkeit, sich mit sinnvollen Taten
in die Geschichte einzuschreiben.

Ina Praetorius: Jetzt stelle ich sie doch:
die Frage nach Gott, die wir vorhin zu-
riickgestellt haben. Mit der Rede vom «Un-

verfiigbaren» ist ja traditionell die Reli-
gion, die Rede von Gott verkniipft.

Andrea Giinter: Im Wort «Gott» lag eine
grosse Moglichkeit, iiber das viele zu spre-
chen, das dem menschlichen Willen entzo-
gen ist. Die Sprachlosigkeit, um die es am
Anfang unseres Gespriches ging, ist inso-
fern durchaus eine Folge davon, dass seit
der Aufklarung die meisten Menschen im
Westen nicht mehr von Gott jenseits des
Personlichen reden mogen. Das Wort
«Gott» verwies auf eine Kraft ausserhalb
des menschlichen Willens, die aber nicht
identisch war mit «der Natur»: ein Drittes,
das vieles zu sagen erméglicht hat, dem wir
jetzt sprachlos gegeniiberstehen.

Ina Praetorius: Du sprichst in der Vergan-
genheit. Tatsdchlich gehort auch die Rede
von Gott zu den Dingen, die die androzen-
trische Ordnung aus der Offentlichkeit aus-
und in die Privatsphire — in diesem Fall
auch in die Kirche, die je linger je mehr die
Form eines privaten Vereins annimmt —
eingesperrt hat. Konsequenterweise sind es
im allgemeinen die Frauen, die sich fiir die
Religion als einen Teil ihrer privaten Sinn-
stiftungsarbeit zustdndig fiithlen. In diesem
schon ziemlich lange andauernden dffentli-
chen Schweigen iiber Gott kdnnte nun aber
auch die Chance liegen, von der wir vorhin
in einem anderen Zusammenhang gespro-
chen haben: das Schweigen als Vorausset-
zung fiir eine Politik des Neu-Sagens. Ich
bin aber jetzt schon neugierig: Wird es im
feministischen Politikverstindnis einen
Ort fiir Gott geben? Und wo wire der?

Andrea Giinter: Dariiber gébe es viel zu
sagen. Ich mochte jetzt nur einen Gedanken
dussern: Die Dankbarkeit Gott gegeniiber
ist im Patriarchat oft an die Stelle gesetzt
worden, an die eigentlich die Dankbarkeit
anderen Menschen gegeniiber gehort. Statt
Gott fiir unser Leben und seine Bewahrung
zu danken, sollten wir aber zuerst unseren
Miittern und all den Menschen dankbar
sein, die uns alltdglich unterstiitzen und am
Leben erhalten. Der Vorschlag Carter Hey-
wards und anderer Feministischer Theo-
loginnen, Gott «Macht in Beziehung»" zu

149



nennen, scheint mir deshalb bedenkens-
wert. Jedenfalls sollten wir uns davor hii-
ten, Gott statt anderer Menschen, beson-
ders unserer Miitter, zu loben. Denn damit
setzen wir das fort, was aufhoren muss: das
Verschweigen der Beziehungsebene.

Ina Praetorius: Und was ist nun mit dem
klassischen Unberechenbaren: den La-
winen, Erdbeben, Krankheiten, all dem
Unvorhersehbaren, das Menschen zwar be-
arbeiten, nicht aber verursachen? Wird das
Gottliche seinen Ort vor allem in dem Be-
reich behalten oder zuriickgewinnen, den
wir «Schopfungstheologie» nennen?

Andrea Giinter: Ich weiss es nicht. Lass
uns ein andermal weiterreden...

1 Franz Hohler, Ein Winter, so unberechenbar wie im
letzten Jahrhundert, in: WoZ, 2/1999.

2 Vgl. auch: Die Lawine: Naturpanne oder Gottesge-
richt? In: TA 1.3.1999.

3 Hannah Arendt, Vita Activa oder vom tétigen Leben
(1958).

4 Die Gruppe «Weiberwirtschaft», der Ina Praetorius

und Andrea Giinter seit Jahren angehoren, geht heute
einen dhnlichen Weg. Vgl. Heidi Bernhard Filli et al.,
Weiberwirtschaft. Frauen — Okonomie — Ethik, Luzern
1994, Andrea Giinter, Ina Praetorius, Ulrike Wagener,
Weiberwirtschaft weiterdenken. Feministische Okono-
miekritik als Arbeit am Symbolischen, Luzern 1998.

5 Z.B. in: Zischtigsclub vom 22.2. und DOK vom
26.2.99, beide SF DRS.

6 Debatten iiber die Frage, ob Kategorien wie «Ge-
schlecht», «Frau», «Zweigeschlechtlichkeit» in Zu-
kunft noch unsere Wahrnehmung des Wirklichen struk-
turieren sollen, dominieren derzeit einen grossen Teil
des westlichen akademischen Feminismus. Ausgelost
wurde die «Phase des Zweifels» durch Judith Butlers
Buch «Das Unbehagen der Geschlechter», Frankfurt
a.M. 1991.

7 Carol Gilligan, Die andere Stimme. Lebenskonflikte
und Moral der Frau, Miinchen 1984.

8 Vgl. Ein Komet am Labour-Himmel, TA 23.2.1999.
9 «Ich habe es eben lieber direkt», in: TA 23.2.1999.
10 Vgl. auch: Ina Praetorius, Wer hat Herrn Ebner

‘hergestellt? In: NW 5/1996, S. 133.

11 Vgl. z.B. Helga Braun, Dorte Jung (Hg.), Globale
Gerechtigkeit? Feministische Debatte zur Krise des
Sozialstaats, Hamburg 1997. Rezension in: NW 1/1999,
S. 35.

12 Luisa Muraro, Die denkende Differenz der Ge-
schlechter. Eine italienische Einfiihrung, in: Feministi-
sche Studien 12(1994) 2, S. 71-80.

13 Carter Heyward, ... und sie riihrte sein Kleid an.
Eine feministische Theologie der Beziehung, Stuttgart
1986.

Was ist der Sinn des Politischen?
Anmerkungen zum Gesprich
zwischen Ina Praetorius und
Andrea Giinter

Ina Praetorius und Andrea Giinter iiben Kritik
an einem mechanistischen Politikverstindnis,
das sie nicht zuletzt «der Linken» zuschreiben.
Sie plddieren fiir eine «sinnstiftende» Politik, die
ihr Ziel in «gelingenden menschlichen Beziehun-
gen» findet und sich neu der «Sinnfrage» stellt.
Um es gleich vorwegzunehmen: Ich habe Miihe
mit diesem «feministischen Paradigmenwechsel
im Politikverstindnis». Was sollen nur schon die
Pauschalurteile iiber die Linke, die erst noch auf
einen Vulgdrmaterialismus reduziert wird, den
ich unter «Linken» so nicht wahrnehme? Noch
mehr zu schaffen macht mir ein Politikverstdnd-
nis, das die Aufklirung iiberwinden will, indem
es hinter sie zuriickfallt. Wiirde Politik nicht
tiberfordert, wenn sie auch noch fiir «gelingende

150

10

menschliche Beziehungen» zustindig sein sollte?
Gibt es eine «Existenzgrundlage» ohne «Exi-
stenzsicherung»? Und gehort es nicht gerade zum
Sinn des Politischen, die «Sinnfrage» offenzulas-
sen?

Politik kann gelingende Beziehungen
ermoglichen, aber nicht schaffen

Die beiden Gespriachspartnerinnen lehnen ein
Politikverstindnis ab, das sich um «gerechte Ver-
haltnisse» kiimmere, «Sinn und Wohlergehen»
aber dem «Privatbereich» {iberlasse. Stattdessen
erkldren sie «gelingende menschliche Beziehun-
gen» zum Sinn des Politischen und karikieren die
«ein fiir allemal gerecht <gemachten> Verhéltnis-
se» als «Allmachtstraum, der die ewige Frustrati-
on programmiert, die fiir die Linke typisch ist».
Ich wundere mich iiber diesen «Paradigmen-
wechsel» von der sozialen Gerechtigkeit zur
Sinnstiftung durch gegliickte Beziehungen.
Wenn es der Politik ndmlich gelingt, auch nur



annidhernd «gerechte Verhiltnisse» zu schaffen,
dann hat sie ihren «Sinn» erreicht. Dass es sich
bei der «Herstellung» sozialer Gerechtigkeit
nicht um einen «Endzustand» handelt, sondern
um einen Prozess von Versuch und Irrtum, ist im
iibrigen auch «der Linken» klar.

Einen Sinn, den Politik iiber das so verstande-
ne Gemeinwohl hinaus stiften sollte, kann ich
nicht erkennen. Natiirlich geht es auch der Politik
um «Beziehungen». Dabei handelt es sich im
Regelfall aber um die mittelbaren Beziehungen,
sowelit sie liber Strukturen, Normen und Institu-
tionen vermittelt werden, also exakt der Defini-
tion der Sozialethik entsprechen. Fiir die Perso-
nalethik der Leute in ithren unmittelbaren zwi-
schenmenschlichen Beziehungen ist Politik nicht
zustédndig, so sehr wir von den politisch titigen
Menschen erwarten, dass auch sie sich in ithrem
eigenen Umfeld personalethisch vorbildlich ver-
halten.

Politik kann die zwischenmenschlichen Bezie-
hungen der Leute nicht zum Gelingen bringen.
Sie miisste sonst wissen, was im Einzelfall ge-
gliickte Beziehungen sind. Das setzte ein Total-
wissen iiber das «Gelingen» und das «Gliick» der
Menschen voraus, das Politik nicht hat und nicht
haben kann. Der Beitrag der Politik zu gelingen-
den Beziehungen ist ein struktureller, der iibri-
gens sehr viel mit «Autonomie» zu tun hat. Damit
Menschen gelingende Beziehungen eingehen
konnen, muss Politik ithnen den dazu nétigen
Freiraum schaffen, was — durchaus im Sinne der
beiden Autorinnen — heisst: ihn nicht auf «Ehe
und Familie» zu beschrinken, sondern ihn auch
im «Privatbereich und am Arbeitsplatz, in Thera-
pie, Supervision, Netzwerken usw.» sicherzustel-
len. Die Freiheit, Beziehungen einzugehen, ist
Teil des Rechts auf Selbstbestimmung (Autono-
mie). Selbst die (personalethische) Entscheidung,
nicht «autonom» zu leben, setzt eine (sozialethi-
sche) «Autonomie» voraus. Uber das Gelingen
solcher Beziehungen aber kénnen nur die Betei-
ligten selbst urteilen. Politik, die sich dieses Ur-
teil anmasste, wire auf dem Sprung, die Men-
schen zu ihrem Gliick zwingen zu wollen, also
totalitidr zu werden.

Und Mo Mowlam? Wagt sie nicht ncue Bezie-
hungen, die verhiirtete Fronten aufbrechen? Das
Beispiel zeigt: Politikerinnen und Politiker sind
in ihrem zwischenmenschlichen Umfeld der Per-
sonalethik, insbesondere dem Gebot der Nich-
stenliebe, genauso verpflichtet wie alle andern
Menschen. Und natiirlich schaffen sie mit ihrem
vorbildlichen Verhalten auch Glaubwiirdigkeit
fiir ithre Politik. Nur darf daraus nicht gefolgert
werden, Politik lasse sich in gelingende zwi-
schenmenschliche Beziehungen auflésen. Mo
Mowlam setzt sich schliesslich auch fiir institu-
tionelle Verdnderungen in Nordirland ein.

«Existenzgrundlage» versus
«Existenzsicherung»?

Soziale Gerechtigkeit verbiirgt fiir sich allein
kein «Gliick» , aber sie kann sehr wohl die Voraus-
setzung von «Gliick» bedeuten. Dass «Geld»
nicht gliicklich macht, ist eine Binsenwahrheit.
Nur dispensiert dies uns nicht davon, fiir Vertei-
lungsgerechtigkeit einzutreten. Eben lese ich in
der WoZ (29.4.99) einen Artikel von Mascha
Madérin, der auch den Zusammenhang von Geld
und Autonomie herstellt: «In weit entwickelten
kapitalistischen Gesellschaften, in denen zwar
lange nicht alle, aber immer mehr Grundbediirf-
nisse durch Warenproduktion gedeckt werden, ist
die Organisation eines chronischen oder drohen-
den Geldmangels ein zentrales Mittel, Menschen
zu kontrollieren und sie zu regieren. Fiir Frauen
hangt deshalb heute viel an einem unabhéngigen,
existenzsichernden Einkommen.»

«Existenzsicherung» ist zwar nicht identisch
mit «Existenzgrundlage», die eine darf aber auch
nicht einfach gegen die andere ausgespielt wer-
den. Sonst liesse sich der Satz, «dass das Geld gar
nicht wirklich unsere <Existenzgrundlage> ist»,
auch im Abstimmungskampf gegen die Mutter-
schaftsversicherung oder zur Legitimation der
wachsenden Kluft zwischen Arm und Reich
missbrauchen. Nichts gegen gelingende mensch-
liche Beziehungen als «Existenzgrundlage».
Aber Ausbeutung wire dafiir ein zu hoher Preis.
Zu Recht wird Herr Schremp kritisiert, wenn er
sich gegeniiber den Steuerzahlenden seines Lan-
des unsolidarisch verhilt. Ginge es dabei aber
nicht um (Steuer-)Geld, so konnte der Wegzug
eines Einkommensmilliondrs uns ja eigentlich
egal sein.

Der Diskurs der beiden feministischen Denke-
rinnen erinnert an die gutbiirgerliche Ideologie,
die meint, die Menschen miissten nicht den Kapi-
talismus liberwinden, sondern auf ihre gute Ge-
sinnung — hier die guten Beziehungen untereinan-
der — achten, damit die gesellschaftlichen Ver-
héltnisse ertridglich oder gar gerecht wiirden.
Mehr noch: Worin unterscheidet sich ein solcher
Diskurs von einem Neokonservativismus, der den
Sozialstaat verteufelt, weil dieser den zwischen-
menschlichen Beziehungen, insbesondere der
Nichstenliebe, zu wenig Raum lasse? Ich unter-
stelle den beiden Gesprichspartnerinnen nicht,
dass sie ihren «Paradigmenwechsel» in diesem
neokonservativen Sinn begreifen, aber ich ver-
misse die Unterscheidung zwischen dem, was
Politik tun muss, um den Menschen ihre Rechte,
auch das Recht auf Existenzsicherung, zu ge-
wihrleisten, und dem, was in die Eigenverant-
wortung der Einzelnen fillt.

Nicht weniger problematisch als diese Theo-
rie politischer Sinnstiftung ist der voreilige Re-
kurs auf das «Unverfiighare». Mich nervt ein

151



Lawinenforscher, der sich mehr fiir das Unver-
fiigbare als fiir seinen Forschungsgegenstand in-
teressiert. Soll er doch forschen, was sich gegen
Lawinen vorkehren ldsst, bevor er mich mit
«weisheitlicher Rede» abfertigt. Da halte ich
mich lieber an Florence Nightingale, die engli-
sche Krankenschwester, Christin und Sozialistin,
die einmal sagte: «Es ist zwecklos, um Befreiung
von der Pest zu beten, solange die Kloaken in die
Themse fliessen.» Ja, es ist zwecklos, sich ins
Unverfiigbare von Lawinenunfillen zu schicken,
solange es an Lawinenverbaungen fehlt oder gar
der Verdacht besteht, dass «der Mensch» Urheber
solcher Katastrophen sein konnte.

«Grundlagenreflexion» in Ehren, aber die
Sinnfrage schafft keine Arbeitsplétze — sowenig
wie die «Ordnung des Seins». Beides — Reflexion
iiber die Sinnfrage wie Beschiftigungspolitik —
hat seinen Platz, aber das eine sollte nicht gegen
das andere ausgespielt werden.

Die «Sinnfrage» ist keine politische Frage

Wenn ich es recht verstehe, versuchen die bei-
den feministischen Denkerinnen die «Gottesfra-
ge» als «Sinnfrage» in der Politik zu rehabilitie-
ren. So vorsichtig und behutsam sie dabei vorge-
hen, ich mochte meinen vorsorglichen Einspruch
anmelden: Die «Weltlichkeit» oder «Autonomie»
des Politischen ist ebenfalls eine Errungenschaft
der Aufklarung, die sich unter Berufung auf die
Menschenrechte aus kirchlicher Bevormundung
befreit hat. Daraus ging der religios und weltan-
schaulich neutrale Staat hervor,der die Sinnfrage
weder positiv noch negativ, weder religios noch
atheistisch, beantwortet. Diese weltliche Politik
respektiert das «Unverfiigbare» gerade dadurch,
dass sie die Sinnfrage offenlésst.

Politik leistet der Sinnfrage den besten Dienst,
wenn sie den (autonomen) Raum schafft, der es
den Menschen und ihren Religions- oder Weltan-
schauungsgemeinschaften erlaubt, in aller Frei-
heit nach den «letzten Wahrheiten» zu suchen. Es
ehrt «die Linke», wenn sie vor dieser Sinnfrage
verstummt und das Ringen um die «letzten» Ant-
worten der Obhut der Toleranz anheimstellt. Er-
innert sei an den Satz im Godesberger Programm
der SPD: «Der demokratische Sozialismus will
keine letzten Wahrheiten verkiinden — nicht aus
Verstiandnislosigkeit und nicht aus Gleichgiiltig-
keit gegeniiber den Weltanschauungen oder reli-
gidsen Wahrheiten, sondern aus der Achtung vor
den Glaubensentscheidungen des Menschen,
iber deren Inhalt weder eine politische Partei
noch der Staat zu bestimmen haben.»

Der Staat und die politischen Parteien miissen
im Respekt vor den Grenzen, die ihnen gesetzt
sind, auf letzte Deutungen von Mensch, Welt und
Geschichte verzichten. Das gilt natiirlich nicht fiir
die Menschen selbst, die sich politisch engagie-

152

ren. Sie werden in aller Regel eine religidse oder
weltanschauliche Motivation und Richtschnur
haben. Religiose Sozialistinnen und Sozialisten
zum Beispiel setzen ihre Hoffnung auf das wer-
dende Reich Gottes, wenn sie sich im «Vorletz-
ten» der Politik fiir Grundwerte wie Gerechtig-
keit, Frieden und Bewahrung der Schépfung ein-
setzen. Aber der Religiose Sozialismus macht
dieses Letzte nicht zum politischen Programm,
sondern respektiert die Begriindungsvielfalt poli-
tischer Positionen, insbesondere auch im Sozia-
lismus. Das heisst nicht Gott aus der Offentlich-
keit aussperren. Es heisst nur der fundamentali-
stischen Versuchung standhalten, Politik unter
Berufung auf Gott zu legitimieren.

Gewiss gibt es Schicksalsschlige, die dem po-
litischen Diskurs unzuginglich sind, unzuging-
lich sein miissen, weil sie sich auch jeder politi-
schen Losung entziehen. Leid, Krankheit, Tod
verweisen uns auf die Endlichkeit des Daseins.
Diese sog. Kontingenz zu «bewiltigen» (Her-
mann Liibbe), ist keine politische, sondern eine
religiose oder weltanschauliche Aufgabe. Politik
aber hat einen bescheideneren Anspruch. Wiire
sie auch noch fiir die Kontingenzbewaltigung bis
hin zur Sinndeutung von Naturkatastrophen zu-
standig, so wiirde sie zu einer Art Religion oder
Religionsersatz. Wenn aber Politik zur Religion
oder Parteien zu Kirchen wiirden, dann ginge es
in der politischen Auseinandersetzung nicht mehr
um Programme und Personen, sondern um Glau-
bensbekenntnisse. Das wire das Ende nicht nur
des herkommlichen Politikverstindnisses, son-
dern einer rationalen und demokratischen Politik
iiberhaupt. Willy Spieler



Zum feministischen Politikverstindnis (NW 5 und 6/99)

Lieber Willy,

seit ich vom Ende des Patriarchats' rede und
Offentlich Gespriche wie das iiber den Paradig-
menwechsel im Politikverstdndnis fiihre, bekom-
me ich des 6fteren zu horen, ich solle von meinem
Berg herabsteigen und mich der Realitit stellen.
Auch aus Deiner zweiten Replik kommt es mir
entgegen: Paradigmenwechsel? Realitétsverlust!

Die Logik, die hinter dieser Aufforderung zum
Realismus steht, ist mir bekannt, denn ich habe
mich jahrzehntelang in ihr geiibt: Realitéit — das
sind «harte Zahlen» , Wahlresultate und statistisch
gemessenes Elend. Was sonst?

Ja, es ist wahr: Ich lebe und denke in einem
Kontext, in dem mir und meinen Nachbarlnnen
reale Erdrutsche ndher sind als hochgerechnete,
in dem es, anders als im Ziircher Kantonsrat,
iiberhaupt keinen Beifall gibt, weder von der
richtigen noch von der falschen Seite. Das schafft
mir die Freiheit, jenseits von Sieg und Niederla-
ge, einigermassen unabhingig auch von diesem
und jenem Mainstream, in Ruhe iiber zwanzig
Jahre feministischer Praxis und iiber die mich
umgebende Welt nachzudenken. Wire es nicht
schade, wenn dabei nichts anderes herauskidme
als stramme Ubereinstimmung mit Schongedach-
tem? Sollte die Tatsache, dass die Halfte der
Menschheit sich kiirzlich Zugang zum offentli-
chen Wirken und Sprechen erstritten hat, im poli-
tischen Denken nicht mehr nach sich ziehen als
die Bestitigung sozialdemokratischer Doktri-
nen?

Es gibt definitiv mehr als zwei Arten, das
Politische zu denken. Und es gibt verschiedene
Moéglichkeiten, sich der «Realitédt» zu vergewis-
sern. Deine Sorge, ich sei vom Mont Pélerin
ferngesteuert, scheint mir voreilig.

Mutterschaftsversicherung als Exempel

Es liegt nahe, die unterschiedlichen Positionen
am Beispiel der abgelehnten Mutterschaftsver-
sicherung durchzubuchstabieren, die erwartungs-
gemiss linkerseits als Beweis fiir die Riickstédn-
digkeit der gesamten deutschen Schweiz gewer-
tet wird. Auch mein Dorf, das seinerzeit das revi-
dierte Eherecht deutlich angenommen hat, steht
der Mutterschaftsversicherung mit 110 zu 35
Stimmen ablehnend gegeniiber. Mich hat dieses
Ereignis erstaunlich wenig beriihrt, was mich zu-
néchst selbst verwundert hat und was natiirlich
den Verdacht nahelegt, ich schiitzte mich selbst
durch gewagte Neuinterpretationen des Fakti-
schen vor dem Fortdauern der langweiligsten al-
ler chronischen Depressionen.

Das Paradigma der weiblichen Freiheit® eroff-
net mir nun aber tatsdchlich andere Moglich-

240

keiten, meinen zunéchst gefithlsméssigen Wider-
stand gegen die pflichtschuldige Niederge-
schlagenheit und die Volksverdummungstheorie
zu deuten. Ich frage: Wer gibt mir das Recht,
meine Nachbarlnnen, die ich im alltdglichen Zu-
sammenleben und zuweilen auch in politischen
Entscheidungen als verniinftige Menschen ken-
ne,im Handumdrehen fiir génzlich manipulierbar
oder stockkonservativ zu halten? Konnte es noch
andere Griinde fiir ihren Widerstand gegen die
sozialstaatliche Anrechnung ihrer Arbeit geben
als die angenommene Allgegenwart der neolibe-
ralen Doktrin? Worin besteht in diesem Fall die
«Lehre der Unbelehrbaren»*? Ist es tatsédchlich
ein Beweis fiir die Ungebrochenheit des Patriar-
chats und den Sieg des Marktes, wenn Frauen
keinen Sinn darin sehen, ihr zivilisatorisches
Werk* mit den kldglichen Brosamen «honorie-
ren» zu lassen, die rechnende Hungerkiinstler
einem sinn- und zukunftsvergessenen Markt ab-
getrotzt haben, um «wenigstens ein Zeichen zu
setzen»? Konnte sich in der Weigerung, dem
Massstab Geld — und seiner abstrus ungerechten
Anwendung — Zugang auch noch zu denjenigen
Bereichen zu gewihren, in denen es erwiesener-
massen freundlichere Massstiibe gibt, eine zu-
kunftsweisende Einstellung zur Wirklichkeit
ausdriicken?

Solche Fragen zu stellen bedeutet nicht, dass
ich selbst die Mutterschaftsversicherung ablehne
oder dass «die Geldfrage in der Geschlechterbe-
ziehung keine Rolle mehr spielen soll». Es bedeu-
tet aber, den Blick auf die Wirklichkeit nicht
ausschliesslich von einer um Mehrheiten streiten-
den offiziellen Politik bestimmen zu lassen, son-
dern der liebevollen Auseinandersetzung mit der
Art, wie einzelne Frauen ihrem Leben und ihrer
Arbeit Bedeutung und Sinn geben, den Vorrang
einzurdumen. Sehe ich aber die Welt mit den
Augen einer Frau, die die Lehren ihrer Miitter und
Grossmiitter nicht verleugnet, so scheint mir un-
sere These, gelingendes Zusammenleben beruhe
letztlich auf verantwortlich gestalteten und ver-
mittelten Beziehungen, mindestens so realistisch
wie Deine Behauptung, unabdingbare Vorausset-
zung fiir gelingendes Leben sei die «gerechte»
Verteilung des Geldes. Hittest Du damit namlich
recht, so konnte es, angesichts der tatsidchlichen
globalen Verteilung des Geldes, auf dieser Welt
keine einzige Frau mehr geben, die ihr Leben
zuversichtlich und gliicklich lebt. Es gibt aber
solche Frauen, sie gehoren den verschiedensten
gesellschaftlichen Schichten an, und sie wissen,
dass finanzielle Unabhéngigkeit zwar die andro-
zentrisch favorisierte, nicht aber die einzige Mog-
lichkeit ist, ein freies und sinnvolles Leben zu
fiihren. Was sie alltéiglich tun, oft ganz ohne auf



das Tauschmittel Geld zuriickzugreifen, ist weit
entfernt von patriarchal vorgeschriebener «weib-
licher Fiigsamkeit» und ist fiir den Zusammenhalt
dieser Gesellschaft von entscheidender Bedeu-
tung: Es ist die Politik der gelingenden Beziehun-
gen, eine weitgehend unsichtbar gemachte sinn-
stiftende Politik, die, so unsere These, heute, am
Ende des Patriarchats, wieder 6ffentlich sichtbar
wird, sich aber vorerst den Kategorien herkdmm-
lichen Politisierens entzieht. Geld ist in dieser
Politik nicht unwichtig, aber zweitrangig.

Weil ich diese selbstbewusster werdende Poli-
tik taglich wahrnehme, halte ich die Verzweiflung
iiber das Scheitern korrekter Gleichstellungspo-
stulate nicht mehr fiir der Weisheit letzten Schluss
—selbst wenn ich mich iiber die Mutterschaftsver-
sicherung gefreut hitte.

Der Haushalt Gottes ist mitten unter uns. Wer
Ohren und Augen hat, der hore und sehe.

Zeit zum Nachdenken

Vielleicht ist es aber tatsdachlich noch zu friih,
den von der Frauenbewegung initiierten Para-
digmenwechsel in eine linke Offentlichkeit hin-
einvermitteln zu wollen, die mit der Rettung des
Sozialstaates und ihrer eigenen Identitédt vollauf

Kleiner Nachtrag

Liebe Ina

Mit Deinem Vorschlag, unserem Dialog eine
Pause zu génnen, bin ich sehr einverstanden. Eine
Debatte «iiber das feministische Politikverstind-
nis» sollte auch sehr viel breiter gefiihrt werden.
Ich bin neugierig, inwiefern es weitere Femini-
stinnen gibt, die den von Dir und Andrea Giinter
vorgeschlagenen Paradigmenwechsel nachvoll-
ziehen.

Nur einen Satz mochte ich richtigstellen: Ich
sage an keiner Stelle, «unabdingbare Vorausset-
zung fiir gelingendes Leben sei die <gerechte»

beschiftigt zu sein scheint. Ich méchte deshalb an
dieser Stelle eine Pause in unserem Dialog vor-
schlagen, was nicht bedeutet, dass ich nicht auf
die Fortsetzung der Debatte spiter und mit breite-
rer Beteiligung hoffe. Bevor ich mir sommerliche
Erholung von der anstrengenden Arbeit des Um-
denkens gonne, noch eine Frage und ein Hinweis:
Hast Du eigentlich Hannah Arendt und die
Texte der italienischen Differenzdenkerinnen
gelesen? Welchen «andern Staat ich méchte»,
kannst Du in NW 1/1999 auf Seite 35 nachlesen.
Es ist nicht der Blochersche Schrumpfstaat, aber
auch nicht der «neutrale».
Herzliche Griisse vom Berg
Ina Praetorius

1 Vgl. Ina Praetorius, Zum Jahr 2000, in: MoMa 10/98,
S. 19f. und in: Norbert Sommer (Hg.), Mythos Jahrtau-
sendwechsel, Berlin 1998, S. 115-118.

2 Der Begriff der «weiblichen Freiheit» wird seit Jahren
von den italienischen Differenzdenkerinnen entfaltet.
Vegl. Libreria delle donne di Milano, Wie weibliche
Freiheit entsteht. Eine neue politische Praxis, Berlin
1988.

3 Vgl. Ina Praetorius, Die Lehre der Unbelehrbaren, in:
NW 12/1997, S. 343-349.

4 Vgl. Libreria delle donne di Milano, Das Patriarchat
ist zu Ende, Riisselsheim 1996.

Verteilung des Geldes». Ich sage nur, dass Politik
fiir gelingende Bezichungen nicht unmittelbar
zustidndig sein kann. Aufgabe der Politik ist es
vielmehr, Voraussetzungen zu schaffen, die gelin-
gende Beziehungen ermdglichen oder Hindernis-
se fiir gelingende Beziehungen wegrdumen. Die
Mutterschaftsversicherung wire dafiir ein gutes
Beispiel (gewesen). Vielleicht sind wir uns darin
sogar einig.

Und nun wiinsche ich Dir viel sommerliche
Erholung vom Umdenken. Ich werde die Pause
gerne nutzen, um Deinen freundlichen Literatur-
hinweisen Folge zu leisten. Willy Spieler

War der Nato-Krieg vermeidbar? (NW 6/99)

War der Nato-Krieg vermeidbar? Ich fiirchte,
man hat in den letzten acht Jahren schon zuviel
ausprobiert, vom blossen Zuschauen, als Panzer-
kolonnen die zivile Stadt Vukovar bombardierten
und serbische Verbénde anschliessend diejenigen
massakrierten, die nicht fliechen konnten (alle Spi-

talinsassen), iiber Besorgnis und diplomatischen
Druck, als Bosnien nach perfidem Muster in den
Krieg gerissen wurde: 1. durch Schiisse auf eine
Friedensdemonstration in Sarajewo, 2. mit wohl-
vorbereiteten néchtlichen Liquidierungsaktio-
nen gegen alle Nichtserben im Raum Brcko und

241



Gelmgende Beziehungen versus Gerechtigkeit? Eine falsche
Alternative fiir feministische Politik

Zum Politikverstindnis von Ina Pritorius und Andrea Giinter (NW 5/

99, 6/99, 7/8/99)

Der Mensch ist nicht zwei.! Der Mensch
ist viele. «Der Mensch» als unterstellte
Einheit bleibt ein Suchbegriff: Wer das
denn sei, der Mensch, muss ein offener
Prozess bleiben, weil wir nicht wissen kon-
nen, wer sich noch eintragen wird in das
Gesamtkonzept «Mensch», mit wem bis-
her noch nicht gerechnet wurde. «Der
Mensch» ist daher unberechenbar viele
Einzelne, menschliche Moéglichkeiten, von
denen nicht eine oder zwei zur Norm erho-
ben werden konnen.

«Geschlecht» spielt eine wichtige Rolle,
aber in welchem Ensemble es sie jeweils
spielt, macht die vielen unterschiedlichen
Charaktere aus, die «Geschlecht» anneh-
men kann. Die Phase, in der die feministi-
sche Bewegung das Geschlechterverhilt-
nis quasi zum Hauptwiderspruch erklirt
hat, alle anderen Differenzen — besonders
die Differenzen zwischen Frauen — zu Ne-
benwiderspriichen, liegt seit circa 15 Jah-
ren hinter uns. Liegt diese Phase hinter uns?

«Wir wollen kein grosseres Stiick
vom Kuchen, wir wollen die ganze
Béckerei»

Eine der virulentesten Debatten unter
westlichen akademischen Feministinnen
findet aktuell zwischen Differenztheoreti-
kerinnen und Dekonstruktivistinnen statt.
Ina Pritorius und Andrea Giinter ordnen
sich dabei klar der Differenztheorie zu:
«Wer sind wir? Was bedeutet die Ge-
schlechterdifferenz fiir unser Leben?»?
Uber dekonstruktivistischen Feminismus
sagt Andrea Giinter: «Ein grosser Teil der
Feministinnen zieht heute alles in Zweifel,
sogar die Aussagekraft der <Kategorie
Frauw> oder der <«Kategorie Geschlecht,
also derjenigen Begriffe, die einmal die

Grundlage des Frauenkampfes gebildet ha-
ben. Der Unterschied zwischen Kritik und
Zweifel ist, dass Kritik immer noch davon
ausgeht, etwas wissen zu konnen, wihrend
der Zweifel die Moglichkeit des Wissens
selbst auflost.»’

Das will ich nicht unwidersprochen ste-
hen lassen: Die Differenztheorie ist mehr
als in Gefahr, Geschlechterdualismen zu
zementieren. Bei gleichzeitiger Aufwer-
tung des traditionell als weiblich Erklérten
setzen ihre Vertreterinnen Weiblichkeit und
Mainnlichkeit voraus; sie werten sie nur
um, statt diese Aufteilung als Teil des Pro-
blems zu verstehen: «<Minnlichkeit> und
«Weiblichkeit>  sind historische Ge-
schlechtskrankheiten»®, heisst das préa-
gnant bei Christina Thiirmer-Rohr (im al-
lerdings nicht unproblematischen Bild
«Krankheit»). Gegeniiber der ahistori-
schen Sicherheit, was denn weiblich und
ménnlich sei, bevorzuge ich in der Tat den
Zweifel an den Kategorien «Frau» und
«Geschlecht», die um der kollektiven
Handlungsfihigkeit «der Frauen» willen
zu oft benutzt worden sind, um zu verein-
nahmen und zu nivellieren. Ich komme dar-
auf zuriick.

Zweifel 10st deshalb m.E. keineswegs .
«die Moglichkeit des Wissens selbst»’ auf,
sondern erdffnet allererst die Moglichkeit,
das eigene Wissen im Dialog mit anderen
Wissen als ein einzelnes und begrenztes zu
erkennen. Dazu die feministische Kultur-
theoretikerin und Filmemacherin Christina
von Braun: «Es sollte gelegentlich daran
erinnert werden, dass sich das Wort <Zwei-
fel> in allen indoeuropéischen Sprachen
vom Wort <Zwei> ableitet, von dem Begriff
also, der es iiberhaupt erst erlaubt, den an-
deren zu denken und damit auch die Uni-
versalitét des einen in Frage zu stellen.»®

333



Meines Erachtens steht den Differenz-
theoretikerinnen unbestritten das Verdienst
7u, eine zentrale Problemanzeige erhoben
zu haben: Feminismus ist mehr als Gleich-
stellung, wenn Gleichstellung denn bedeu-
tet, Frauen zu den herkommlich mannli-
chen Bedingungen in traditionell ménnli-
che Dominen einzugliedern und sonst alles
beim Alten zu lassen. Vertreterinnen der
Differenztheorie machen auf die Zukunfts-
unfihigkeit solcher «Gleichstellung» auf-
merksam: Die Analyse, dass Ménnern und
Frauen komplementire Welten zugewiesen
werden, wobei der als «weiblich» geltende
Bereich gegeniiber dem ménnlichen abge-
wertet und entmachtet wird, muss mehr
und andere Konsequenzen haben, als die
blosse Zugangsberechtigung fiir Frauen
zur Minnersphire. Mit einem alten femini-
stischen Slogan gesprochen: «Wir wollen
kein grosseres Stiick vom Kuchen, wir wol-
len die ganze Bickerei.»

«Das Private ist das Politische»

Dort, wo die Differenztheorie auf diese
Weise kritische Negation des visionslos
Realpolitischen bleibt, erscheint sie mir am
weitsichtigsten. Verkiirzt oder schwammig
wird sie dort, wo sie versucht, dieses «An-
dere» zur Realpolitik positiv zu fassen.

Die starke Seite der Differenztheorie fin-
de ich in Andrea Giinters und Ina Pritorius’
Absicht, die Arbeitsteilung zwischen dem
(weiblich konnotierten) Privaten und dem
(ménnlich besetzten) Offentlichen so nicht
hinzunehmen. Ich stimme zu, dass «Sinn-
stiftung» — ebenso wie der Bereich von
Ethik und Moral — delegiert ist an Frauen,
Priester, Ethik-Expertinnen und alle, auf
die es sonst noch nicht ankommt, so dass
der «realistische, ernsthafte» Bereich seine
«notwendige Hirte» bzw. das, was als sol-
che legitimiert wird, untangiert von Irrita-
tionen wie Sinnfragen oder Bedenken nach
seinen rein instrumentellen Gesetzen voll-
strecken kann. Die herrschende Konstruk-
tion der Geschlechterbereiche funktioniert
in Bezug auf Sinnstiftung als Entmoralisie-
rung des Politischen und Entpolitisierung
des Moralischen. Die Problematik ist, dass

334

die Bereiche komplementir angeordnet
sind.

Diese Komplementaritit aber wird von
Ina Prétorius und Andrea Giinter nicht an-
getastet, ihre Bewertung wird nur umge-
dreht: «Es bedeutet aber, den Blick auf die
Wirklichkeit nicht ausschliesslich von ei-
ner um Mehrheiten streitenden offiziellen
Politik bestimmen zu lassen, sondern der
liebevollen Auseinandersetzung mit der
Art, wie einzelne Frauen ihrem Leben und
ihrer Arbeit Bedeutung und Sinn geben,
den Vorrang einzurdumen.»’ So lautet eine
der beibehaltenen Gegeniiberstellungen
mit umgekehrten Vorzeichen. Auch das
Stiick Kuchen von der gegenteiligen Torte,
egal wie gross oder wertvoll es wiire, ist
nicht die Béckerei und bleibt weit hinter
ihren Moglichkeiten zuriick.

«Das Private ist das Politische» — dieser
feministische Grund-Satz richtete und rich-
tet sich gegen die Ausklammerung der Ge-
schlechterverhaltnisse aus der 6ffentlichen
Verantwortung und Wahrnehmung; hédusli-
che Minnergewalt ist nur ein besonders
einleuchtendes Exempel fiir Ausklamme-
rung und oOffentliche Verantwortungslosig-
keit, nicht das einzige. Beispiel Mutter-
schaftsversicherung: Ein im europdischen
Vergleich erbidrmliches Gesetz wurde ab-
gelehnt. Seine Annahme wiire ein Signal in
die richtige Richtung gewesen, aber noch
lange nicht die Verwirklichung der schlicht
gerechten Forderung, Frauen nicht struktu-
rell fiirs Kindergebiren wirtschaftlich und
arbeitsmarktpolitisch zu bestrafen, indem
etwas so Natiirliches wie eine Geburt in der
an Minnerbiographien ausgerichteten Ar-
beitskonzeption eine grosse Krise ist,deren
Bewiltigung einseitig den Miittern aufge-
biirdet wird. Ina Prétorius, nach eigener
Aussage «erstaunlich wenig beriihrt»® von
der Ablehnung der Mutterschaftsversiche-
rung, fragt sich hingegen: «Konnte sich in
der Weigerung, dem Massstab Geld — und
seiner abstrus ungerechten Anwendung —
Zugang auch noch zu denjenigen Berei-
chen zu gewidhren, in denen es erwiesener-
massen freundlichere Massstébe gibt, eine
zukunftsweisende Einstellung zur Wirk-
lichkeit ausdriicken?»°



«Lazarett fiir die heimkehrenden
Helden»

Diese Frage mdchte ich auf mehreren
Ebenen beantworten: Ohne Zweifel wer-
den im privaten Bereich utopische Werte
gelebt, z.B. Fiirsorglichkeit statt Tausch-
wertorientierung und Konkurrenz. Ohne
Zweifel stiitzt die Zuordnung des privaten
zum Offentlichen Bereich als «Lazarett fiir
die heimkehrenden Helden» aber die riick-
sichtslose Hirte und Gewalt im offentli-
chen Leben. In der feministischen Frie-
denspolitik ist uns seit langem das proble-
matische Konzept der «friedfertigen Frau»
bekannt, welches (militidrische und andere)
Gewalt biologisiert, die Funktion von
Frauen als «Gegenstiick» fiir militarisierte
ménnliche Identititen sowie als Schutz-
und Eroberungsobjekt unberiihrt ldsst und
vor allem verschleiert, wie gesellschaftli-
che Strukturen Minnergewalt tolerieren
und herstellen.

Wenn Ina Pritorius lieber dem unfreund-
lichen Massstab Geld keinen Zugang ge-
wihrt zu «denjenigen Bereichen (...), in
denen es erwiesenermassen freundlichere
Massstibe gibt»!'?, klingt das, als wolle sie
den unberiihrt unschuldigen privaten Be-
reich vor dem Schmutz der feindlichen
Welt draussen schiitzen im biirgerlichen
Gestus des 19. und beginnenden 20. Jahr-
hunderts, statt die komplementire Funkti-
onsweise dieser freundlicheren Welt zur
unfreundlichen zu problematisieren. Die
Delegation von Sinnstiftung an die weibli-
che Hilfte der Welt wird damit nicht verin-
dert, sondern zementiert. Diese Gegen-
iberstellung wiederholt patriarchale Dua-
lismen wie die von Politik und Privatem,
Geld versus Sinn, Gerechtigkeit gegen
Gliick —sie ist in diesem Sinne nicht einmal
neokonservativ.

Wer kann es sich leisten, auf Geld zu
verzichten?

Ein Zweites: Einige Differenztheoreti-
kerinnen tun sich schwer, Differenzen zwi-
schen Frauen so ernst zu nehmen wie die
Geschlechterdifferenz. Wenn Ina Pritorius

von der «Tatsache, dass die Hilfte der
Menschheit sich kiirzlich Zugang zum 6f-
fentlichen Wirken und Sprechen erstritten
hat», berichtet, fragt es sich, welche Frauen
sich seit kurzem am o6ffentlichen Diskurs
beteiligen konnen. Das vorausgesetzte
«Wir» ist doch feministischerseits in lan-
gen und schmerzhaften Debatten als weiss,
westlich, mittelstdndisch, gebildet, nicht-
behindert, heterosexuell, christlich, kurz:
als dominant entlarvt worden. Wenn also
Andrea Giinter schreibt: «Statt immer nur
zu fordern, dass das Geld gerecht verteilt
werden soll und damit die Wichtigkeit des
Geldes zu bestitigen, konnten wir 6ffent-
lich sagen, dass das Geld gar nicht wirklich
unsere <Existenzgrundlage> ist»'', frage
ich mich, wer da so wenig auf Geld ange-
wiesen ist.

Endgiiltig wiitend werde ich bei Ina Pri-
torius’ Suggestivirage: «Ist es tatsdchlich
ein Beweis fiir die Ungebrochenheit des
Patriarchats und den Sieg des Marktes,
wenn Frauen keinen Sinn darin sehen, ihr
zivilisatorisches Werk mit den kldglichen
Brosamen <honorieren> zu lassen, die rech-
nende Hungerkiinstler einem sinn- und zu-
kunftsvergessenen Markt abgetrotzt haben
(..)7»"2 Weit entfernt von «Honorierung»
oder auch nur Kompensation hétte der Er-
trag der Mutterschaftsversicherung gerade
alleinerziehenden Miittern einen Beitrag
zur prekiren Existenzsicherung geleistet.
Diese Frauen waren es nicht, die die Mut-
terschaftsversicherung nicht utopisch ge-
nug fiir ihr feministisches Verstindnis ge-
funden und abgelehnt hétten. Es waren z.B.
Frauen und Minner, wie ich sie beim Ab-
stimmungsstand in Sachen Mutterschafts-
versicherung, Ziircher Frauenzentrum und
Asylgesetzrevision erlebt habe und von
denen mir UnterschriftensammlerInnen
erzdhlten: Sie sahen nicht ein, warum die
jungen Frauen eine Unterstiitzung haben
sollten, die ihnen selbst versagt worden
war, als sie Kinder bekamen; ja, der Satz:
«Warum sollen die es besser haben als
wir?» 1st oft gefallen. Genau so oft haben
wir gehort, dass ja doch nur die kinderrei-
chen Auslédnderinnen das Geld wegtragen
wiirden.

335



Die Ablehnung der Mutterschaftsversi-
cherung perpetuiert also die Ungerechtig-
keit, die den Grossmiittern und Miittern
widerfahren ist, zu ihren Téchtern und En-
kelinnen. Ebenso verlidngert sie das Un-
recht auf jene Auslénderinnen, deren Kin-
der unsere AHV zahlen werden.

Die Mutterschaftsversicherung hitte
nicht gelingende Beziehungen garantiert,
aber ihnen ein paar Hindernisse aus dem
Weg gerdumt! _

Gerechtigkeit, politisch und sozial,
kann, wenn sie hergestellt wird, den Rah-
men bilden, in dem Gliick stattfinden kann.
Den Raum innerhalb des Rahmens, um
eine theologische Denkbewegung zu ver-
wenden, konnen wir schiitzen, diirfen ihn
aber nicht betreten, um ihn inhaltlich fest-
zulegen. Gliick kann erlaubt oder er-
schwert werden, aber nicht gemacht. Uber
das Verhiltnis von gelingenden Beziehun-
gen und Sinnstiftung zur herkommlichen
Politik nachzudenken, ist weiterfiihrend
und verdienstvoll. Aber gelingende Bezie-

hungen gegen soziale Gerechtigkeit auszu-
spielen, ist unsolidarisch. Sollen wir wih-
len miissen zwischen gelingenden Bezie-
hungen und Gerechtigkeit? Das kann’s
doch nicht gewesen sein.

Dorothee Wilhelm

1 Vgl. den Buchtitel der Philosophinnengruppe «Dioti-
ma»: Der Mensch ist Zwei. Das Denken der Geschlech-
terdifferenz, Wien 1989,

2 Gesprich, in: NW 1999, S. 146.

3 ebd.

4 Christina Thiirmer-Rohr, Vagabundinnen. Feministi-
sche Essays. Berlin 1987. Darin: Weiblichkeit als Putz-
und Entseuchungsmittel, S. 106-121, 120.

5 Gesprich, S. 146.

6 Christina von Braun, «Frauenkrankheiten» als Spie-
gelbild der Geschichte, in: Farideh Akashe-Bohme
(Hg.), Von der Auffilligkeit des Leibes. Gender Studies,
Frankfurt a. M. 1995, S. 98-129, 125.

7 Ina Pritorius: Zum feministischen Politikverstindnis,
in: NW 1999, S. 240.

8 ebd.

9 ebd.

10 ebd.

11 Gesprich, S. 146.

12 Ina Pritorius: Zum feministischen Politikverstind-
nis, in: NW 1999, S, 240.

Wider die Aufteilung zwischen einer Politik des ausseren
Rahmens und der privaten Sinnsuche

Liebe Dorothee, Du hast etwas Richtiges
bemerkt: In unserem Gesprich zum «Para-
digmenwechsel» (NW 5/99) und in den
daran anschliessenden Diskussionsbeitri-
gen (NW 6,7/8/99) haben wir bzw. habe ich
an einigen Stellen den Eindruck erweckt, es
gehe darum, zwischen einer Politik der
Beziehungen und der herkdmmlichen Poli-
tik des Ausrechnens von Anspriichen in
einem ausschliessenden Sinne zu wdahlen.'
Darum kann es im Kern ebensowenig ge-
hen wie um die Frage, ob Differenzdenke-
rinnen oder Dekonstruktivistinnen «recht
haben». Es geht um die Frage, was eine
menschenfreundliche und im Sinne des
guten Lebens fiir alle wirksame Politik
ware.

Was hilt die Gesellschaft zusammen?

Was sich zur Zeit «Politik» nennt, dar-

fiber sind wir uns vermutlich einig, ist
336

durchaus erneuerungsbediirftig. Und des-
halb ist es notwendig, gegen den Strich zu
denken, scheinbar eindeutige Fakten neu
zu interpretieren, falsche Dualismen aufzu-
l6sen, politisches Handeln ausserhalb der
eingeschliffenen Raster von Parteilinien,
Mehrheiten und festgezurrten Positionen
zu erkennen und zu fragen, was wirklich
den alltaglichen Zusammenhalt dieser Ge-
sellschaft, soweit er noch da ist, aufrechter-
halt. |

Dass bei dieser Wahrnehmungs- und
Denkbemiihung stidndig die Gefahr be-
steht, in Schubladen gesteckt zu werden,
die auf die eine oder andere Weise nicht
passen?, daran gewohne ich mich allméh-
lich, auch wenn die in Zeiten des Uber-
gangs vielleicht unvermeidlichen Missver-
stindnisse mich immer wieder traurig oder
konfus machen. Ich fande es gut, wenn wir
Feministinnen uns einmal grundsitzlich
dariiber einigen konnten, dass die andro-



zentrische Sprache oft nicht hinreicht, um
auszudriicken, was wir meinen, und dass
wir deshalb alle auf begrifflichen Seilen
tanzen und nicht gefeit sind vor Formulie-
rungen, die frau, wenn sie will, «konserva-
tiv» oder «unsolidarisch» oder sonstwie
daneben finden kann. Ich meine, eine sol-
che Einigung wiirde uns und der Sache,um
die es geht, gut tun.

Was wir mit unserer These vom Paradig-
menwechsel tun, ist, in Deinem Bild ge-
sprochen, dies: Weit davon entfernt, «die
Komplementaritit der Geschlechter nicht
anzutasten», haben wir uns, jedenfalls was
das Denken angeht, die ganze Bickerei
bereits genommen und sind jetzt dabei zu
priifen, ob die Werkzeuge, die man uns
hinterlassen hat, taugen, um gutes Brot zu
backen. Eine politische Theorie nun, die
uns Menschen aufteilt in zwei Hilften, von
denen die eine einen «Rahmen» setzt, den
sie nicht betreten darf, weil darin das ganz
private Gliick der anderen stattfinden soll,
erscheint uns etwa so unzweckméssig wie
eine Apparatur, die beim Brotbacken dafiir
sorgen wiirde, dass Hefe und Mehl sich
niemals beriihren. Entspricht denn diese
politische Theorie Deiner Erfahrung?
Schreibst Du nicht selbst, dass es ein Ver-
dienst der dekonstruktivistischen Diffe-
renztheorie?® ist, diese Aufteilung in ein in-
strumentell zu organisierendes Aussen und
ein moralisches Innen zu durchkreuzen?
Mir jedenfalls gelingt es nicht, mich oder
andere Menschen zu zerlegen in politische
Rechner und private Sinn- und Bezie-
hungssucher. Vielmehr stelle ich fest, dass
die meisten Frauen (Menschen) sinnvolle
Dinge tun und in guten Beziehungen leben
wollen, wo sie gehen und stehen, ausser-
halb und innerhalb dieses omindsen «Rah-
mens».

Warum soll ich eigentlich nicht
«konservativ» sein?

Ich bin es leid, mit Theorien zu arbeiten,
die der Wirklichkeit nicht gerecht werden,
und hore deshalb nicht mehr auf, bessere
Worte zu suchen, selbst wenn andere mir
dafiir eigenartige Titel anhiingen. Aber

warum soll ich eigentlich nicht «konserva-
tiv» sein, wenn ich die Bickermeister, die
mit solchen unsachgemissen Begriffs-
werkzeugen schlecht bekommliches Brot
gebacken haben, nicht mehr als Meister
anerkenne? «Konservativ» heisst «bewah-
rend». Dass wir — zum Beispiel — «die
Schopfung bewahren» sollen, dariiber sind
wir uns in unseren linkschristlichen Krei-
sen — und weit dariiber hinaus — doch ei-
gentlich schon lange einig.

Was die Mutterschaftsversicherung an-
geht, so habe ich erklért, dass ich selbst sie
befiirworte, dass ich aber, statt mich der
Volksverdummungstheorie anzuschliessen,
lieber nachfrage: Was hat die alleinerzie-
hende Mutter, die weder fiir noch gegen
die Versicherung, sondern iiberhaupt nicht
abgestimmt hat, uns Feministinnen und
den PolitikerInnen zu sagen? Welche Er-
fahrungen hat die Grossmutter gemacht,
die ihrer Enkelin das Geld nicht «génnt»?
Sind es nur Erfahrungen von Gewalt und
Unterdriickung oder vielleicht auch von
einer Solidaritédt jenseits des Geldes? Ich
weiss die Antworten auf solche Fragen
nicht, denn nur andere kénnen sie mir in
konkreten Gesprichen geben. Vermutlich
wiirden sie meine positive Einstellung zur
sozialstaatlichen Absicherung der Mutter-
schaft nicht verdndern. Aber die Fragen wie
die Antworten bringen das politische Den-
ken und Handeln weiter als die Idee, jede
Frau, die aufgrund ihrer Lebenserfahrung
andere Entscheidungen trifft als ich, sei
deshalb dumm oder unmoralisch. Die
Stimme der wirklichen, der nichtimagi-
nierten Frauen hat das Patriarchat zum Ver-
stummen gebracht. Warum sollten wir
diese feministische Grunderkenntnis nicht
ernst nehmen und einander jetzt, da wir die
Moglichkeit dazu haben, offentlich zum
Sprechen bringen, iiber die meisten patri-
archal gesetzten Abgrenzungen und Tabu-
zonen hinweg?

Im iibrigen meine ich, dass einige der
Aussagen, die mir im Gesprich iliber den
Paradigmenwechsel besonders wichtig
sind, in der Debatte iiberhaupt noch nicht
zur Sprache gekommen sind: zum Beispiel
Andreas Aussage, die Aufkiindigung des

337



buirgerlich-androzentrischen Ehevertrags
durch die Frauen sei «das wesentliche po-
litische Ereignis der vergangenen Jahr-
zehnte»(NW 5/99, S. 148).
Ich freue mich auf die Fortsetzung des
Gesprichs und griisse Dich herzlich.
Ina Praetorius

1 Ausfiihrlicheres zum Verhéltnis der Politikverstind-
nisse in: Ulrike Wagener, Dorothee Markert, Antje
Schrupp, Adrea Giinter, Liebe zur Freiheit, Hunger
nach Sinn. Flugschrift iiber Weiberwirtschaft und den
Anfang der Politik, Riisselsheim 1999, v.a. S. 26 ff.

Insgesamt gibt es derzeit im feministischen Denken
eine Bewegung, die den Stellenwert herkémmlichen
Politik-Machens von menschlichen Grundgegebenhei-
ten her neu positioniert. Vgl. neuerdings: Martha
Nussbaum, Gerechtigkeit oder das gute Leben, Frank-
furt a.M. 1998; Hadwig Miiller, Leidenschaft. Stirke
der Armen — Stiirke Gottes, Mainz 1998.

2 Liebe zur Freiheit,a a.0., S. 11.

3 Es besteht ein entscheidender, aber immer wieder
ausgeblendeter Unterschied zwischen naiven Diffe-
renztheorien, die die Komplementaritét der Geschlech-
ter «nur umdrehen», und solchen, die die Dekonstruk-
tion vermeintlicher Komplementarititen voraussetzen
und dennoch an der Relevanz der Geschlechterdiffe-
renz festhalten.

Wo sind die Genossinnen und Genossen im Islam? (NW 9/99)

Seit Jahren gehort die Vorstellung, in Koniz
nicht nur von Strassenputzmaschinen, Pressluft-
bohrern, Kindergeschrei und Kirchenglocken,
sondern auch vom Gesang des Muezzin — und sei
es eine liber Megafon verbreitete Konserve — ge-
weckt zu werden, zu meinen Wunschtrdumen.
Wahrscheinlich werde ich die Realisierung dieser
Utopie nicht mehr erleben. Umso mehr freute mich
das Islamheft der Neuen Wege als Mosaikstein-
chen zur Ebnung des Weges in diese Richtung.

Religios motivierter Sozialismus im Islam

Allerdings vermisste ich in der Nummer einige
auf NW-Leserlnnen hin spezifizierte Themen und
Hinweise zum Themenkreis «Islam und Sozialis-
mus» bzw. die Beantwortung der Frage, welches
die Genossinnen und Genossen der christlichen
religiésen SozialistInnen im Islam sind. Ich stell-
te mir diese Frage schon nach der Lektiire des
Berichts vom Kongress des Internationalen Bun-
des Religitser Sozialistinnen und Sozialisten
1997 in Espoo (vgl. NW Nr. 10/1997, S. 307f.).
Muslimische Gesprichspartnerlnnen werden dort
mit keinem Wort erwihnt. Ist es moglich, dass
ausgerechnet religiose Sozialistlnnen den Aus-
tausch und die Zusammenarbeit iiber Religions-
grenzen hinweg vernachldssigen? Oder fehlt
es schlicht an PartnerInnen im muslimischen
Raum? Da wiisste ich gerne mehr.

Selber kann ich zur Beantwortung dieser Fra-
ge, die vielleicht auch andere interessiert, nur den
einschldgigen Abschnitt aus einem Buch referie-
ren, das in der appetitlich kommentierten Litera-
turliste von Al Imfeld leider fehlt — fiir mich
gehort es zu den Trouvaillen erster Klasse der
letzten Jahre:

Andreas Meier, Der politische Auftrag des
Islam. Programme und Kritik zwischen Funda-

338

mentalismus und Reformen. Originalstimmen
aus der islamischen Welt, Peter Hammer Verlag,
Wuppertal 1994.

Das Buch ist eine dusserst klug und informiert
kommentierte Anthologie politisch einschlagiger
Texte, die den des Arabischen unkundigen
deutschsprachigen LeserInnen sonst absolut un-
zugédnglich wiéren. Es sind Primérquellen, die
einen geradezu intimen Einblick in das gegen-
wirtige politisch-islamische Denken, Fiihlen und
Handeln erlauben, von Saddam Husseins Hel-
denrede aus dem Jahr 1981 iiber Muhammad
Chalids Reflexion iiber «Jesus, Muhammad und
die Verantwortung des religiosen Gewissens» bis
hin zum Wirtschaftsprogramm der islamischen
Heilsfront in Algerien.

Was nun das Thema des religiés motivierten
Sozialismus angeht, so wird es in diesem Buch
anhand einer Streitschrift des 1910 im syrischen
Homs geborenen Rechtsgelehrten Mustafa as-
Siba’i aus dem Jahr 1959 mit dem Titel «Der
islamische Sozialismus» aufs Tapet gebracht,
Darin geht es dem Moslembruder keineswegs um
eine Integration sozialistischer oder kommunisti-
scher Uberlegungen in den Islam. Angesichts der
damaligen Propaganda der Ba’ath-Partei in Syri-
en und anderer sozialistischer Parteien im arabi-
schen Raum geht es ihm vielmehr darum zu zei-
gen, dass der Islam selber ein viel perfekteres
sozialistisches System anzubieten hat, das unter
dem Propheten Muhammad in der Verfassung fiir
die Stadt Medina ausgearbeitet wurde und seit
Jahrhunderten erfolgreich praktiziert wird.

«Soziale Solidaritéit» als Leitbegriff

Leitbegriff der Schrift ist die «soziale Solidari-
tit» (at-takaful al-idschtim’i), die auf der fiinften
Saule des Islam, der Sozialsteuer (zakat), basiert.



	NW-Gespräch zwischen Ina Praetorius und Andrea Günter : der feministische Paradigmenwechsel im Politikverständnis
	Anhang

