Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 5

Artikel: Okofeminismus - eine Spiritualitat des Lebens : zur Theologie von Ivone
Gebara

Autor: Strahm, Doris

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144167

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Doris Strahm

Okofeminismus — eine Spiritualitiit des Lebens
Zur Theologie von Ivone Gebara

Ivone Gebara gilt als die fuhrende feministische Theologin Lateinamerikas. Ihr grund-
legendes Anliegen ist zum einen der Versuch, der theologischen Sprache die Fahigkeit
wiederzugeben, vom Leben in seiner ganzen Sinnlichkeit und Komplexitat, seiner Schon-
heit, Korperlichkeit und Zerbrechlichkeit zu reden und die Tiefendimensionen des mensch-
lichen Daseins anzusprechen. Zum andern geht es Ivone Gebara um eine Dekonstruktion
des theologischen Patriarchalismus sowie um eine Rekonstruktion der christlichen Tradi-
tion auf der Basis eines neuen anthropologischen und weltanschaulichen Modells, das sie
«ganzheitlichen Okofemlmsmus» nennt. Wie Ivone Gebara in einem Interview erklart hat,
stellt dieser Ansatz eine dritte Phase in der feministischen Theologie Lateinamerikas dar:
In einer ersten Phase, die vor ca. 25 Jahren begann, wurde vielen Frauen, die sich in den
verschiedenen Volksbewegungen engagiert hatten, bewusst, dass sie als Frauen unter-
driickt waren — auch in Theologie und Kirche —, und sie begannen iiber ihren Glauben und
ihre Unterdriickung in Kirche und Gesellschaft nachzudenken. In einer zweiten Phase
begannen Frauen bewusst aus ihrem Erfahrungshintergrund als Frauen die Bibel zu lesen
und die klassischen Themen der Theologie aus weiblicher Sicht neu zu formulieren.
Gebara nennt diese Phase eine «Feminisierung der patriarchalen Konzepte», da sie die
patriarchale Weltanschauung und Anthropologie noch nicht hinterfragte, die den
theologischen Konzepten zugrundeliegt. Dies geschieht in der dritten Phase des
«ganzheitlichen Okofemmzsmus» der die traditionellen Fundamente des Christentums
verindern und eine neue Weltsicht und Anthropologie entwickeln will. Dieses Modell des
Okofeminismus und die neuen Bilder von Goit, vom Menschsein, vom Leben, von Jesus
und der christlichen Botschaft vom Reich Gottes, die sich fur Gebara daraus ergeben,
werden in diesem Beitrag vorgestellt. Er gzbt ein Referat wieder, das am Okumenischen
Ausbildungskurs Feministische Theologie in der Ziircher Paulus-Akademie vom 5. und
6. Marz 1999 vorgetragen wurde. D.St.

neben ihrer Lehrtitigkeit am ITER in ei-
nem interdisziplindren Team mit, das eine
neue Form der soziologischen, bibelkund-

Was es heisst, sich als Frau in ein
theologisches Lehramt zu wagen

Ivone Gebara stammt aus Brasilien und
ist Mitglied des Ordens der «Schwestern
Unserer Lieben Frau». Sie hat in ihrer Ge-
burtsstadt Sao Paulo und spiter in Lowen
(Belgien) Philosophie und Theologie stu-
diert und in Philosophie promoviert. Von
1973 bis 1989 lehrte sie als erste Frau am
Institut fir Theologie in Recife (ITER), das
1989 von Rom aufgeltst wurde. Sie machte
dort in den ersten Jahren hautnah die Erfah-
rung, was es heisst, sich als Frau in ein
theologisches Lehramt zu wagen, wie sie
riickblickend meint. Ab 1977 arbeitete sie

134

lichen und theologischen Ausbildung fiir
Pastoralarbeiterinnen und Pastoralarbeiter
entwickelte, die inmitten der Armen titig
waren. Seit der Schliessung von ITER kon-
zentrierte sich ihre Arbeit auf die Ani-
mation von Frauengruppen in einem Ar-
menviertel etwas ausserhalb von Recife, in
dem sie selber seit Jahren lebt. Daneben
hielt sie Vortrage auf dem ganzen latein-
amerikanischen Kontinent.

1995 wurde sie von der romischen
Glaubenskongregation aufgrund ihres
offentlichen Pladoyers fiir die Ent-



kriminalisierung des Schwangerschaftsab-
bruchs sowie ihrer Sicht der Gotteslehre,
der Christologie und der Ekklesiologie zu
einem zweijdhrigen Rede- und Schreibver-
bot verurteilt. Sie musste ausserdem Brasi-
lien fiir ein Jahr verlassen und nach Europa
gehen, um «richtige» Theologie zu studie-
ren und ihre theologischen Unge-
nauigkeiten zu korrigieren. Sie ist nach
Lowen gegangen und hat die Zeit genutzt,
um an ihrem theologischen Doktorat zu
arbeiten. Wieder zuriick in Brasilien hélt
sie an verschiedenen Hochschulen Vortri-
ge, arbeitet mit Frauengruppen und ist Mit-
glied des Okumenischen Zentrums fiir
Volksbildung sowie des Zentrums fiir Frau-
enstudien der Universitit von Sdo Paulo.

Ivone Gebaras theologische Arbeit, die
sich mit den Aufgaben von Theologie und
Kirche in Brasilien sowie mit der Situation
der Frauen und der Entwicklung feministi-
scher Theologie in Lateinamerika befasst,
ist zutiefst vom sozio-6konomischen, poli-
tischen und kulturellen Kontext des brasi-
lianischen Nordostens geprigt, der zu den
drmsten Regionen Brasiliens gehort; ihr
Sehen und Fiihlen, ihr Denken und ihre
Sprache ist «eingeférbt», wie sie schreibt,
vom Leben, vom Widerstand, der Poesie,
dem Kampf,dem Leiden und der Hoffnung
der armen Frauen, mit denen sie im brasi-
lianischen Nordosten zusammenlebt. Ihr
feministischer Ansatz, den sie seit 1980
vertritt, ist aber auch von feministischen
Theologinnen der Ersten Welt wie Doro-
thee Solle, Mary Daly und Rosemary Rad-
ford Ruether beeinflusst worden.

1. Was meint «Okofeminismus»?

Der aktuelle Kontext von Ivone Gebaras
Konzept eines «ganzheitlichen Okofemi-
nismus» stellt die okologische Krise dar, in
der wir uns befinden. Der Okofeminismus
entstand aus einer weltweiten Kritik an der
Modernitit bzw. aus dem Verdacht heraus,
dass die patriarchalen Sichtweisen keine
Lﬁsungen fiir ein sicheres und erfiilltes Le-
ben zeigen. Dies hat Gebara dazu gefiihrt —
angeregt durch westliche Okologen und
Okofeministinnen — neu und anders iiber

die Welt, iiber Gott und die Menschen zu
reden. Da die Theologie mit ihrer Rede von
der dualistischen Trennung von Gott und
Welt, von Schépfer und Geschopf, von
Geist und Materie, von Mann und Frau die
Beziehung zwischen den Geschlechtern
und das Verhiltnis der Menschen zur Natur
in den westlichen Kulturen zutiefst gepragt
hat, ist die Verdnderung der traditionellen
theologischen Sichtweise fiir Gebara auch
eine zutiefst politische Aktion.

Der ganzhetrlzche Okofeminismus hat
fiir sie eine doppelte Absicht: erstens die
grundlegende Verpflichtung, fiir die Unter-
driickten—die Stummen in der Geschichte —
einzutreten, die seit dem Moment ihrer Ge-
burt aufgrund ihrer wirtschaftlichen Situa-
tion de facto von der Moglichkeit, ein er-
fiilltes Leben zu fiihren, ausgeschlossen
sind; zweitens den Auftrag, dem Patriar-
chat in all seinen Formen ein Ende zu berei-
ten.!

Der Begriff «Okofeminismus» setzt sich
aus den beiden Begriffen «Okologie» und
«Feminismus» zusammen. Er ist also aus
zwel negativen Situationen geboren,
schreibt Gebara, nédmlich aus der Zersto-
rung der Natur und der Unterdriickung von
Frauen. Das Wort «Okofeminismus» wur-
de von Frauen geschaffen, um den Zusam-
menhang zwischen der Unterdriickung der
Natur und der Unterdriickung der Frauen
deutlich zu machen bzw. um den Kampf fiir
die Wiirde und Integritdt der Frauen mit
dem Kampf fiir den Respekt vor der Natur
und ihren Prozessen zu verbinden. Es ist
ein Wort, das sich gegen die Unterdriik-
kung der Frauen und der als «weiblich»
qualifizierten Werte und Haltungen sowie
gegen die Zerstérung und Ausbeutung des
Lebens wendet, die von patriarchalen Sy-
stemen weltweit betrieben wird.?

Inhaltlich gesehen ist Okofeminismus
nach Ivone Gebara eine Philosophie, Theo-
logie und Lebensanschauung, der ein Ver-
stdndnis von der Inferdependenz allen Le-
bens zugrunde liegt: Alle Lebewesen und
alle vitalen Prozesse sind gegenseitig von-
einander abhingig. Okofeminismus unter-
streicht die Vorstellung, dass wir und die
ganze Schopfung zusammengehoren und

135



ein einziger Korper sind. Wenn ein Teil
dieses Korpers verletzt wird, muss sich der
ganze Korper angegriffen fiihlen. Damit
verbunden ist fiir Gebara die Auffassung,
dass die Schopfung wie ein grosser Orga-
nismus 1st, der sich in einem dauernden
kreativen Prozess befindet — dass die
Schopfung immer wieder neu beginnt:

«In jeder Sekunde beginnt die Schop-
fung wieder neu und lebt gleichzeitig wei-
ter fort. Es ist ein fortlaufender Beginn,
jederzeit neu. In jeder Sekunde werden alle
Elemente auf geheimnisvolle Weise neu
geschaffen und zerstort. In jeder Sekunde
kann Respekt oder katastrophaler Nichtre-
spekt und Tod entstehen. In jeder Sekunde
wird aus dem Chaos die Ordnung geschaf-
fen oder die besondere Zugehorigkeit aller
Lebewesen. Und es wird auch die Unord-
nung, die Zerstorung geschaffen —das, was
wir in unserer Alltagssprache das Bose
nennen. Es ist nicht wichtig zu wissen,
wann alles begann und auch nicht, wie alles
war... Was zdhlt, ist, dass wir heute am
Anfang stehen, dass wir alles fortwihrend
neu schaffen, 1im Neuen und in der Monoto-
nie unserer Tage, im Gleichen und Ver-
schiedenen eines jeden Lebewesens.

Das Problem ist, dass wir denken, dass
der Anfang weit zuriickliegt, dass uns der
Moment der urspriinglichen Schonheit
nicht zuginglich ist, dass der Beginn der
Schopfung, an dem «alles gut war>, schon
zu weit weg ist, als dass wir ithn wieder
zuriickholen konnten. Wir glauben, dass
dieser schone, wunderbare Korper nur den
Mythen der Vergangenheit angehért und
nicht unserer Gegenwart. Was uns geblie-
ben ist, ist nur noch ein siindiger Korper, als
Erbe, als Zeichen, als Ursiinde. Uns brand-
markt der <Fall>, von dem sie uns erzihlt
haben, der Fall aus der Hohe, ohne Strafer-
lass. Uns brandmarkt die Spaltung, die sich
zwischen uns aufgetan hat, diese immer
noch blutende Narbe, tliber die die Gotter
hiniiberspringen, weil wir keine Salbe zur
Heilung der Narben finden.

<Wer wird uns von diesem siindigen
Korper befreien?> Diese Frage bestimmt
uns stérker, als dass wir dankbar wéren fiir
das aussergewohnliche Wunder, das wir

136

und unsere kosmischen, erdverbundenen
menschlichen Korper sind. Wir sehen den
Anfang von allem als einen Punkt im Ge-
stern, der mit dem Heute unverbunden ist.
Wir verstehen ihn nicht als einen stindigen
Neuanfang in einer schwierigen Zeit.»’

Verbunden mit einem solch neuen
Schopfungsverstdndnis, in dem wir uns als
Teil eines lebendigen Leibes verstehen,
verbunden mit der ganzen Erde, den Ster-
nen, dem Sonnensystem und dem ganzen
Kosmos, ist fiir Gebara eine globale
Verhaltensanderung. Diese muss aber bei
unseren lokalen Gewohnheiten anfangen,
«in unseren Hiausern, in unserem kreativen
tdglichen Tun, bei unseren Korpern. Wir
sollten anfangen, unsere Strassen als unse-
re Korper zu empfinden, das Wasser, das
wir trinken, und die Luft, die wir atmen,
wie unseren eigenen Korper zu spiiren, un-
sere Nahrung. Wir sollten den Hunger von
anderen stirker als eigenen Hunger emp-
finden, die Arbeitslosigkeit von anderen als
unsere Arbeitslosigkeit. Wir sollten einen
neuen gemeinschaftlicheren Begriff von
sozialer Gerechtigkeit entwickeln.»*

Die Verbindung des Globalen mit dem
Lokalen in unserer Schépfungsvorstellung
konnte helfen, den schopferischen Prozess
als einen lokalen Prozess wahrzunehmen,
der vom globalen nicht zu trennen ist: «Es
ist keine <Produktion> von einigen fiir an-
dere, was wieder auf Beherrschung hinaus-
laufen wiirde, sondern effektive und affek-
tive Teilnahme an einem kreativen Prozess.
Schopfung als einen Prozess zu verstehen,
der lange vor uns begann, von dem wir aber
integraler und notwendiger Bestandteil
sind, ldsst keinen Raum mehr fiir das Ge-
fiihl, dass wir nichts dagegen tun konnen,
dass imperialistische Politiker uns etwas
aufzwingen. Die Schopfung als eine dau-
ernde Freisetzung von gottlicher Energie in
uns allen zu sehen, ldsst uns in kollektiver
Form unsere lokale Verantwortung iiber-
nehmen fiir die Schépfung der Welt und fiir
uns selbst.»’

Das neue Schopfungsverstindnis, von
dem Gebara spricht, ist eine spirituelle
Haltung, die sowohl den metaphysischen
Dualismus von Gott und Welt wie auch die



Anthropozentrik der christlichen Theolo-
gie — die Menschen sind das Zentrum und
die Herren der Schépfung — grundlegend in
Frage stellt. In welcher Hinsicht ein
Okofeministischer Ansatz die Fundamente
der christlichen Theologie veréindert und
zu welch neuen Bildern des Géttlichen, des
Menschseins, von Jesus und der christli-
chen Botschaft vom Reich Gottes er nach
Gebaras Ansicht fiihrt, soll der zweite Teil
dieses Beitrags zeigen.

2. Okofeminismus und christliche
Theologie

a) Ein neues Verstindnis des Gottlichen

Der Okofeminismus und das mit ihm
verbundene Verstdndnis von der Schop-
fung hinterfragen eine christliche Theolo-
gie, die Gott jenseits der Welt, iiber den
Menschen und Dingen stehend sieht. Ein
Gottesbild, das Gott als allméchtige, unab-
hingige, autonome und unveridnderbare
Person versteht, ist fiir Ivone Gebara ein
Produkt des Patriarchats. In einer ckofe-
ministischen Perspektive dagegen gibt es
keinen Raum fiir ein hochstes Wesen, das
iiber dem Leben steht. Wir sind vielmehr
Teil eines Geheimnisses, in dem wir leben
und sind, und das wir das Géttliche nennen.
Der ganzheitliche Okofeminismus unter-
streicht, «dass Gott iiberall und deshalb
alles heilig ist»® . Gebara nennt diese Sicht
auch «Pan-en-theismus», das heisst: in al-
lem ist «Gott»; und nicht: alles ist «Gott».
Wiiren wir ein wenig mehr panentheistisch,
meint sie, dann hétten wir vielleicht auch
mehr Respekt vor den Menschen, vor de-
nen, die im Elend leben, vor der Natur, den
Fliissen und Meeren. Wir wiren wohl auch
kontemplativer.

Gott, das Géttliche, ist fiir Gebara kein
Wesen, keine Person. Die Vorstellung von
Gott als Person entspringt ihrer Ansicht
nach dem Bediirfnis von uns Menschen,
alles, mit dem wir in Beziehung stehen, zu
personalisieren, unsere tiefsten Sehnsiichte
und Wiinsche in géttlichen Personen sym-
bolisch verwirklicht zu sehen. Deshalb
sprechen wir zu Gott als Person.” Gebara

stellt sich die Frage, was an der Vorstellung
Angst macht, dass Gott keine Person ist. Ist
es die Vorstellung, dass es nun keinen
«Gott» da oben mehr gibt, der in Anspruch
genommen werden kann fiir politische Pro-
gramme von rechts und links, dass es kei-
nen Gott mehr gibt, mit dem weltliche und
kirchliche Herren ihre Machtanspriiche
rechtfertigten, indem sie Gott einzig, uni-
versal und maskulin machten?

«Auf einmal gibt es den grossen Vater
nicht mehr, und die Religionen kdnnen
nicht mehr ihre imperialistischen Unter-
nehmungen mit ihm rechtfertigen, ihre
heiligen Stidte, ihre Macht, die <von oben>
kommt, ihre Doktrin, mit der sie Wahrheit
beanspruchen. Und wenn dann plotzlich
klar wird, dass die Macht von oben in Wirk-
lichkeit nur von unten kommt, was ge-
schieht dann? Wenn Gott seinen Platz
wechselte und wir glaubten, dass er/sie/es,
diese geheimnisvolle Kraft, mitten unter
uns wohnte und in allem, was lebt?»8

Wenn wir das Géttliche in diesem Sinne
verstehen, dann kann keine Religion fiir
sich beanspruchen, die einzige und umfas-
sende Offenbarung des Gottlichen zu sein,
auch das Christentum nicht. Das Chri-
stentum ist fiir Gebara eine, aber nicht die
einzige Offenbarung des gottlichen Ge-
heimnisses, in dem wir leben und sind. Alle
anderen Religionen sind ebenso Offenba-
rungen des Gottlichen und enthiillen ande-
re Aspekte des gottlichen Geheimnisses,
des gottlichen Lebensprozesses, den wir
nie vollstiandig erfassen konnen.’

Wenn Gebara von Transzendenz spricht,
dann versteht sie Transzendenz neu als Er-
fahrung des Geheimnischarakters des
menschlichen Lebens, als Erfahrung von
der Unverfiigbarkeit des Lebens und der
Unmoéglichkeit, es in seiner Ganzheit ab-
schliessend zu verstehen. Sie spricht aber
auch von der Erfahrung ethischer Trans-
zendenz, die sie als Einladung und Auffor-
derung' versteht, das Leben als hochsten
Wert anzusehen. Eine solche ethische
Transzendenz wird in menschlichen Be-
ziehungen erfahren, die uns transzendie-
ren, d.h. aus unserem Egoismus heraustrei-
ben und zur Solidaritét und Liebe bewegen,

137



die unseren Horizont erweitern durch die
Erfahrung von tiefer Freude, von Schon-
heit und einer leidenschaftlichen Liebe
zum Leben.!©

Das Lied «Gracias a la vida — Dank sei
dem Leben» driickt etwas aus von der fun-
damentalen Bejahung des Lebens, um die
es Ivone Gebara in ithrer 6kofeministischen
Theologie geht, von der Kraft des Lebens,
von der Feier des Lebens — gerade ange-
sichts seiner Gefdhrdung, die in Latein-
amerika fiir die Mehrheit der Menschen
tagliche Realitiit ist.

b)Ein neues Menschenbild

Eine okofeministische Theologie stellt
nicht nur das traditionelle christliche
Gottesbild, sondern auch die patriarchale
christliche Anthropologie in Frage. Diese
hat nicht nur einseitig den Mann zur Norm
und zum Massstab des Menschseins ge-
macht; sie beinhaltet ausserdem eine duali-
stische und pessimistische Sicht des Men-
schen und der Welt, in welcher der Korper,
die irdische Geschichte, das menschliche
Dasein, das Weibliche gegeniiber der «ho-
heren» Welt der Ideen, des Geistes, der
Seele und des Minnlichen abgewertet
wird. Demgegeniiber postuliert Gebara
eine ganzheitliche, egalitire Anthropolo-
gie, in der nicht der Mann, sondern Mann
und Frau im Zentrum stehen, in der beide
Geschlechter Subjekte der Geschichte und
Offenbarende des Géttlichen sind.

Eine ganzheitliche Anthropologie re-
spektiert nicht nur die Unterschiede und die
gegenseitige Bezogenheit von Frau und
Mann; sie anerkennt iiberhaupt die Viel-
schichtigkeit sowie die geschichtliche und
kulturelle Vielfalt des Menschseins. Die
ganzheitliche Anthropologie beinhaltet
eine nicht-dualistische Sichtweise, die das
Menschsein als eine korperlich-geistige
Einheit versteht und von einer grundlegen-
den Relationalitit von allem, was existiert,
ausgeht. Dem christlichen Verstindnis
vom Menschen als dem Herrscher iiber die
Erde stellt sie eine Sicht von den Menschen
als 7eil der Erde gegeniiber: «Wir Men-
schen sind nicht die <Herren> der Schop-

138

fung», wie die christliche Tradition uns
gelehrt hat. «Im Gegenteil, wir sind der
Gedanke der Erde, die Reflexion der Erde
iiber sich selbst.»'!

Verbunden mit dieser ganzheitlichen
Anthropologie ist fiir Gebara auch eine
neue Sicht des Korpers, der in der christli-
chen Theologie gegeniiber dem Geist ab-
gewertet worden ist. Der Korper muss fiir
sie neuer Ausgangspunkt der Theologie
werden, denn vom Korper auszugehen,
heisst fiir sie, von der ersten Realitiét auszu-
gehen, die wir sind und erkennen. «Ich
plédiere fiir den Korper, den menschlichen,
lebendigen Korper — das Zentrum aller Be-
ziehungen. Fiir den Kérper, dessen Schon-
heit wir zu bejahen lernen, den wir nicht
linger als Hindernis fiir das Géttliche anse-
hen, das als reiner Geist gedacht wurde. Fiir
den Korper, den Ort der Ekstase, aber auch
der Unterdriickung, den Ort der Liebe und
des Hasses. Fiir den Korper als den Ort des
Gottesreiches und seiner Zeichen, als den
Ort der Auferstehung.»'?

Doch die traditionelle Theologie gebir-
det sich wie in der Fremde, fern vom Kor-
per, ihrem Heimatland, schreibt Gebara
weiter. Ja, die Verbannung des Korpers galt
ihr stets als positiver Wert. Die Heimat der
Theologie ist der Geist, ihre Heimat ist ein
Mensch ohne Korper, Ebenbild eines Got-
tes ohne Korper — und dies obwohl wir
wissen, dass Gott Fleisch, Korper gewor-
den ist. Doch dieser Beginn, die Inkarna-
tion, die Fleischwerdung Gottes, die sich
als Erlosung fiir die Korper erwiesen hat,
wurde schon bald in einen Kampf gegen
den Korper umgestaltet.

In diesem Kampf war der grosse Verlie-
rer der Korper der Frau. Ihr Korper, bela-
den mit der Verwundung aller Korper, lebt
fern von der Theologie. Noch mehr als den
menschlichen Korper fiirchtet und verach-
tet die Ménnertheologie namlich den Kor-
per der Frau. Ihr Korper wurde nicht als Ort
des Heils, sondern als Ort der Siinde be-
trachtet. Vom Korper auszugehen, heisst
fiir Gebara deshalb, den Korper und
insbesondere den Frauenkorper zu erldsen,
«heisst ihn in der Schopfung als zutiefst gut
annehmen, heisst, die Umarmung anneh-



men, die in der Erschiitterung des Korpers
die Materie vergéttlicht... Vom Kérper aus-
gehen, bedeutet, den menschlichen Kérper
als Ganzes erlosen: Mann und Frau.»!?
Mit anderen Worten: Auch der weibliche
Korper und nicht wie bisher nur der

méannliche Ko6rper muss als Ort des Heils,

der gottlichen Gegenwart und des Er-
16sungshandelns sichtbar gemacht werden.
Der Korper der Frau ist nicht mehr der
siindige Leib; er ist ebenso wie der Korper
des Mannes der Korper der Gnade — das
Fleisch, in dem das Gottliche sich inkar-
niert. Diese Tatsache gilt es endlich Wirk-
lichkeit werden zu lassen, ebenso wie die
biblische Botschaft, dass die Frau genauso
wie der Mann Ebenbild Gottes ist. In der
Perspektive des Reiches Gottes bedeutet
Erlésung des Korpers, fiir sein Heilwerden
einzutreten, fiir die Befreiung und die Lust
des Kérpers von Frau und Mann; es bedeu-
tet, die gottliche Kraft auch in der mensch-
lichen Sexualitidt zu sehen und zu feiern.
Erlosung des Korpers heisst fiir Gebara
aber auch, fiir die Auferstehung und fiir das
Leben des Korpers von Frau und Mann zu
kidmpfen, deren Korper in Lateinamerika
unter der Zwingen der kirchlichen Moral
gefangen sind, unter Armut und Hunger
leiden oder Gewalt und Ausbeutung ausge-
liefert sind.

Doch was ist mit dem 7od, mit unserer
Sterblichkeit, in dieser 0kofeministischen
Sicht des Lebens und des Menschseins?
Wird die 6kofeministische Perspektive uns
die Angst vor dem Tod nehmen, die trotz
der christlichen Verheissung von einem
ewigen Leben auch christliche Menschen
bedringt? Gebara geht in einem Text mit
dem Titel «Warum der Tod?» dieser Frage
in sehr personlicher und eindriicklicher
Weise nach:

«Bevor ich vom Tod sprechen kann,
muss ich zuerst von meiner Angst vor dem
Tod sprechen, von meinen negativen
Phantasien, meinem Erschauern, meinem
Zittern und meiner ahnenden Furcht... Die
Angst vor dem Tod ist die Angst davor, dass
uns genommen wird, was wir schitzen. Die
Angst vor dem Tod ist ein Schmerz, den ich
fiihle, weil ich sterblich bin, weil ich aus

der Geschichte gehen muss oder meinen
Lieben zusehen muss, wie sie aus der Ge-
schichte gehen und ich zuriickbleibe. Wird
die 6kofeministische Perspektive es schaf-
fen, uns diese kalte Angst vor dem Tod zu
nehmen? Ich kann auf diese Frage nicht mit
Sicherheit antworten. Ich habe keine neuen
Sicherheiten in mir... Im Gegenteil: ich ge-
niesse es sogar, sie nicht zu haben. Das gibt
mir mehr Freiheit und ldsst mich aufmerk-
sam fiir die kleinen Dinge des Alltags wer-
den. Ich weiss nur, dass es moglich ist,
etwas in uns zu andern... Ich glaube, dass es
moglich ist, den Tod stirker als einen Teil
in uns zu integrieren, der zu allem Lebendi-
gen gehort... Aber es bleibt immer ein Lei-
den zuriick, ein geheimnisvolles Leiden an
der Abwesenheit, das in unseren Korpern,
in unserem Blut, unserem Atem, unserer
Sehnsucht verwoben ist mit der Ge-
genwart. Es bleibt die Angst vor dem Unbe-
kannten... Und doch: Die Dichter und
Dichterinnen besingen die Wichtigkeit des
Todes, weil er lehrt, den Augenblick zu
schétzen. Und nur weil die Dinge, die Er-
eignisse, der Friihling, die Blumen, die
Menschen und die Liebe vergénglich sind,
kénnen die Menschen iiberhaupt die
<Ewigkeit> eines Augenblickes geniessen,
das Heute, das Hier, das Jetzt... Wenn wir
perfekte, unsterbliche Wesen wiren, gibe
es das Neue in einem Licheln nicht, die
Dankbarkeit, das Unerwartete, den Zufall,
das Gliick... Wenn es den Tod nicht gébe,
wie konnten wir eins sein, ein einziger hei-
liger Korper, der die Erde und das Univer-
sum ist? Wie konnten wir der Gesang der
Vogel, der Tanz der Schmetterlinge, die
Farbe der Veilchen, der Rosen, der Marge-
riten sein? Wie wiren wir das Wasser der
Quelle, das in unserem Blut fliesst, der
sanfte Wind, der uns atmen lisst? Wie wi-
ren wir das Feuer, das uns anzieht, das sich
entziindet, ausgeht und vergliiht? Wie wi-
ren wir das Griin des Mooses und der Wil-
der, die wachsen und wieder neu wachsen?

Der Tod, der heilige Tod, ist ein Teil des
Lebens, verwoben mit dem eigenen Leben,
er ist Teil desselben Fadens, und deswegen
ister schon ... eine geheimnisvolle, traurige
und grosse Schonheit.»'*

139



¢) Jesus und die Botschaft vom Reich
Gottes in 6kofeministischer Sicht

Das Modell eines ganzheitlichen Okofe-
minismus fiihrt Ivone Gebara dazu, auch
die Bedeutung von Jesus und die christli-
che Botschaft vom Reich Gottes neu zu
verstehen. Jesus ist fiir sie nicht mehr der
einzige und universale Erloser der ganzen
Menschheit, wie die triumphalistische und
traditionelle Deutung lautet, die von den
Kirchen wihrend Jahrhunderten vertreten
wurde. Sie sieht in ihm auch nicht den
michtigen Sohn Gottes, der am Kreuz starb
und sich dann in einen Herrscher verwan-
delte, in dessen Namen verschiedenste
Volker dem christlichen Heil unterworfen
wurden. Jesus ist fiir Gebara auch kein
«iibermenschliches» Wesen, von seinem
gottlichen Vater in die Welt gesandt, son-
dern er stammte wie wir von dieser Erde —
mit der gleichen korperlichen Beschaffen-
heit, die uns alle ausmacht.

Der Unterschied zwischen thm und an-
deren Menschen ist fiir Gebara nicht meta-
physischer oder ontologischer Art, sondern
ethischer und dasthetischer. Seine Mensch-
lichkeit und die Schonheit seiner Handlun-
gen unterscheiden ihn von andern. Sie ver-
sinnbildlichen ein Modell von geschwister-
licher und nicht-hierarchischer Macht, die
mit der Liebe fiir die Marginalisierten be-
ginnt, fiir jene ohne Nation, ohne Religion
oder «Gott», fiir die «Unreinen», die
Betriibten, die Hungrigen und Durstigen.
Die patriarchale Theologie hat versucht,
aus dem Propheten aus Nazaret, der sich
eingesetzt hat fiir die Errichtung einer Welt,
in der das Leben und die Wiirde eines jeden
Menschen sich entfalten kann, «etwas
mehr» zu machen, kritisiert Gebara, und
dieses «etwa mehr» muss als patriarchale
Konstruktion zuriickgewiesen werden.
Denn nur so gelangen wir dahin, Jesus sei-
nen wahren Wert als menschliches Wesen
wiederzugeben, das uns vorgelebt hat, was
es heisst, Nachahmende Gottes, Tochter
und Sohne Gottes zu sein.!’

Dasselbe gilt fiir die Bibel. Auch die
Bibel muss als menschliches und nicht als
gottliches Wort verstanden werden: «Die

140

Bibel ist nicht <das Wort Gottes>, sie ist das
Wort von Menschen iiber Gott»; aber in
diesem menschlichen Wort kommt Gottli-
ches zur Sprache. Denn dieses menschliche
Wort erzédhlt von gottlichen Werten wie
Gerechtigkeit, Liebe, Vergebung, Zirt-
lichkeit, Barmherzigkeit, Versténdnis, Re-
spekt, Solidaritdt, Briiderlichkeit und
Schwesterlichkeit. Das Evangelium ist die
Geschichte der Jesusbewegung; es ist eine
Sammlung von Geschichten, die von
Auferstehungshandlungen erzidhlen, d.h.
von Handlungen, durch die Menschen auf
unterschiedlichste Weise zu neuem Leben
aufstehen. !

Fiir Gebara ist Auferstehung iiberhaupt
der zentrale Schliisselbegriff fiir das Ver-
stindnis der Praxis der Jesusbewegung.
Auferstehung meint nicht nur jenes Ge-
schehen nach Jesu Tod; Auferstehung be-
zeichnet vielmehr die kollektive Erfahrung
und Praxis der Jesusbewegung und der er-
sten christlichen Gemeinden. Denn deren
Zentrum sind Auferstehungserfahrungen
und Auferstehungshandlungen gewesen,
die Todessituationen transzendierten und
neues Leben ermoglichten. Diese Auf-
erstehungspraxis gilt es nach Gebara
weiterzufiihren, indem wir uns als Chri-
stinnen und Christen innerhalb unserer
Geschichte und der jeweiligen konkreten
Situation, in der wir leben, ebenso lei-
denschaftlich fiir das Leben engagieren.
Gebaras Versténdnis von «Auferstehung»
fiihrt also iiber die Fixierung auf Jesus
Christus hinaus und betont die weiterge-
hende Praxis der Auferstehung in den
individuellen und gemeinschaftlichen Auf-
erstehungshandlungen von Frauen und
Minnern. Diese Auferstehungshandlungen
verkorpern sich im konkreten Alltag, im
leidenschaftlichen Engagement fiir das Le-
ben und in der Feier der Heiligkeit des
Lebens."”

«Auferstehung» meint fiir Gebara das,
was sie selber frither als «Reich Gottes»
bezeichnet hat. Anders als der «Reich-
Gottes-Begriff» ist das «Auferstehungs-
konzept» jedoch nicht mit Konnotationen
patriarchaler Macht verbunden, die fiir Ge-
bara im Begriff «Reich» bzw. «Herrschaft



Gottes» mitschwingen. Dazu kommt, dass
«Reich Gottes» sowohl von den Kirchen
wie von der Theologie aus einer patriarcha-
len Perspektive interpretiert wird: «In Ein-
klang mit den Werten des Gottesreiches zu
leben, mit anderen Worten: das Leben zu
achten, zu schiitzen und zu férdern, wird
darauf verkiirzt, sich an die Normen zu
halten, wie sie im Riickgriff auf die Gestalt
des Vatergottes und auf die seines Sohnes
aufgestellt wurden. In solch einer religio-
sen Struktur steht der Mann in einer grosse-
ren Nihe zur Gottheit als die Frau, und es
obliegt ihm, iiber alle Dinge zu herrschen
und sie in eine Ordnung zu bringen. Genau
das ist die Wirklichkeit sowohl in unseren
Kirchen als auch in der Theologie.»!®

Demgegeniiber ist der Begriff der «Auf-
erstehung» fiir Gebara egalitirer, da er
Frauen wie Minner gleichermassen als
Subjekte von Auferstehungserfahrungen
einschliesst, Frauen wie Miénner gleicher-
massen verantwortlich sieht fiir den Pro-
zess der Auferstehung als einer immerwiih-
renden Herausforderung, das Leben zu
achten und zu schiitzen und die todbringen-
den Krifte aufzudecken. «Auferstehung»,
verstanden als Bejahung des funda-
mentalen Wertes des Lebens in all seinen
Dimensionen, betont aber nicht nur die
menschliche Verantwortung fir dieses Le-
ben; der Begriff beinhaltet ebenso eine
neue Wertschitzung der Diesseitigkeit, un-
serer gegenwirtigen Existenz als dem ein-
zigen Zeitpunkt, in dem unsere Suche nach
Gliick und die Huldigung an das Leben
stattfinden; er bedeutet eine neue Wert-
schitzung des Korpers von Frau und Mann
als dem Ort, wo Heil oder Unheil erfahren
und der Prozess der Auferstehung in Gang
gesetzt wird."

Ein solcher Prozess der Auferstehung
geschieht gegenwirtig auch unter den
Frauen in Lateinamerika. Der geschicht-
liche Aufbruch Abertausender von Frauen
in diesem Kontinent wird von Gebara
theologisch als  Auferstehungsprozess
interpretiert, als Auferstehung des Korpers
der Frau in Bereiche hinein, die ihm bislang
verschlossen waren wie z.B. die Politik, die
Arbeitswelt, die Theologie: «Unter theo-

-

logischem Gesichtspunkt kann man die
Ortsveridnderung des Korpers der Frau hin
zu Orten, an denen er handeln und sich
ausdriicken kann, als Auferstehung sehen.
Dort, wo bisher kein Platz fiir ihn war, wo
er nicht vorkam, ja wo zu erscheinen ihm
verboten war, beginnt er aufzuerstehen...
Dorthin, wo Geschichte nicht geschah, wo
Erinnerung nicht erinnert und Gedéchtnis
nicht gedacht wurde, dorthin kehrt der
Geist mit seinem starken Wehen heim und
weckt Frauen zu Grosserem auf, als es die
begrenzte Welt von Heim, Kindern und
Unterwerfung unter den Mann ist... Korper
von Frauen stehen auf und fangen an, von
Dingen zu reden, deren sie unfdhig waren,
das Wort zu ergreifen, das ihnen verboten
war, Wege zu gehen, die ihnen versperrt
waren, zu schreien, wo der Befehl Schwei-
gen lautet, sich zu erheben, wihrend sie
sitzen bleiben sollen, sich zu organisieren,
wo Unterwerfung das Gebot ist, und Neues
zu erwarten, wo man sie gelehrt hat, das
Alte zu wiederholen .»*

Diese Auferstehungspraxis ist nach Ge-
bara vor allem unter den armen Frauen zu
beobachten, welche die Mehrheit der Ar-
men auf dem lateinamerikanischen Konti-
nent ausmachen und die sich in den ver-
schiedenen Volksbewegungen, den Men-
schenrechtsbewegungen, in Quartierverei-
nen, in Miitter-Clubs und Produktionsko-
operativen engagieren. Durch ihre Aktivi-
tiaten in diesen verschiedenen Bewegungen
haben viele der armen Frauen ein neues
Selbstwertgefiihl entwickelt und sind sich
gleichzeitig ihrer Unterdriickung in Kirche
und Gesellschaft bewusst geworden. Sie
begannen deshalb, speziell auch fiir ihre
Rechte als Frauen zu kdmpfen und sich
in Frauengruppen zusammenzuschliessen.
Das Teilen und Erzihlen von Lebens-
geschichten in diesen Frauengruppen hat in
vielen Frauen nicht nur das Bewusstsein
geweckt, dass sie Subjekte ihrer Ge-
schichte und fdhig sind, an der Verin-
derung der Gesellschaft mitzuwirken, son-
dern ebenso zur Entdeckung ihrer Wiirde
und ihres Wertes als Frauen gefiihrt.

Diese Option der Frau fir sich selbst,
das Wiedererlangen von Selbstbejahung

141



und Selbstliebe, ist fiir Ivone Gebara ein
notwendiger, unverzichtbarer Schritt auf
dem Weg zur Befreiung lateinamerikani-
scher Frauen und der gesamten Gesell-
schaft. Die Bekehrung der Frau zu sich
selbst, zu ihrem tiefsten Sein, ithren Wur-
zeln, ihrer Geschichte, ihrem Korper und
threm Denken ist ein Schritt auf dem Weg
in eine Zukunft der Gerechtigkeit und des
erfiillten Lebens, der nicht ein fiir allemal
erfolgt, sondern immer wieder neu getan
werden muss.

Weitere Schritte bestehen im Widerstand
der Frauen gegen die politischen und
gesellschaftlichen Miéchte des Todes, in der
«Logik des Lebens», die in ithren Handlun-
gen zum Ausdruck kommt. Anders als die
dominierende patriarchale «Logik der
Macht» ist die «Logik des Lebens» eine
integrierende, auf die Erhaltung und Be-
wahrung des Lebens gerichtete Logik. Die
Logik des Lebens zeigt sich u.a. in der
Kreativitidt und Uberlebenskraft der armen
Frauen, in ihrer Fihigkeit zu Solidaritéit, zu
gelebter Schwesterlichkeit und Gemein-
schaft sowie in der spirituellen Kraft der
Hoffnung, die sie miteinander teilen. Das
alles sind Zeichen fiir eine andere Welt, die
langsam im Entstehen ist, gute Nachrich-
ten, die auf die Gute Nachricht von einem
Leben in Fiille und Gerechtigkeit hinwei-
sen, von der die christliche Tradition
spricht.

d)Die Gute Nachricht in den hellen
und dunklen Seiten des Lebens

Die Gute Nachricht in der christlichen
Tradition hat fiir Gebara mit den guten
Dingenim Leben zu tun, die uns die Schon-
heit des Lebens sehen lassen. Die Gute
Nachricht ist nichts Statisches, keine Wie-
derholung der Zeichen, die zur Zeit Jesu
geschehen sind. Thre Zeichen miissen viel-
mehr in jeder Zeit wieder neu entdeckt
werden — inmitten der hellen und dunklen
Seiten unseres Lebens, inmitten all der
schlechten Nachrichten, die uns téglich
iiberfluten, inmitten von Leid und
Unsicherheit —, wenn plotzlich etwas ge-
schieht, das uns aufrichtet, unsere Hoff-

142

nung nihrt und uns hilft weiterzuleben.
«Die Gute Nachricht oder die Guten Nach-
richten sind wie Lichtblitze, die uns den
Weg erhellen und uns die Schénheit des
Lebens trotz aller Leiden vor Augen fiih-
ren.»?!

Die Gute Nachricht fiir Frauen erwichst
einerseits aus ithnen selbst. Sie entsteht aus
ihrem Kampf gegen Unterdriickung und all
das, was ein Leben in Fiille bedroht, durch
ihre Suche nach einer alternativen Gesell-
schaft und neuen Beziehungen zwischen
Mainnern und Frauen, zur Erde und zum
ganzen Kosmos, aus ihren weltweiten
Zusammenschliissen gegen das System der
Zerstorung, das uns alle beherrscht.?

Andererseits begegnet uns die Gute
Nachricht in unvorhergesehenen Ereignis-
sen, die wir nicht erwartet haben und die
auf einmal unseren Lebensrhythmus verén-
dern. Wenn etwas geschieht, das unsere
Schmerzen erleichtert, unsere Herzen mit
Freude erfiillt und uns nach dem Rhythmus
der Musik tanzen ldsst, den unsere eigenen
Korper vorgeben: «Wir nehmen die Gute
Nachricht auf und werden selber Gute
Nachricht in Form einer guten Neuigkeit,
eines guten gemeinsamen Essens, eines
guten Weines, einer Umarmung, eines
schonen Klangs, in Form eines Festes oder
einer zartlichen Geste. Die Gute Nachricht
setzt sich in unserem Alltag aus kleinen
Begebenheiten zusammen, die oft unvor-
hergesehen sind, die unsere Stimmung he-
ben und uns die Welt mit den Augen der
Zirtlichkeit und des Mitleids sehen las-
sen.»?

Die Zukunft, nach der wir uns sehnen,
wird jetzt schon aufgebaut, glaubt Ivone
Gebara, wenn wir uns in Geschwisterlich-
keit, mit Frohlichkeit und Poesie fiir eine
Ethik des Lebens einsetzen. Der «neue
Himmel» und die «neue Erde» sind immer
im Werden. Sie entstehen heute und wer-
den morgen im Entstehen sein, wenn wir
das Leben auf andere Weise wahrnehmen
und feiern, wenn wir unser Leben tiglich
erneuern mit Giite, Verantwortungsgefiihl,
Dankbarkeit und grosser Leidenschaft und
nicht nachlassen im Bemiihen, das kostba-
re Leben zu schiitzen, das in uns und in



allen Lebewesen ist und uns mit dem gan-
zen Kosmos verbindet.

1 Vgl. Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Okofeminis-
mus. Interview mit Ivone Gebara, in: Birbel Fiinfsinn/
Christa Zinn (Hg.), Das Seufzen der Schopfung. Okofe-
ministische Beitrige aus Lateinamerika, Hamburg
1998, S. 20.

2 Vgl. Ivone Gebara, Ecofeminism, in: Letty M. Rus-
sell and J. Shannon Clarkson (Hg.), Dictionary of Femi-
nist Theologies, Louisville/Kentucky 1996, S. 76.

3 Ivone Gebara, Das Seufzen der Schopfung und unser
Seufzen, in: Birbel Fiinfsinn/Christa Zinn (Hg.), Das
Seufzen der Schopfung. Okofeministische Beitrédge aus
Lateinamerika, Hamburg 1998, S. 28f.

4 Ebd., S. 33.

5 Ebd., S. 33f. }

6 Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Okofeminismus,
a.a.0.,8S.22.

7 Vgl. Gebara, ebd.

8 Ivone Gebara, Das Seufzen der Schépfung und unser
Seufzen,a.a.0.,S. 31. .

9 Vgl. Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Okofeminis-
mus, a.a.0., S. 24.

10 Vgl. Ivone Gebara, The Face of Transcendence as a
Challenge to the Reading of the Bible in Latin America,
in: Elisabeth Schiissler Fiorenza (Hg.), Searching the
Scriptures, Vol. 1: A Feminist Introduction, New York
1993, 8. 179f. )

11 Vgl. Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Okofeminis-
mus, a.a.0.,S.21.

12 Ivone Gebara, Der Korper — neuer Ausgangspunkt
fiir die Theologie, in: FAMA. Feministisch-theologi-
sche Zeitschrift, Heft 4/1997, Basel 1997, S. 14.

13 Ebd., 5. 15.

14 Ivone Gebara, Warum der Tod?, in: Birbel Fiinf-
sinn/Christa Zinn (Hg.), Das Seufzen der Schépfung,
a.a.0., S. 79/81f. .

15 Vgl.Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Okofeminis-
mus, a.a.0., S. 23f., sowie Ivone Gebara, The Face of
Transcendence as a Challenge to the Reading of the
Bible in Latin America, a.a.0., S. 184.

16 Vgl. Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Okofeminis-
mus, a.a.0., S. 24., sowie Ivone Gebara, The Face of
Transcendence as a Challenge to the Reading of the
Bible in Latin America, a.a.0., S. 180.

17 Vgl.Ivone Gebara, The Face of Transcendence as a
Challenge to the Reading of the Bible in Latin America,
a.a.0.,S. 181-183.

18 Ivone Gebara, «Steh auf und geh!» Vom Weg latein-
amerikanischer Frauen, in: Christel Voss-Goldstein/
Horst Goldstein (Hg.), Schwestern iiber Kontinente.
Aufbruch der Frauen: Theologie der Befreiung in La-
teinamerika und feministische Theologie hierzulande,
Diisseldorf 1991, S. 71.

19 Vgl. Ivone Gebara, The Face of Transcendence as a
Challenge to the Reading of the Bible in Latin America,
a.a.0.,S. 182f,

20 Ivone Gebara, «Steh aufund geh!»,a.2.0.,S. 62/64.
21 Ivone Gebara, Die Gute Nachricht in den helen und
dunklen Seiten des Lebens, in: Birbel Fiinfsinn/Christa
Zinn (Hg.), Das Seufzen der Schopfung,a.a.0.,S. 117.
22 Vgl. ebd.

23 Vgl. Gebara, ebd., S. 117f.

«Und das Wort ward Fleisch.» Das bedeutet ja: Gott ist in der ganzen Bibel nicht die
ruhende Idee, die kalt und rein iiber der Welt thront, sondern der Lebendige, der in die
Geschichte, in das Menschenwesen eingeht, dort Taten tut, dort Mensch wird... Nichts ist
in meinen Augen falscher als zu sagen, das Reich Gottes sei kein Bestandteil der
Geschichte, da es doch, zum Unterschied von der blossen ruhenden Idee, gerade das
Wesen des Reiches Gottes ist, in die Geschichte einzugehen...

(Leonhard Ragaz, Sinn und Werden der religios-sozialen Bewegung, Ziirich 1936, S.31f.)

143



	Ökofeminismus - eine Spiritualität des Lebens : zur Theologie von Ivone Gebara

