
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 5

Artikel: Ökofeminismus - eine Spiritualität des Lebens : zur Theologie von Ivone
Gebara

Autor: Strahm, Doris

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144167

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144167
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Doris Strahm

Ökofeminismus - eine Spiritualität des Lebens
Zur Theologie von Ivone Gebara

Ivone Gebara gilt als die führende feministische Theologin Lateinamerikas. Ihr
grundlegendes Anliegen ist zum einen der Versuch, der theologischen Sprache die Fähigkeit
wiederzugeben, vom Leben in seiner ganzen Sinnlichkeit und Komplexität, seiner Schönheit,

Körperlichkeit undZerbrechlichkeit zu reden und die Tiefendimensionen des menschlichen

Daseins anzusprechen. Zum andern geht es Ivone Gebara um eine Dekonstruktion
des theologischen Patriarchalismus sowie um eine Rekonstruktion der christlichen Tradition

aufder Basis eines neuen anthropologischen und weltanschaulichen Modells, das sie

«ganzheitlichen Ökofeminismus» nennt. Wie Ivone Gebara in einem Interview erklärt hat,
stellt dieser Ansatz eine dritte Phase in derfeministischen Theologie Lateinamerikas dar:
In einer ersten Phase, die vor ca. 25 Jahren begann, wurde vielen Frauen, die sich in den
verschiedenen Volksbewegungen engagiert hatten, bewusst, dass sie als Frauen
unterdrückt waren - auch in Theologie und Kirche -, und sie begannen über ihren Glauben und
ihre Unterdrückung in Kirche und Gesellschaft nachzudenken. In einer zweiten Phase
begannen Frauen bewusst aus ihrem Erfahrungshintergrund als Frauen die Bibel zu lesen
und die klassischen Themen der Theologie aus weiblicher Sicht neu zu formulieren.
Gebara nennt diese Phase eine «Feminisierung der patriarchalen Konzepte», da sie die
patriarchale Weltanschauung und Anthropologie noch nicht hinterfragte, die den
theologischen Konzepten zugrundeliegt. Dies geschieht in der dritten Phase des

«ganzheitlichen Ökofeminismus», der die traditionellen Fundamente des Christentums
verändern und eine neue Weltsicht und Anthropologie entwickeln will. Dieses Modell des
Ökofeminismus und die neuen Bilder von Gott, vom Menschsein, vom Leben, von Jesus
und der christlichen Botschaft vom Reich Gottes, die sich für Gebara daraus ergeben,
werden in diesem Beitrag vorgestellt. Er gibt ein Referat wieder, das am Ökumenischen

Ausbildungskurs Feministische Theologie in der Zürcher Paulus-Akademie vom 5. und
6. März 1999 vorgetragen wurde. D.St.

Was es heisst, sich als Frau in ein neben ihrer Lehrtätigkeit am ITER in ei-
theologisches Lehramt zu wagen nem interdisziplinären Team mit, das eine

neue Form der soziologischen, bibelkund-
Ivone Gebara stammt aus Brasilien und liehen und theologischen Ausbildung für

ist Mitglied des Ordens der «Schwestern Pastoralarbeiterinnen und Pastoralarbeiter
Unserer Lieben Frau». Sie hat in ihrer Ge- entwickelte, die inmitten der Armen tätig
burtsstadt Säo Paulo und später in Löwen waren. Seit der Schliessung von ITER kon-
(Belgien) Philosophie und Theologie stu- zentrierte sich ihre Arbeit auf die Ani-
diert und in Philosophie promoviert. Von mation von Frauengruppen in einem Ar-
1973 bis 1989 lehrte sie als erste Frau am menviertel etwas ausserhalb von Recife, in
Institutfür Theologie in Recife (ITER), das dem sie selber seit Jahren lebt. Daneben
1989 von Rom aufgelöst wurde. Sie machte hielt sie Vorträge auf dem ganzen latein-
dort in den ersten Jahren hautnah die Erfah- amerikanischen Kontinent,
rung, was es heisst, sich als Frau in ein 1995 wurde sie von der römischen
theologisches Lehramt zu wagen, wie sie Glaubenskongregation aufgrund ihres
rückblickend meint. Ab 1977 arbeitete sie öffentlichen Plädoyers für die Ent-

134



kriminalisierung des Schwangerschaftsabbruchs

sowie ihrer Sicht der Gotteslehre,
der Christologie und der Ekklesiologie zu
einem zweijährigen Rede- und Schreibverbot

verurteilt. Sie müsste ausserdem Brasilien

für ein Jahr verlassen und nach Europa
gehen, um «richtige» Theologie zu studieren

und ihre theologischen Unge-
nauigkeiten zu korrigieren. Sie ist nach
Löwen gegangen und hat die Zeit genutzt,
um an ihrem theologischen Doktorat zu
arbeiten. Wieder zurück in Brasilien hält
sie an verschiedenen Hochschulen Vorträge,

arbeitet mit Frauengruppen und ist
Mitglied des Ökumenischen Zentrums für
Volksbildung sowie des Zentrums für
Frauenstudien der Universität von Säo Paulo.

Ivone Gebaras theologische Arbeit, die
sich mit den Aufgaben von Theologie und
Kirche in Brasilien sowie mit der Situation
der Frauen und der Entwicklung feministischer

Theologie in Lateinamerika befasst,
ist zutiefst vom sozio-ökonomischen,
politischen und kulturellen Kontext des
brasilianischen Nordostens geprägt, der zu den
ärmsten Regionen Brasiliens gehört; ihr
Sehen und Fühlen, ihr Denken und ihre
Sprache ist «eingefärbt», wie sie schreibt,
vom Leben, vom Widerstand, der Poesie,
dem Kampf, dem Leiden und der Hoffnung
der armen Frauen, mit denen sie im
brasilianischen Nordosten zusammenlebt. Ihr
feministischer Ansatz, den sie seit 1980
vertritt, ist aber auch von feministischen
Theologinnen der Ersten Welt wie Dorothée

Solle, Mary Daly und Rosemary Radford

Ruether beeinflusst worden.

1. Was meint «Ökofeminismus»?

Der aktuelle Kontext von Ivone Gebaras
Konzept eines «ganzheitlichen Ökofeminismus»

stellt die ökologische Krise dar, in
der wir uns befinden. Der Ökofeminismus
entstand aus einer weltweiten Kritik an der
Modernität bzw. aus dem Verdacht heraus,
dass die patriarchalen Sichtweisen keine
Lösungen für ein sicheres und erfülltes
Leben zeigen. Dies hat Gebara dazu geführt -
angeregt durch westliche Ökologen und
Ökofeministinnen - neu und anders über

die Welt, über Gott und die Menschen zu
reden. Da die Theologie mit ihrer Rede von
der dualistischen Trennung von Gott und
Welt, von Schöpfer und Geschöpf, von
Geist und Materie, von Mann und Frau die
Beziehung zwischen den Geschlechtern
und das Verhältnis der Menschen zur Natur
in den westlichen Kulturen zutiefst geprägt
hat, ist die Veränderung der traditionellen
theologischen Sichtweise für Gebara auch
eine zutiefst politische Aktion.

Der ganzheitliche Ökofeminismus hat
für sie eine doppelte Absicht: erstens die
grundlegende Verpflichtung, für die
Unterdrückten - die Stummen in der Geschichte-
einzutreten, die seit dem Moment ihrer
Geburt aufgrund ihrer wirtschaftlichen Situation

de facto von der Möglichkeit, ein
erfülltes Leben zu führen, ausgeschlossen
sind; zweitens den Auftrag, dem Patriarchat

in all seinen Formen ein Ende zu bereiten.1

Der Begriff «Ökofeminismus» setzt sich
aus den beiden Begriffen «Ökologie» und
«Feminismus» zusammen. Er ist also aus
zwei negativen Situationen geboren,
schreibt Gebara, nämlich aus der Zerstörung

der Natur und der Unterdrückung von
Frauen. Das Wort «Ökofeminismus» wurde

von Frauen geschaffen, um den
Zusammenhang zwischen der Unterdrückung der
Natur und der Unterdrückung der Frauen
deutlich zu machen bzw. um den Kampf für
die Würde und Integrität der Frauen mit
dem Kampf für den Respekt vor der Natur
und ihren Prozessen zu verbinden. Es ist
ein Wort, das sich gegen die Unterdrük-
kung der Frauen und der als «weiblich»
qualifizierten Werte und Haltungen sowie
gegen die Zerstörung und Ausbeutung des
Lebens wendet, die von patriarchalen
Systemen weltweit betrieben wird.2

Inhaltlich gesehen ist Ökofeminismus
nach Ivone Gebara eine Philosophie,Theologie

und Lebensanschauung, der ein
Verständnis von der Interdependenz allen
Lebens zugrunde liegt: Alle Lebewesen und
alle vitalen Prozesse sind gegenseitig
voneinander abhängig. Ökofeminismus
unterstreicht die Vorstellung, dass wir und die
ganze Schöpfung zusammengehören und

135



ein einziger Körper sind. Wenn ein Teil
dieses Körpers verletzt wird, muss sich der
ganze Körper angegriffen fühlen. Damit
verbunden ist für Gebara die Auffassung,
dass die Schöpfung wie ein grosser
Organismus ist, der sich in einem dauernden
kreativen Prozess befindet - dass die
Schöpfung immer wieder neu beginnt:

«In jeder Sekunde beginnt die Schöpfung

wieder neu und lebt gleichzeitig weiter

fort. Es ist ein fortlaufender Beginn,
jederzeit neu. In jeder Sekunde werden alle
Elemente auf geheimnisvolle Weise neu
geschaffen und zerstört. In jeder Sekunde
kann Respekt oder katastrophaler Nichtre-
spekt und Tod entstehen. In jeder Sekunde
wird aus dem Chaos die Ordnung geschaffen

oder die besondere Zugehörigkeit aller
Lebewesen. Und es wird auch die Unordnung

die Zerstörung geschaffen - das, was
wir in unserer Alltagssprache das Böse
nennen. Es ist nicht wichtig zu wissen,
wann alles begann und auch nicht, wie alles
war... Was zählt, ist, dass wir heute am
Anfang stehen, dass wir alles fortwährend
neu schaffen, im Neuen und in der Monotonie

unserer Tage, im Gleichen und
Verschiedenen eines jeden Lebewesens.

Das Problem ist, dass wir denken, dass
der Anfang weit zurückliegt, dass uns der
Moment der ursprünglichen Schönheit
nicht zugänglich ist, dass der Beginn der
Schöpfung, an dem <alles gut war>, schon
zu weit weg ist, als dass wir ihn wieder
zurückholen könnten. Wir glauben, dass
dieser schöne, wunderbare Körper nur den
Mythen der Vergangenheit angehört und
nicht unserer Gegenwart. Was uns geblieben

ist, ist nur noch ein sündiger Körper, als
Erbe, als Zeichen, als Ursünde. Uns brandmarkt

der <Fall>, von dem sie uns erzählt
haben, der Fall aus der Höhe, ohne Strafer-
lass. Uns brandmarkt die Spaltung, die sich
zwischen uns aufgetan hat, diese immer
noch blutende Narbe, über die die Götter
hinüberspringen, weil wir keine Salbe zur
Heilung der Narben finden.

<Wer wird uns von diesem sündigen
Körper befreien?> Diese Frage bestimmt
uns stärker, als dass wir dankbar wären für
das aussergewöhnliche Wunder, das wir

und unsere kosmischen, erdverbundenen
menschlichen Körper sind. Wir sehen den
Anfang von allem als einen Punkt im
Gestern, der mit dem Heute unverbunden ist.
Wir verstehen ihn nicht als einen ständigen
Neuanfang in einer schwierigen Zeit.»3

Verbunden mit einem solch neuen
Schöpfungsverständnis, in dem wir uns als
Teil eines lebendigen Leibes verstehen,
verbunden mit der ganzen Erde, den Sternen,

dem Sonnensystem und dem ganzen
Kosmos, ist für Gebara eine globale
Verhaltensänderung. Diese muss aber bei
unseren lokalen Gewohnheiten anfangen,
«in unseren Häusern, in unserem kreativen
täglichen Tun, bei unseren Körpern. Wir
sollten anfangen, unsere Strassen als unsere

Körper zu empfinden, das Wasser, das
wir trinken, und die Luft, die wir atmen,
wie unseren eigenen Körper zu spüren,
unsere Nahrung. Wir sollten den Hunger von
anderen stärker als eigenen Hunger
empfinden, die Arbeitslosigkeit von anderen als
unsere Arbeitslosigkeit. Wir sollten einen
neuen gemeinschaftlicheren Begriff von
sozialer Gerechtigkeit entwickeln.»4

Die Verbindung des Globalen mit dem
Lokalen in unserer Schöpfungsvorstellung
könnte helfen, den schöpferischen Prozess
als einen lokalen Prozess wahrzunehmen,
der vom globalen nicht zu trennen ist: «Es
ist keine <Produktion> von einigen für
andere, was wieder auf Beherrschung hinauslaufen

würde, sondern effektive und affektive

Teilnahme an einem kreativen Prozess.
Schöpfung als einen Prozess zu verstehen,
der lange vor uns begann, von dem wir aber
integraler und notwendiger Bestandteil
sind, lässt keinen Raum mehr für das
Gefühl, dass wir nichts dagegen tun können,
dass imperialistische Politiker uns etwas
aufzwingen. Die Schöpfung als eine
dauernde Freisetzung von göttlicher Energie in
uns allen zu sehen, lässt uns in kollektiver
Form unsere lokale Verantwortung
übernehmen für die Schöpfung der Welt und für
uns selbst.»5

Das neue Schöpfungsverständnis, von
dem Gebara spricht, ist eine spirituelle
Haltung, die sowohl den metaphysischen
Dualismus von Gott und Welt wie auch die

136



Anthropozentrik der christlichen Theologie

- die Menschen sind das Zentrum und
die Herren der Schöpfung - grundlegend in
Frage stellt. In welcher Hinsicht ein
ökofeministischer Ansatz die Fundamente
der christlichen Theologie verändert und
zu welch neuen Bildern des Göttlichen, des
Menschseins, von Jesus und der christlichen

Botschaft vom Reich Gottes er nach
Gebaras Ansicht führt, soll der zweite Teil
dieses Beitrags zeigen.

2. Ökofeminismus und christliche
Theologie

a) Ein neues Verständnis des Göttlichen

Der Ökofeminismus und das mit ihm
verbundene Verständnis von der Schöpfung

hinterfragen eine christliche Theologie,

die Gott jenseits der Welt, über den
Menschen und Dingen stehend sieht. Ein
Gottesbild, das Gott als allmächtige,
unabhängige, autonome und unveränderbare
Person versteht, ist für Ivone Gebara ein
Produkt des Patriarchats. In einer
ökofeministischen Perspektive dagegen gibt es
keinen Raum für ein höchstes Wesen, das
über dem Leben steht. Wir sind vielmehr
Teil eines Geheimnisses, in dem wir leben
und sind, und das wir das Göttliche nennen.
Der ganzheitliche Ökofeminismus
unterstreicht, «dass Gott überall und deshalb
alles heilig ist»6. Gebara nennt diese Sicht
auch «Pan-en-theismus», das heisst: in
allem ist «Gott»; und nicht: alles ist «Gott».
Wären wir ein wenig mehr panentheistisch,
meint sie, dann hätten wir vielleicht auch
mehr Respekt vor den Menschen, vor
denen, die im Elend leben, vor der Natur, den
Flüssen und Meeren. Wir wären wohl auch
kontemplativer.

Gott, das Göttliche, ist für Gebara kein
Wesen, keine Person. Die Vorstellung von
Gott als Person entspringt ihrer Ansicht
nach dem Bedürfnis von uns Menschen,
alles, mit dem wir in Beziehung stehen, zu
personalisieren, unsere tiefsten Sehnsüchte
und Wünsche in göttlichen Personen
symbolisch verwirklicht zu sehen. Deshalb
sprechen wir zu Gott als Person.7 Gebara

stellt sich die Frage, was an der Vorstellung
Angst macht, dass Gott keine Person ist. Ist
es die Vorstellung, dass es nun keinen
«Gott» da oben mehr gibt, der in Anspruch
genommen werden kann für politische
Programme von rechts und links, dass es keinen

Gott mehr gibt, mit dem weltliche und
kirchliche Herren ihre Machtansprüche
rechtfertigten, indem sie Gott einzig,
universal und maskulin machten?

«Auf einmal gibt es den grossen Vater
nicht mehr, und die Religionen können
nicht mehr ihre imperialistischen
Unternehmungen mit ihm rechtfertigen, ihre
heiligen Städte, ihre Macht, die <von oben>
kommt, ihre Doktrin, mit der sie Wahrheit
beanspruchen. Und wenn dann plötzlich
klar wird, dass die Macht von oben in
Wirklichkeit nur von unten kommt, was
geschieht dann? Wenn Gott seinen Platz
wechselte und wir glaubten, dass er/sie/es,
diese geheimnisvolle Kraft, mitten unter
uns wohnte und in allem, was lebt?»8

Wenn wir das Göttliche in diesem Sinne
verstehen, dann kann keine Religion für
sich beanspruchen, die einzige und umfassende

Offenbarung des Göttlichen zu sein,
auch das Christentum nicht. Das
Christentum ist für Gebara eine, aber nicht die
einzige Offenbarung des göttlichen
Geheimnisses, in dem wir leben und sind. Alle
anderen Religionen sind ebenso Offenbarungen

des Göttlichen und enthüllen andere

Aspekte des göttlichen Geheimnisses,
des göttlichen Lebensprozesses, den wir
nie vollständig erfassen können.9

Wenn Gebara von Transzendenz spricht,
dann versteht sie Transzendenz neu als
Erfahrung des Geheimnischarakters des
menschlichen Lebens, als Erfahrung von
der Unverfügbarkeit des Lebens und der
Unmöglichkeit, es in seiner Ganzheit
abschliessend zu verstehen. Sie spricht aber
auch von der Erfahrung ethischer
Transzendenz, die sie als Einladung und Aufforderung

versteht, das Leben als höchsten
Wert anzusehen. Eine solche ethische
Transzendenz wird in menschlichen
Beziehungen erfahren, die uns transzendie-
ren, d.h. aus unserem Egoismus heraustreiben

und zur Solidarität und Liebe bewegen,

137



die unseren Horizont erweitern durch die
Erfahrung von tiefer Freude, von Schönheit

und einer leidenschaftlichen Liebe
zum Leben.10

Das Lied «Gracias a la vida - Dank sei
dem Leben» drückt etwas aus von der
fundamentalen Bejahung des Lebens, um die
es Ivone Gebara in ihrer ökofeministischen
Theologie geht, von der Kraft des Lebens,
von der Feier des Lebens - gerade
angesichts seiner Gefährdung, die in
Lateinamerika für die Mehrheit der Menschen
tägliche Realität ist.

b)Ein neues Menschenbild

Eine ökofeministische Theologie stellt
nicht nur das traditionelle christliche
Gottesbild, sondern auch die patriarchale
christliche Anthropologie in Frage. Diese
hat nicht nur einseitig den Mann zur Norm
und zum Massstab des Menschseins
gemacht; sie beinhaltet ausserdem eine
dualistische und pessimistische Sicht des
Menschen und der Welt, in welcher der Körper,
die irdische Geschichte, das menschliche
Dasein, das Weibliche gegenüber der
«höheren» Welt der Ideen, des Geistes, der
Seele und des Männlichen abgewertet
wird. Demgegenüber postuliert Gebara
eine ganzheitliche, egalitäre Anthropologie,

in der nicht der Mann, sondern Mann
und Frau im Zentrum stehen, in der beide
Geschlechter Subjekte der Geschichte und
Offenbarende des Göttlichen sind.

Eine ganzheitliche Anthropologie
respektiert nicht nur die Unterschiede und die
gegenseitige Bezogenheit von Frau und
Mann; sie anerkennt überhaupt die
Vielschichtigkeit sowie die geschichtliche und
kulturelle Vielfalt des Menschseins. Die
ganzheitliche Anthropologie beinhaltet
eine nicht-dualistische Sichtweise, die das
Menschsein als eine körperlich-geistige
Einheit versteht und von einer grundlegenden

Relationalität von allem, was existiert,
ausgeht. Dem christlichen Verständnis
vom Menschen als dem Herrscher über die
Erde stellt sie eine Sicht von den Menschen
als Teil der Erde gegenüber: «Wir
Menschen sind nicht die <Herren> der Schöp-

138

fung», wie die christliche Tradition uns
gelehrt hat. «Im Gegenteil, wir sind der
Gedanke der Erde, die Reflexion der Erde
über sich selbst.»11

Verbunden mit dieser ganzheitlichen
Anthropologie ist für Gebara auch eine
neue Sicht des Körpers, der in der christlichen

Theologie gegenüber dem Geist
abgewertet worden ist. Der Körper muss für
sie neuer Ausgangspunkt der Theologie
werden, denn vom Körper auszugehen,
heisst für sie, von der ersten Realität
auszugehen, die wir sind und erkennen. «Ich
plädiere für den Körper, den menschlichen,
lebendigen Körper - das Zentrum aller
Beziehungen. Für den Körper, dessen Schönheit

wir zu bejahen lernen, den wir nicht
länger als Hindernis für das Göttliche ansehen

das als reiner Geist gedacht wurde. Für
den Körper, den Ort der Ekstase, aber auch
der Unterdrückung, den Ort der Liebe und
des Hasses. Für den Körper als den Ort des
Gottesreiches und seiner Zeichen, als den
Ort der Auferstehung.»12

Doch die traditionelle Theologie gebärdet

sich wie in der Fremde, fern vom Körper,

ihrem Heimatland, schreibt Gebara
weiter. Ja, die Verbannung des Körpers galt
ihr stets als positiver Wert. Die Heimat der
Theologie ist der Geist, ihre Heimat ist ein
Mensch ohne Körper, Ebenbild eines Gottes

ohne Körper - und dies obwohl wir
wissen, dass Gott Fleisch, Körper geworden

ist. Doch dieser Beginn, die Inkarnation,

die Fleischwerdung Gottes, die sich
als Erlösung für die Körper erwiesen hat,
wurde schon bald in einen Kampf gegen
den Körper umgestaltet.

In diesem Kampf war der grosse Verlierer

der Körper der Frau. Ihr Körper, beladen

mit der Verwundung aller Körper, lebt
fern von der Theologie. Noch mehr als den
menschlichen Körper fürchtet und verachtet

die Männertheologie nämlich den Körper

der Frau. Ihr Körper wurde nicht als Ort
des Heils, sondern als Ort der Sünde
betrachtet. Vom Körper auszugehen, heisst
für Gebara deshalb, den Körper und
insbesondere den Frauenkörper zu erlösen,
«heisst ihn in der Schöpfung als zutiefst gut
annehmen, heisst, die Umarmung anneh-



men, die in der Erschütterung des Körpers
die Materie vergöttlicht... Vom Körper
ausgehen, bedeutet, den menschlichen Körper
als Ganzes erlösen: Mann und Frau.»13

Mit anderen Worten: Auch der weibliche
Körper und nicht wie bisher nur der
männliche Körper muss als Ort des Heils,
der göttlichen Gegenwart und des
Erlösungshandelns sichtbar gemacht werden.
Der Körper der Frau ist nicht mehr der
sündige Leib; er ist ebenso wie der Körper
des Mannes der Körper der Gnade - das

Fleisch, in dem das Göttliche sich inkar-
niert. Diese Tatsache gilt es endlich
Wirklichkeit werden zu lassen, ebenso wie die
biblische Botschaft, dass die Frau genauso
wie der Mann Ebenbild Gottes ist. In der
Perspektive des Reiches Gottes bedeutet
Erlösung des Körpers, für sein Heilwerden
einzutreten, für die Befreiung und die Lust
des Körpers von Frau und Mann; es bedeutet,

die göttliche Kraft auch in der menschlichen

Sexualität zu sehen und zu feiern.
Erlösung des Körpers heisst für Gebara
aber auch, für die Auferstehung und für das
Leben des Körpers von Frau und Mann zu
kämpfen, deren Körper in Lateinamerika
unter der Zwängen der kirchlichen Moral
gefangen sind, unter Armut und Hunger
leiden oder Gewalt und Ausbeutung ausgeliefert

sind.
Doch was ist mit dem Tod, mit unserer

Sterblichkeit, in dieser ökofeministischen
Sicht des Lebens und des Menschseins?
Wird die ökofeministische Perspektive uns
die Angst vor dem Tod nehmen, die trotz
der christlichen Verheissung von einem
ewigen Leben auch christliche Menschen
bedrängt? Gebara geht in einem Text mit
dem Titel «Warum der Tod?» dieser Frage
in sehr persönlicher und eindrücklicher
Weise nach:

«Bevor ich vom Tod sprechen kann,
muss ich zuerst von meiner Angst vor dem
Tod sprechen, von meinen negativen
Phantasien, meinem Erschauern, meinem
Zittern und meiner ahnenden Furcht... Die
Angst vor dem Tod ist die Angst davor, dass

uns genommen wird, was wir schätzen. Die
Angst vor dem Tod ist ein Schmerz, den ich
fühle, weil ich sterblich bin, weil ich aus

der Geschichte gehen muss oder meinen
Lieben zusehen muss, wie sie aus der
Geschichte gehen und ich zurückbleibe. Wird
die ökofeministische Perspektive es schaffen,

uns diese kalte Angst vor dem Tod zu
nehmen? Ich kann auf diese Frage nicht mit
Sicherheit antworten. Ich habe keine neuen
Sicherheiten in mir... Im Gegenteil: ich
geniesse es sogar, sie nicht zu haben. Das gibt
mir mehr Freiheit und lässt mich aufmerksam

für die kleinen Dinge des Alltags werden.

Ich weiss nur, dass es möglich ist,
etwas in uns zu ändern... Ich glaube, dass es

möglich ist, den Tod stärker als einen Teil
in uns zu integrieren, der zu allem Lebendigen

gehört... Aber es bleibt immer ein Leiden

zurück, ein geheimnisvolles Leiden an
der Abwesenheit, das in unseren Körpern,
in unserem Blut, unserem Atem, unserer
Sehnsucht verwoben ist mit der
Gegenwart Es bleibt die Angst vor dem
Unbekannten... Und doch: Die Dichter und
Dichterinnen besingen die Wichtigkeit des
Todes, weil er lehrt, den Augenblick zu
schätzen. Und nur weil die Dinge, die
Ereignisse, der Frühling, die Blumen, die
Menschen und die Liebe vergänglich sind,
können die Menschen überhaupt die
<Ewigkeit> eines Augenblickes geniessen,
das Heute, das Hier, das Jetzt... Wenn wir
perfekte, unsterbliche Wesen wären, gäbe
es das Neue in einem Lächeln nicht, die
Dankbarkeit, das Unerwartete, den Zufall,
das Glück... Wenn es den Tod nicht gäbe,
wie könnten wir eins sein, ein einziger
heiliger Körper, der die Erde und das Universum

ist? Wie könnten wir der Gesang der
Vögel, der Tanz der Schmetterlinge, die
Farbe der Veilchen, der Rosen, der Margeriten

sein? Wie wären wir das Wasser der
Quelle, das in unserem Blut fliesst, der
sanfte Wind, der uns atmen lässt? Wie wären

wir das Feuer, das uns anzieht, das sich
entzündet, ausgeht und verglüht? Wie wären

wir das Grün des Mooses und der Wälder,

die wachsen und wieder neu wachsen?
Der Tod, der heilige Tod, ist ein Teil des

Lebens, verwoben mit dem eigenen Leben,
er ist Teil desselben Fadens, und deswegen
ist er schön... eine geheimnisvolle, traurige
und grosse Schönheit.»14

139



c) Jesus und die Botschaft vom Reich
Gottes in ökofeministischer Sicht

Das Modell eines ganzheitlichen
Ökofeminismus führt Ivone Gebara dazu, auch
die Bedeutung von Jesus und die christliche

Botschaft vom Reich Gottes neu zu
verstehen. Jesus ist für sie nicht mehr der
einzige und universale Erlöser der ganzen
Menschheit, wie die triumphalistische und
traditionelle Deutung lautet, die von den
Kirchen während Jahrhunderten vertreten
wurde. Sie sieht in ihm auch nicht den
mächtigen Sohn Gottes, der am Kreuz starb
und sich dann in einen Herrscher verwandelte,

in dessen Namen verschiedenste
Völker dem christlichen Heil unterworfen
wurden. Jesus ist für Gebara auch kein
«übermenschliches» Wesen, von seinem
göttlichen Vater in die Welt gesandt,
sondern er stammte wie wir von dieser Erde -
mit der gleichen körperlichen Beschaffenheit,

die uns alle ausmacht.
Der Unterschied zwischen ihm und

anderen Menschen ist für Gebara nicht
metaphysischer oder ontologischer Art, sondern
ethischer und ästhetischer. Seine Menschlichkeit

und die Schönheit seiner Handlungen

unterscheiden ihn von andern. Sie
versinnbildlichen ein Modell von geschwisterlicher

und nicht-hierarchischer Macht, die
mit der Liebe für die Marginalisierten
beginnt, für jene ohne Nation, ohne Religion
oder «Gott», für die «Unreinen», die
Betrübten, die Hungrigen und Durstigen.
Die patriarchale Theologie hat versucht,
aus dem Propheten aus Nazaret, der sich
eingesetzt hat für die Errichtung einer Welt,
in der das Leben und die Würde eines jeden
Menschen sich entfalten kann, «etwas
mehr» zu machen, kritisiert Gebara, und
dieses «etwa mehr» muss als patriarchale
Konstruktion zurückgewiesen werden.
Denn nur so gelangen wir dahin, Jesus
seinen wahren Wert als menschliches Wesen
wiederzugeben, das uns vorgelebt hat, was
es heisst, Nachahmende Gottes, Töchter
und Söhne Gottes zu sein.15

Dasselbe gilt für die Bibel. Auch die
Bibel muss als menschliches und nicht als
göttliches Wort verstanden werden: «Die

Bibel ist nicht <das Wort Gottes>, sie ist das
Wort von Menschen über Gott»; aber in
diesem menschlichen Wort kommt Göttliches

zur Sprache. Denn dieses menschliche
Wort erzählt von göttlichen Werten wie
Gerechtigkeit, Liebe, Vergebung,
Zärtlichkeit, Barmherzigkeit, Verständnis,
Respekt, Solidarität, Brüderlichkeit und
Schwesterlichkeit. Das Evangelium ist die
Geschichte der Jesusbewegung; es ist eine
Sammlung von Geschichten, die von
Auferstehungshandlungen erzählen, d.h.
von Handlungen, durch die Menschen auf
unterschiedlichste Weise zu neuem Leben
aufstehen.16

Für Gebara ist Auferstehung überhaupt
der zentrale Schlüsselbegriff für das
Verständnis der Praxis der Jesusbewegung.
Auferstehung meint nicht nur jenes
Geschehen nach Jesu Tod; Auferstehung
bezeichnet vielmehr die kollektive Erfahrung
und Praxis der Jesusbewegung und der
ersten christlichen Gemeinden. Denn deren
Zentrum sind Auferstehungserfahrungen
und Auferstehungshandlungen gewesen,
die Todessituationen transzendierten und
neues Leben ermöglichten. Diese
Auferstehungspraxis gilt es nach Gebara
weiterzuführen, indem wir uns als
Christinnen und Christen innerhalb unserer
Geschichte und der jeweiligen konkreten
Situation, in der wir leben, ebenso
leidenschaftlich für das Leben engagieren.
Gebaras Verständnis von «Auferstehung»
führt also über die Fixierung auf Jesus
Christus hinaus und betont die weitergehende

Praxis der Auferstehung in den
individuellen und gemeinschaftlichen
Auferstehungshandlungen von Frauen und
Männern. Diese Auferstehungshandlungen
verkörpern sich im konkreten Alltag, im
leidenschaftlichen Engagement für das
Leben und in der Feier der Heiligkeit des
Lebens.17

«Auferstehung» meint für Gebara das,
was sie selber früher als «Reich Gottes»
bezeichnet hat. Anders als der «Reich-
Gottes-Begriff» ist das «Auferstehungskonzept»

jedoch nicht mit Konnotationen
patriarchaler Macht verbunden, die für
Gebara im Begriff «Reich» bzw. «Herrschaft

140



Gottes» mitschwingen. Dazu kommt, dass
«Reich Gottes» sowohl von den Kirchen
wie von der Theologie aus einer patriarchalen

Perspektive interpretiert wird: «In
Einklang mit den Werten des Gottesreiches zu
leben, mit anderen Worten: das Leben zu
achten, zu schützen und zu fördern, wird
darauf verkürzt, sich an die Normen zu
halten, wie sie im Rückgriff auf die Gestalt
des Vatergottes und auf die seines Sohnes
aufgestellt wurden. In solch einer religiösen

Struktur steht der Mann in einer grösseren

Nähe zur Gottheit als die Frau, und es

obliegt ihm, über alle Dinge zu herrschen
und sie in eine Ordnung zu bringen. Genau
das ist die Wirklichkeit sowohl in unseren
Kirchen als auch in der Theologie.»18

Demgegenüber ist der Begriff der
«Auferstehung» für Gebara egalitärer, da er
Frauen wie Männer gleichermassen als

Subjekte von Auferstehungserfahrungen
einschliesst, Frauen wie Männer gleichermassen

verantwortlich sieht für den Prozess

der Auferstehung als einer immerwährenden

Herausforderung, das Leben zu
achten und zu schützen und die todbringenden

Kräfte aufzudecken. «Auferstehung»,
verstanden als Bejahung des
fundamentalen Wertes des Lebens in all seinen
Dimensionen, betont aber nicht nur die
menschliche Verantwortung für dieses
Leben; der Begriff beinhaltet ebenso eine
neue Wertschätzung der Diesseitigkeit,
unserer gegenwärtigen Existenz als dem
einzigen Zeitpunkt, in dem unsere Suche nach
Glück und die Huldigung an das Leben
stattfinden; er bedeutet eine neue
Wertschätzung des Körpers von Frau und Mann
als dem Ort, wo Heil oder Unheil erfahren
und der Prozess der Auferstehung in Gang
gesetzt wird.19

Ein solcher Prozess der Auferstehung
geschieht gegenwärtig auch unter den
Frauen in Lateinamerika. Der geschichtliche

Aufbruch Abertausender von Frauen
in diesem Kontinent wird von Gebara
theologisch als Auferstehungsprozess
interpretiert, als Auferstehung des Körpers
der Frau in Bereiche hinein, die ihm bislang
verschlossen waren wie z.B. die Politik, die
Arbeitswelt, die Theologie: «Unter theo¬

logischem Gesichtspunkt kann man die
Ortsveränderung des Körpers der Frau hin
zu Orten, an denen er handeln und sich
ausdrücken kann, als Auferstehung sehen.
Dort, wo bisher kein Platz für ihn war, wo
er nicht vorkam, ja wo zu erscheinen ihm
verboten war, beginnt er aufzuerstehen...
Dorthin, wo Geschichte nicht geschah, wo
Erinnerung nicht erinnert und Gedächtnis
nicht gedacht wurde, dorthin kehrt der
Geist mit seinem starken Wehen heim und
weckt Frauen zu Grösserem auf, als es die
begrenzte Welt von Heim, Kindern und
Unterwerfung unter den Mann ist... Körper
von Frauen stehen auf und fangen an, von
Dingen zu reden, deren sie unfähig waren,
das Wort zu ergreifen, das ihnen verboten
war, Wege zu gehen, die ihnen versperrt
waren, zu schreien, wo der Befehl Schweigen

lautet, sich zu erheben, während sie
sitzen bleiben sollen, sich zu organisieren,
wo Unterwerfung das Gebot ist, und Neues
zu erwarten, wo man sie gelehrt hat, das
Alte zu wiederholen.»20

Diese Auferstehungspraxis ist nach
Gebara vor allem unter den armen Frauen zu
beobachten, welche die Mehrheit der
Armen auf dem lateinamerikanischen Kontinent

ausmachen und die sich in den
verschiedenen Volksbewegungen, den
Menschenrechtsbewegungen, in Quartiervereinen,

in Mütter-Clubs und Produktionskooperativen

engagieren. Durch ihre Aktivitäten

in diesen verschiedenen Bewegungen
haben viele der armen Frauen ein neues
Selbstwertgefühl entwickelt und sind sich
gleichzeitig ihrer Unterdrückung in Kirche
und Gesellschaft bewusst geworden. Sie
begannen deshalb, speziell auch für ihre
Rechte als Frauen zu kämpfen und sich
in Frauengruppen zusammenzuschliessen.
Das Teilen und Erzählen von
Lebensgeschichten in diesen Frauengruppen hat in
vielen Frauen nicht nur das Bewusstsein
geweckt, dass sie Subjekte ihrer
Geschichte und fähig sind, an der
Veränderung der Gesellschaft mitzuwirken,
sondern ebenso zur Entdeckung ihrer Würde
und ihres Wertes als Frauen geführt.

Diese Option der Frau für sich selbst,
das Wiedererlangen von Selbstbejahung

141



und Selbstliebe, ist für Ivone Gebara ein
notwendiger, unverzichtbarer Schritt auf
dem Weg zur Befreiung lateinamerikanischer

Frauen und der gesamten Gesellschaft.

Die Bekehrung der Frau zu sich
selbst, zu ihrem tiefsten Sein, ihren Wurzeln,

ihrer Geschichte, ihrem Körper und
ihrem Denken ist ein Schritt auf dem Weg
in eine Zukunft der Gerechtigkeit und des
erfüllten Lebens, der nicht ein für allemal
erfolgt, sondern immer wieder neu getan
werden muss.

Weitere Schritte bestehen im Widerstand
der Frauen gegen die politischen und
gesellschaftlichen Mächte des Todes, in der
«Logik des Lebens», die in ihren Handlungen

zum Ausdruck kommt. Anders als die
dominierende patriarchale «Logik der
Macht» ist die «Logik des Lebens» eine
integrierende, auf die Erhaltung und
Bewahrung des Lebens gerichtete Logik. Die
Logik des Lebens zeigt sich u.a. in der
Kreativität und Überlebenskraft der armen
Frauen, in ihrer Fähigkeit zu Solidarität, zu
gelebter Schwesterlichkeit und Gemeinschaft

sowie in der spirituellen Kraft der
Hoffnung, die sie miteinander teilen. Das
alles sind Zeichen für eine andere Welt, die
langsam im Entstehen ist, gute Nachrichten,

die auf die Gute Nachricht von einem
Leben in Fülle und Gerechtigkeit hinweisen,

von der die christliche Tradition
spricht.

d)Die Gute Nachricht in den hellen
und dunklen Seiten des Lebens

Die Gute Nachricht in der christlichen
Tradition hat für Gebara mit den guten
Dingen im Leben zu tun, die uns die Schönheit

des Lebens sehen lassen. Die Gute
Nachricht ist nichts Statisches, keine
Wiederholung der Zeichen, die zur Zeit Jesu
geschehen sind. Ihre Zeichen müssen
vielmehr in jeder Zeit wieder neu entdeckt
werden - inmitten der hellen und dunklen
Seiten unseres Lebens, inmitten all der
schlechten Nachrichten, die uns täglich
überfluten, inmitten von Leid und
Unsicherheit -, wenn plötzlich etwas
geschieht, das uns aufrichtet, unsere Hoff¬

nung nährt und uns hilft weiterzuleben.
«Die Gute Nachricht oder die Guten
Nachrichten sind wie Lichtblitze, die uns den
Weg erhellen und uns die Schönheit des
Lebens trotz aller Leiden vor Augen
führen.»21

Die Gute Nachricht für Frauen erwächst
einerseits aus ihnen selbst. Sie entsteht aus
ihrem Kampfgegen Unterdrückung und all
das, was ein Leben in Fülle bedroht, durch
ihre Suche nach einer alternativen Gesellschaft

und neuen Beziehungen zwischen
Männern und Frauen, zur Erde und zum
ganzen Kosmos, aus ihren weltweiten
Zusammenschlüssen gegen das System der
Zerstörung, das uns alle beherrscht.22

Andererseits begegnet uns die Gute
Nachricht in unvorhergesehenen Ereignissen,

die wir nicht erwartet haben und die
aufeinmal unseren Lebensrhythmus verändern.

Wenn etwas geschieht, das unsere
Schmerzen erleichtert, unsere Herzen mit
Freude erfüllt und uns nach dem Rhythmus
der Musik tanzen lässt, den unsere eigenen
Körper vorgeben: «Wir nehmen die Gute
Nachricht auf und werden selber Gute
Nachricht in Form einer guten Neuigkeit,
eines guten gemeinsamen Essens, eines

guten Weines, einer Umarmung, eines
schönen Klangs, in Form eines Festes oder
einer zärtlichen Geste. Die Gute Nachricht
setzt sich in unserem Alltag aus kleinen
Begebenheiten zusammen, die oft
unvorhergesehen sind, die unsere Stimmung
heben und uns die Welt mit den Augen der
Zärtlichkeit und des Mitleids sehen
lassen.»23

Die Zukunft, nach der wir uns sehnen,
wird jetzt schon aufgebaut, glaubt Ivone
Gebara, wenn wir uns in Geschwisterlichkeit,

mit Fröhlichkeit und Poesie für eine
Ethik des Lebens einsetzen. Der «neue
Himmel» und die «neue Erde» sind immer
im Werden. Sie entstehen heute und werden

morgen im Entstehen sein, wenn wir
das Leben auf andere Weise wahrnehmen
und feiern, wenn wir unser Leben täglich
erneuern mit Güte, Verantwortungsgefühl,
Dankbarkeit und grosser Leidenschaft und
nicht nachlassen im Bemühen, das kostbare

Leben zu schützen, das in uns und in

142



allen Lebewesen ist und uns mit dem ganzen

Kosmos verbindet.

1 Vgl. Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Ökofeminismus.

Interview mit Ivone Gebara, in: Bärbel Fünfsinn/
Christa Zinn (Hg.), Das Seufzen der Schöpfung.
Ökofeministische Beiträge aus Lateinamerika, Hamburg
1998, S.20.
2 Vgl. Ivone Gebara, Ecofeminism, in: Letty M. Russell

and J. Shannon Clarkson (Hg.), Dictionary ofFeminist

Theologies, Louisville/Kentucky 1996, S. 76.
3 Ivone Gebara, Das Seufzen der Schöpfung und unser
Seufzen, in: Bärbel Fünfsinn/Christa Zinn (Hg.), Das
Seufzen der Schöpfung. Ökofeministische Beiträge aus
Lateinamerika, Hamburg 1998, S. 28f.
4 Ebd., S. 33.
5 Ebd.,S.33f.
6 Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Ökofeminismus,
a.a.O., S.22.
7 Vgl. Gebara, ebd.
8 Ivone Gebara, Das Seufzen der Schöpfung und unser
Seufzen, a.a.O., S. 31.
9 Vgl. Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Ökofeminismus,

a.a.O., S. 24.
10 Vgl. Ivone Gebara, The Face of Transcendence as a
Challenge to the Reading of the Bible in Latin America,
in: Elisabeth Schüssler Fiorenza (Hg.), Searching the
Scriptures, Vol. 1: A Feminist Introduction, New York
1993, S. 179f.
11 Vgl. Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Ökofeminismus,

a.a.O., S. 21.

12 Ivone Gebara, Der Körper - neuer Ausgangspunkt
für die Theologie, in: FAMA. Feministisch-theologische

Zeitschrift, Heft 4/1997, Basel 1997, S. 14.
13 Ebd., S. 15.
14 Ivone Gebara, Warum der Tod?, in: Bärbel
Fünfsinn/Christa Zinn (Hg.), Das Seufzen der Schöpfung,
a.a.O., S.79/8H.
15 Vgl. Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Ökofeminismus,

a.a.O., S. 23f., sowie Ivone Gebara, The Face of
Transcendence as a Challenge to the Reading of the
Bible in Latin America, a.a.O., S. 184.
16 Vgl. Mary Judith Ress, Ganzheitlicher Ökofeminismus,

a.a.O., S. 24., sowie Ivone Gebara, The Face of
Transcendence as a Challenge to the Reading of the
Bible in Latin America, a.a.O., S. 180.
17 Vgl. Ivone Gebara,The Face of Transcendence as a

Challenge to the Reading of the Bible in Latin America,
a.a.O., S. 181-183.
18 Ivone Gebara, «Steh aufund geh!» Vom Weg
lateinamerikanischer Frauen, in: Christel Voss-Goldstein/
Horst Goldstein (Hg.), Schwestern über Kontinente.
Aufbruch der Frauen: Theologie der Befreiung in
Lateinamerika und feministische Theologie hierzulande,
Düsseldorf 1991, S. 71.
19 Vgl. Ivone Gebara, The Face of Transcendence as a

Challenge to the Reading of the Bible in Latin America,
a.a.O., S.182L
20 Ivone Gebara, «Steh aufund geh!», a.a.O., S. 62/64.
21 Ivone Gebara, Die Gute Nachricht in den hellen und
dunklen Seiten des Lebens, in: Bärbel Fünfsinn/Christa
Zinn (Hg.), Das Seufzen der Schöpfung, a.a.O., S. 117.
22 Vgl. ebd.
23 Vgl. Gebara, ebd., S. 117f.

«Und das Wort ward Fleisch.» Das bedeutet ja: Gott ist in der ganzen Bibel nicht die
ruhende Idee, die kalt und rein über der Welt thront, sondern der Lebendige, der in die
Geschichte, in das Menschenwesen eingeht, dort Taten tut, dort Mensch wird... Nichts ist
in meinen Augen falscher als zu sagen, das Reich Gottes sei kein Bestandteil der
Geschichte, da es doch, zum Unterschied von der blossen ruhenden Idee, gerade das
Wesen des Reiches Gottes ist, in die Geschichte einzugehen...

(Leonhard Ragaz, Sinn und Werden der religiös-sozialen Bewegung, Zürich 1936, S. 31 f.)

143


	Ökofeminismus - eine Spiritualität des Lebens : zur Theologie von Ivone Gebara

