Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 3

Artikel: "Eine Swatch ist faszinierend, aber ihre Zeit mag ich nicht"
Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144158

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

«Eine Swatch ist faszinierend, aber ihre Zeit mag

ich nicht»

Dieser Text von Al Imfeld, Schriftsteller, Soziologe, Theologe und nebst vielen anderen
Berufen und Eigenschaften auch Mitglied der Redaktionskommission der Neuen Wege,
gibt einen iiberarbeiteten Vortrag wieder, den der Autor am 23. September 1998 im
Romero-Haus in Luzern gehalten hat. Seine zehn Thesen kreisen um den mythischen
Zeitbegriff der Menschen in Afrika. Der Beitrag leistet eine Ubersetzungsarbeit, die
mancherlei Missverstindnisse klart und vor allem deutlich macht, dass und warum fiir

afrikanische Menschen die Vergangenheit wichtiger ist als die Zukunft.

Einstimmung

«Eine Swatch ist faszinierend, aber ihre
Zeit mag ich nicht.» Dieses Zitat habe ich
vor Jahren aus Nordnigeria nach Hause
mitgebracht. Es stammt von einer Fulbe,
die auf dem Platz sitzend eine Form von
Restaurant betrieb. Ihren Namen weiss ich
nicht. Typisch. Aber sie sitzt so klar vor mir
auf dem Boden, dass ich sie sofort wieder-
erkennen wiirde. Es war eine Marktfrau,
die Saucen und Suppen kochte und anbot.
Es war die beste Sauce in ganz Maiduguri.
Und alle — wenn man sie fragte, wo es gut
zu essen gebe — empfahlen sie.

Der Hintergrund des Zitats ist folgender.
Ich trug eine Swatch, und die Frau wusste,
was eine Swatch ist. Sie war aufgeklért und
keineswegs weltfremd. Fiir sie war diese
Uhr ein erstrebenswertes Schmuckstiick.
Die Zeit — wieso brauchte sie diese? Sie
begann nach Sonnenuntergang zu kochen.
Vorher ging es nicht; die Tradition sprach
dagegen. Bei ihr wusste man, dass es —um
es europdisch auszudriicken — am besten
um 21 Uhr herum war. Dann wurde ver-
kauft und serviert, bis keine Géste mehr da
waren. Falls sie zuviel gekocht hatte, gab es
gegen Schluss die doppelte Portion. Denn
weg musste alles. Keine Sauce wurde auf
den nichsten Tag aufgespart. Jeder Tag be-
gann neu und die Vorginge waren stets

Red.

dieselben: Genug Kriuter zusammentra-
gen, Yamwurzeln einkaufen und etwas Zie-
gen- oder Schaffleisch beschaffen. Aus
Yamwurzeln oder Kassawa entsteht das
Lieblingsgericht Fufu, das sind weisse Bél-
le, die in die Sauce getunkt werden. Die
andere Variante ist Gari, die aus Maniok-
gries entsteht. Beide Gerichte werden vor-
gekocht, denn sie miissen etwas giren, und
sie miissen zu richtigen klebrigen Béllchen
werden. Nichts jedoch geht ohne Sauce; die
Saucen bedeuten alles. Sie lassen Miihsal
und somit auch die Zeit vergessen.

Ich muss all das beschreiben und tue es
mit Genuss. Auch das gehort zu Afrika:
Statt einer westlichen Definition kommt
das Umschreiben und Umkreisen, statt ei-
nes Begriffs die Vorstellung und vor allem
die Erinnerung. So kann zum Beispiel Es-
sen mindestens dreierlei bedeuten: einer-
seits rein pragmatisch und ungeschont das
Uberleben,das immer dasselbe ist und aus-
macht, ohne zu sprechen, hastig und weg
geht es, fast ein Zeichen des Zwangs und
der Langeweile; andererseits ein mysti-
scher Akt, der ins Zeitlose geht, weitergeht
und weitergeht — geniisslich. Und drittens:
Essen hat stark mit Erinnern zu tun. Wir
spiiren, dass wir bereits auf verschiedene
Zeitbegriffe gestossen sind.

Es gibt zudem verschiedene Zeiten —
selbst bei uns. Es gibt bei uns Menschen,

85



die lieben und sammeln Uhren, ohne dass
ihnen diese oder jene oder gar unsere Zeit
passt. So geht es auch Menschen auf dem
afrikanischen Kontinent. Sie lieben Acces-
soires und Schmuck. Hitte ich im Hinter-
land afrikanischer Nationen Uhren zu ver-
kaufen, ich wiirde statt der Zeit Schmuck
verkaufen oder auf den Zifferblittern
Sternbilder oder gar Fabeltiere eingravie-
ren lassen. Aber auch Sternbilder und selbst
Schmuck werden zu einer Form der Zeit,
der Schmuck als Begleitung zur Hochzeit
und spiter als eine Lebensbegleitung zu
den Ahnen.

These 1: Das gewohnliche Volk siidlich
der Sahara lebt (noch) in einer anderen
Zeit. Es ist keine geschichtliche, sondern
eine mythische Zeit.

«Es war einmal.» Der Religionswissen-
schaftler kennt diese Zeit als das «in illo
tempore». Am besten driickt es das Engli-
sche aus: Once upon a time: also einmal
und iiber aller Zeit oder jenseits von Zeit.
Katholische Gldaubige moégen sich noch
daran erinnern, als das Evangelium in der
Messe mit dem «in illo tempore» begann
und somit aller Geschichte enthoben wur-
de. Deshalb tat ihnen ein Rudolf Bultmann
mit seiner radikalen Entmythologisierung
besonders weh. Je mehr alles in die Ge-
schichte hineingezogen wurde, desto mehr
kamen historische Probleme auf. Das ge-
naue Wann und die Daten spielten vorher
kaum eine Rolle. Es war unbedeutend, ob
das Evangelium genau zur Zeit Jesu aufge-
zeichnet wurde oder wie Jesus im zeitge-
schichtlichen Kontext stand.

Das «in illo tempore» spielt nicht in ei-
nem Raum der direkten Geschichte; es ist
verklirt oder abgeklart, schwebt iiber der
irdischen Wirklichkeit und ist deshalb aus-
sermenschlich oder heilig. Das ist denn
auch der zweite Grundbegriff: das Heilige
gegen das Profane. Dieser Begriff des Hei-
ligen schliesst Ehrfurcht, Geheimnisvolles
und Unfassbares ein. Das Heilige ist mit
dem Jenseits verbunden und leibt und lebt
nicht auf dieser Welt.

Der grosse Religionswissenschaftler

86

Mircea Eliade hat in seinem Klassiker
«Das Heilige und das Profane» (1957) die-
se verschiedenen Dimensionen ein fiir alle
Mal klargemacht. Dazu kam der Gegensatz
zum «in illo tempore» — ndamlich das «hic
et nunc». Wer mythisch denkend lebt,
setzt dieses «hic et nunc» kaum in unseren
Raum und hebt es von unserer westlichen
Zeit ab. Die Welten gehen einfach ineinan-
der iiber. «Hic et nunc» ist eine andere
Form der Vergegenwiirtigung; eine Gegen-
wartsform, die Bantusprachen bestens
kennen.

Somit erkldrt sich von selbst, dass der
afrikanische Griot kein Historiker ist, son-
dern ein Mythologe oder gar Mystagoge.
Er erzdhlt Heldengeschichten; alles ist
tiberhdht und an Hierarchien gebunden. Er
wiirde nicht liber den kleinen und einfa-
chen Menschen singen.

Als ich letztes Jahr zusammen mit einem
der bekanntesten Griot aus dem Sahel, So-
tegui, auf der Biihne stand und wir abwech-
selnd erzihlten, spiirte ich diese zwei Wel-
ten wie nie zuvor. Meine Geschichten han-
delten von kleinen Menschen hier und dort;
seine von einstigen Konigen und Fiirsten,
Helden und Jagern aus dem Malireich. Sei-
ne Geschichten entstammten der mythi-
schen Welt und Zeit; meine der Jetztzeit
und der Alltagsgeschichte. Der Unter-
schied liegt nicht bei der Zeit allein; er
durchdringt selbst den Raum, denn beide
gehoren eng zusammen: sein Raum ist un-
geografisch, meiner liegt klar im Napfge-
biet.

These 2: Diese andere Denkart ent-
springt einer anderen Herrschaftsstruk-
tur. In dieser Form der besonderen Zeit
ist der Herrscher ein Heiliger oder Sa-
krosankter. Das Bose spielt keine Rolle.
Im Riickblick kommt es ohnehin nicht
von ihm, sondern von bosen Miichten.

Solche Denk- und Mentalitatsstrukturen
wirken sich auf heutige Machtstrukturen
aus. Ein mythischer Held kann nicht abdan-
ken; er muss von den Hohen her entthront

werden, nicht von Menschen, sondern vom
Schicksal.



Eine politische Wahl ist nackte Ge-
schichte, keine Mythologie. Hier kommt
der Stimmzettel mit dem Kreuz hinein; das
Salben ersetzte einst all das. So kommt es,
dass sich selbst barbarische Tyrannen als
Werkzeuge der Gotter und nicht des Volkes
verstehen. Mental gibt es noch keine De-
mokratie; alles bleibt vorderhand ein Spek-
takel der Gotter und Geister, der Ahnen und
irgendwie der Prihistorie.

Auch ihr Wirken sehen diese Regieren-
den in den Hénden des Schicksals. Schick-
sal 1st ein mythischer Begriff, der Gotter
und Volk umgreift. Noch immer sind die
historischen Gestalten Mystagogen und
Mythologeme. Mythen konnen sich wie-
derholen. Geschichte jedoch ist einmalig.
Sundjata, der mythische Begriinder des
Mali-Reichs im 13. Jahrhundert, lebt und
setzt sich fort wie ein Religionsstifter. Wer
immer in Guinea, Mali oder Niger von
heute regieren will, muss seine Verwandt-
schaft auf ihn zuriickfiihren, um sich legiti-
mieren zu kénnen. Dazu braucht es zwei
wichtige Dinge: den Stammbaum und den
Griot. Genauso verhilt es sich im siidlichen
Afrika mit Chaka, von dem wir — obwohl
zu Beginn des 19. Jahrhunderts agierend —
weder Geburts- noch Todesdatum kennen.

Die ganze Gewalt und Grausamkeit im
heutigen Afrika verliert daher die zeitliche
Dimension der Geschichte. All das spielt
sich irgendwo in der Mythologie ab, und
diese wird immer iiberhoht und dramati-
siert. Das Drama wird zur gewaltigen Go6t-
tergeschichte. Der wilde Gott rast, totet und
frisst. Ob 30 oder 300 oder 3000 Opfer, ist
irrelevant. Selbst Zahlen haben hier eine
ganz andere Bedeutung als bei uns im We-
sten. Was Kaiser Bokassa tat oder wie sich
Idi Amin benahm, das ist zum grossen Teil
Geschichte bloss fiir uns; fir afrikanische
Menschen sind es notwendige Ubertrei-
bungen und Dramaturgien. Der Tod eines
Familienmitglieds ist auch fiir diese Men-
schen schrecklich; wenn es dazu noch an-
dere Familien betrifft, werden sie Teil einer
tibermenschlichen Tragodie; da spielen
Zahlen keine Rolle mehr. Das Ganze ist
sehr leicht mit dem christlichen Martyrolo-
gium in der mittelalterlichen Kirche, spiter

weltergefiihrt im Brevier der Priester mit
der ersten Lesung bis um 1960, zu verglei-
chen. So ganz ernst, also historisch, nahm
diese Legenden keiner; blod waren die
Priester auch nicht alle; ein Schmunzeln
gehorte dazu.

Ich weiss, dass diese Hypothese gefihr-
lich sein kann. Es ist der Versuch einer
Deutung, die wir endlich wagen miissen
und die einiges zur Frage sagt: Warum die-
se liberdimensionierten Grausamkeiten?
Eines diirfen wir nicht vergessen, dass
Raum und Zeit im heutigen Afrika durch-
einander sind, sich im Ubergang auf zwei
Denkebenen befinden — auf dem langen
und langsamen Weg zur Geschichte.

These 3: Weil zwei Welten und Denkwei-
sen frontal zusammenstossen, sind Tiir
und Tor zu Missverstindnissen offen.
Wir reden etwa von historischen Bewiil-
tigungen, fiir viele Afrikaner bedeutet es
die Vernichtung von Mythen.

Falls — wie hier angenommen — Raum
und Zeit anders in der Vorstellung afrikani-
scher Menschen sind, dann fehlt uns der
direkte Vergleich mit unseren westlichen
Kulturen von heute. Aber auch diese haben
einen Vorgang der Entmythologisierung
und der Aufklarung hinter sich. Ein Riick-
blick auf diese Vorgiinge kann uns zu einem
afrikanischen Verstindnis behilflich sein.

Ich wage zu behaupten, dass afrikani-
sche Menschen von heute sich mit Mythen
und nicht mit Historie auseinandersetzen
und dass das der Grund ist, warum sie —
von uns aus gesehen — nicht iiber den Kolo-
nialismus hinauskommen. Sie brauchen
zur Erklirung einer fast unldsbaren Wirk-
lichkeit eine Uberhohung und eine Fortset-
zung von etwas, das beide Seiten verste-
hen. Genauso wie die Sklavenzeit, die hi-
storisch gesehen durcheinandergeworfen
wird. Es miisste lingst zu Differenzierun-
gen von europdischer, arabischer und afri-
kanischer Sklaverei kommen. Aber: Diffe-
renzierungen kann ein Mythos nicht brau-
chen. Unter historischer Analyse der Skla-
venzeit verstehe ich den Einbezug aller
Beteiligten, Faktoren und Zeitbedingthei-

87



ten. Ohne solche Analysen wird alles para-
dox oder gar bizarr, vor allem wenn Mythi-
sches und Historisches auf eine monetére
Ebene gestellt werden.

These 4: Auf solchem etwas konfusen
Denkhintergrund scheint eine Erinne-
rungsarbeit unmoglich. Und dennoch
spielt Erinnerung in allen afrikanischen
Denkweisen eine grosse Rolle. Aber es ist
eine Erinnerung an Bilder und nicht an
Fakten, an dramatische Vorginge und
nicht an Details.

Wiederum mdochte ich diese Denkweise
mit christlichen Vorgdngen, vor allem mit
dem christlichen Abendmahl, vergleichen.
Christus gibt seinen Jiingern den Auftrag:
«Tut dies zu meiner Erinnerung.» So ent-
standen all die vielen Abendmahlsbilder.
Alle waren wichtig und richtig. Sie waren
keine Historienmalereien, hatten nichts mit
heutigen Fotografien zu tun; Memorialien
sind dennoch ernst zu nehmen.

Hier geht es selten um historische Ge-
nauigkeit; sie sind exemplarisch und ideell,
Meditationsbilder und Mandala. Afrikani-
sche Menschen gehen eher so vor, wie wir
es von Tragodien und Theaterstiicken her
gewohnt sind. Deshalb verstehen sie So-
phokles und Shakespeare so gut. Es geht
um ein exemplarisches Aufzeigen, also um
ein Beispiel fiir alle, pars pro toto und eine
Anamnese von Schuld als Ganzem, weder
von Details noch von einer genauen Zeit;
einfach um ein Erleben des Ausgestossen-
seins oder des Verachtetwerdens mag es
gehen.

Wenn wir es konkret und genau in Zeit
und Raum gestellt sehen, ist es auf afrikani-
scher Seite symbolisch und exemplarisch,
typologisch und stellvertretend, kosmisch
oder generalisierend gemeint. Hier stossen
zwel ganz verschiedene Schuldbegriffe
aufeinander. Somit wiire ein ganz anderes
Wiedergutmachungsgespriach  (Restituti-
on) zu fithren. Mit dem anderen Zeitbegriff
wird sowohl Busse als auch Wiedergutma-
chung anders begriffen, was zu vielen
Missverstandnissen Anlass gibt. Heute
wird einfach alles auf der Ebene des Geldes

88

gelost. Irgendwie licherlich, diese Ebene
spielt zwar eine Rolle, aber sie fiithrt noch
und noch zu Missverstindnis und Abnei-
gung, Hass und Rassismus.

Bei afrikanischen Menschen fand die
Versohnung an Grabern statt und es ging
um ein Opfer fiir die Ahnen. Diese Riten
gibt es zwar noch immer, aber die Ahnen
und Geister haben sich modernisiert; in-
zwischen haben sie Whisky und Coca Cola
trinken gelernt.

These S: Fiir afrikanische Menschen ist
die Kontinuitiit wichtig — dass es weiter-
geht und zwar so wie bis jetzt.

Die Zeit darf nicht allein sein; man darf
sie nicht verwaisen lassen. Die Zeit muss
mit Musik und Tanz erzeugt und begleitet
werden. Zeit allein wire das Schrecklich-
ste, das es geben kann. Auch bei den Grie-
chen war Chronos einer der Furchtbarsten.

Immer hat mich tiberrascht, wie Salva-
dor Dalis fliessende Uhren gern in afrika-
nische Schulzimmer gehéngt wurden, Un-
begleitet ist diese Zeit wie eine Uber-
schwemmung oder eine Geroll-Lawine.

Deshalb muss diese Zeit bei allen Uber-
gingen in Kontrolle gehalten werden. Fiir
wichtige Ubergiinge benétigen afrikani-
sche Menschen Gesellschaft oder Beglei-
tung, bei der Geburt, beim Ubergang zum
Erwachsensein, zur Heirat oder zum Ster-
ben.

Bei Ubergiingen liisst man das Alte mit
dabei, bis das Neue sich etabliert hat. Revo-
[utionen mit totalem Abbruch des Alten
gibt es auf diesem Kontinent nicht. Aber
war solches iiberhaupt irgendwo auf der
Welt jemals moglich? Im Afrikanischen
kann es eigentlich keine Revolutionen und
Briiche geben.

Vergangenheit ist nie vorbei. Immer ist
sie mit uns. Darin liegt der Kern des Ahnen-
begriffs.Ohne diese Ahnen kann keine afri-
kanische Zeit verstanden werden. Sie ragen
in unsere Geschichte hinein; das Wichtig-
ste lebt im Hintergrund, der fiir uns nicht
ausmachbar, sondern bloss erahnbar ist.
Die Ahnen leben {iber uns, den jetzt Leben-
den, weiter.



These 6: Ohne Ahnen kann keine afrika-
nische Zeit begriffen werden. Sie sind
eigentlich die Wirkenden; sie bestimmen
das Geschehen. Und sie sind mit uns wie
Antipoden.

An die Zukunft denken ist Flucht aus der
Verantwortung, ist Verrat oder — sanfter
ausgedriickt — eine Beleidigung der Ver-
gangenheit. Die Ahnen leben liber uns fort.
Sie sind die Speerspitze. Sie leben mit uns,
den Verwandten, momentan. Nicht du als
einzelner Mensch bestimmst, wie alles
weitergehen wird. Die Ahnen sind es, und
sie wollen das Jetzt. Daher ist ein Zukunfts-
denken bloss sehr vage vorhanden.

Die Zukunft ist menschenleer. Men-
schen mit Beziigen zu Ahnen gibt es nur bis
heute, also nur bis zum «hic et nunc». Diese
Zeit kann nicht wie in unserem Denken ins
Futurum erweitert werden. Das Nachher ist
unbedeutend. Ist das westliche und mittel-
ostliche Denken sehr stark apokalyptisch
oder eschatologisch geprigt, so erweist
sich afrikanischer Glaube als ein immer-
wihrendes Kontinuum. Schon deshalb,
well alle Ahnen gleich sind und alle weiter-
leben wollen. Das tun sie jedoch nur, solan-
ge jemand an sie denkt, nachdem sie aus
dieser Welt verschwunden sind. Das ist der
Grund, warum Stammbiume eine derart
wichtige Rolle spielen. Selbst das Wort
«roots» hat in den afrikanischen (Bantu-)
Sprachen eine andere Bedeutung als bei
uns. Dieses Verstidndnis hat erneut mit my-
thischem Denken zu tun.

Das macht es uns auch so schwer, afrika-
nischen Menschen einen Entwicklungspro-
zess — ohne Bezug zu Ahnen - oder ein
Planen in die Zukunft zu erkldren. Alle
afrikanischen Fiinfjahrespline, die Regie-
rungen von Zimbabwe bis Nigeria oder von
Uganda bis Senegal erstellen, sind nutzlos.
Abstrakt kann nach afrikanischer Art keine
Zukunft entwickelt werden — ausser mit
einer Leitlinie, die fragen lasst: Wieviele
Kinder braucht es dazu?

Die Bevolkerungsfrage muss auf diesem
Hintergrund gesehen werden. Es braucht
soviele Kinder, dass mindestens das eine
oder andere liberlebt, dass der Stammbaum

weitergeht. Ein Verzicht auf Nachkommen
ist unvorstellbar oder Selbstmord. Vor uns
die Leere, hinter uns die Ahnen.

These 7: Zeit und vor allem der Umgang
mit ihr wird zur Machtdemonstration.
Macht lisst warten. Das ist afrikanisches
Zeitverstindnis.

Wenn der Hauptling ruft, ist Verspitung
schwere Beleidigung. Einem Maidchen
oder einer Frau gegeniiber spiter zu kom-
men, ist Manifestation der Macht.

Dieses Gehabe wird heute von Politi-
kern dem Volk gegeniiber angewandt. Ein
Minister ldsst dich bis zu drei Stunden war-
ten. Das soll zeigen, dass er viel zu tun hat
und dass du letztlich unwichtig fiir ithn bist.
Du kannst jedoch nicht sagen, dass der
Chef ohnehin 2 Stunden zu spit kommt,
und statt um 8 erst um 10 Uhr erscheinen.
Wichtig ist auch hier wieder, dass du zuvor-
derst in der Reihe bist. Kdmest du spiter,
wire dein Platz verspielt. Warten ist eine
wichtige Respekterzeugung. Dass diese er-
zwungen werden kann, gehort auch zu
afrikanischer Denkart.

Zeit und vor allem der Umgang mit ihr
wird zur Machtdemonstration. Macht 1dsst
warten: das ist weitgehend afrikanisches
Verstindnis.

These 8: Religion hat stets Zeit eingeteilt.

In Afrika haben wir drei grosse Religio-
nen: die traditionelle, den Islam und das
Christentum. Von der traditionellen Religi-
on war bereits im Zusammenhang mit Ah-
nen und Ubergingen die Rede.

Der Islam enthilt mindestens drei wich-
tige Zeitmerkmale. Fiinfmal am Tag (und
das genau nach dem Mond bestimmt) soll
der Gldubige beten. Der wichtigste Tag ist
der Freitag mit dem Freitagsgebet in der
Moschee. Jedes Jahr kommt der 40tigige
Fastenmonat Ramadan hinzu, terminlich
ebenfalls vom Mond bestimmt. Da es hiess,
der Mensch miisse Sonne oder Mond se-
hen, entstand in Landern mit einer grosse-
ren Bewolkung als in Saudiarabien eine
neue mythologische Gebarensweise (bis

89



zum Anheuern eines Flugzeugs, um den
Sonnenaufgang frither oder iiberhaupt zu
sehen). Die Fastenzeit und der Haj, einmal
im Leben eine Pilgerfahrt nach Mekka, pré-
gen in Afrika den ganzen Sahelgiirtel, das
Horn, die Suahelikiiste und grosse Gegen-
den im Norden von Nigeria und Kamerun.
Das Christentum kam mit anderen Zei-
ten, die ldngst bei bestimmten Bevolke-
rungsschichten afrikanisiert sind. Weih-
nachten hat den ganzen Kontinent (inkl.
Islam) erobert. Ostern mit der Auferste-
hung Christi ist ein wichtiger Tag gewor-
den. Die Wocheneinteilung und die Jahres-
zdhlung wurden christlich beeinflusst.

These 9: Zeit geht mit und du mit ihr.

Da Zeit nichts Absolutes ist, hat jede
Kultur ihr besonderes Zeitverstiandnis. Un-
ser Zeitverstandnis war seit Ende des letz-
ten Jahrhunderts, seit der Industrialisierung
und dem Einfiihren der Stechuhr, an die
Uhr gebunden. Aber auch wir befinden uns
in Verdnderung. Scheinbar zihlen immer
mehr Hundertstelsekunden. Wir beginnen
elektronisch zu leben. Beispiel: Leichtath-
letik- oder Autorennen konnen bloss noch
elektronisch gemessen werden. Die gute
alte Stoppuhr ist Geschichte. Der Mensch
kann eine Tausendstelsekunde nicht wahr-
nehmen.

These 10: Auch afrikanische Menschen
entrinnen der Zeit nicht. Sie wird bloss
anders eingestuft und gemessen. Jedoch
einfach von afrikanischer Zeit zu spre-
chen ist gefahrlich und unsinnig. Man-
ches haben im Laufe der Geschichte
auch Europier erlebt. Doch dieselbe Zeit
kommt nie zuriick.

Was bei uns als Verspdtung verstanden
wird, einfach als afrikanische Zeit zu erkla-
ren, ist Unsinn. Die Zeit hat einen anderen
Bezug oder ist stets mit Beziigen verkniipft.

Zwischen Alt und Jung klafft der Zeitbe-
griff immer mehr auseinander. Genau wie
einst bei uns. «Frith am Morgen» oder «um
4 Uhr» hiess traditionell etwa dann, wenn
die Héhne bereits zwei- oder dreimal ge-

90

kriht hatten. Es waren Beziige zur Agrar-
kultur auf dem Land. In der Stadt werden
die Bezugssysteme verdndert und so
kommt zu Beginn manches durcheinander.

Ein Beispiel ist mir eindriicklich geblie-
ben. Da liess vor Jahren ein afrikanischer
Schiedsrichter ein Fussballspiel iiber eine
Viertelstunde nachspielen. Scheinbar ver-
gass er sich und wollte die Chance zu einem
Ausgleich geben. Oder stimmte seine Uhr
nicht? Erstaunlich war bloss, dass er das
laute Larmen der Zuschauer nicht zu inter-
pretieren verstand.

Ob die Menschen Afrikas wollen oder
nicht, sie werden in allen Lindern in unsere
Zeit hineingenommen. Wer Radio hort,
wird in die Zeit genommen. Dann und dann
sind die BBC-Nachrichten oder Lokal-
Nachrichten. Das Fernsehen ist genauso
strikt. Mit dem aufkommenden Handy
kommt auch die Berechnung, wann jemand
anzurufen ist und wieviel die Minute ko-
stet. Auch in der Schweiz hat das Radio
einmal die Zeit verdndert; das Fernsehen
hat es wiederum getan. Lange gab es selbst
bei uns Kirchenglocken, die religidse Zeit
mit unserer Zeit verbanden: etwa das Ange-
lus- oder Abendlduten.

Schluss

Auch afrikanische Menschen entrinnen
der Zeit nicht. Sie wird bloss anders einge-
stuft und gemessen.

Was bei uns als Verspitung verstanden
wird, einfach als afrikanische Zeit zu erkli-
ren, ist Unsinn. Die Zeit hat einen anderen
Bezug oder ist stets mit Beziigen verkniipft.

Zwischen Alt und Jung klafft der Zeitbe-
griff immer mehr auseinander. Genau wie
einst bei uns. «Frith am Morgen» oder «um
4 Uhr» hiess traditionell: dann, wenn die
Hihne bereits zwei- oder dreimal gekréht
hatten. Es sind die Beziige auf dem Land. In
der Stadt werden die Bezugssysteme ver-
dndert und so kommt zu Beginn manches
durcheinander.

Wie wird Zeit in Afrika weitergehen oder
in unserem historischen Sinn langsam in
neue Zeiten und Ridume hineinkommen?
Wir wissen es nicht.



Gibt es etwa zum Ubergang eine Mi-
schung von mythischer und historischer
Zeit? Ich weiss es auch nicht.

Braucht der Mensch siidlich der Sahara
unsere Zeit? Wahrscheinlich schon,denn er
ahmt den Europder nach und bekommt
mehr und mehr Inferioritdtskomplexe, weil
er im Kopieren nicht mehr zu folgen ver-
mag, ins Durcheinander gerit.

Wenn also wir Christen oder Européerin-
nen nach einer afrikanischen Zeit fragen,
miissen wir wissen, dass es keine urafrika-
nische Zeit mehr gibt. Afrikanische und
islamische Zeit sind in weiten Gegenden
ineinandergeflossen, vor allem die zwei
Extrempunkte dieser Kulturzeiten: die Zeit
der Ahnen und die islamische Endzeit. Da
jedoch der Islam selbst bis heute in der
mythischen Zeit geblieben ist, ging das mit
dem Afrikanischen relativ leicht und gut
einher.

Insofern muss und darf ich am Ende
dieser Analyse modifizieren: Es gibt auf
diesem Kontinent neben der afrikanischen
Zeit (und diese ist mit dem Ahnenverstind-
nis engstens verkniipft) auch eine islami-
sche und christliche Zeit. Alle drei Zeiten
gehoren daher zum «Afrikanischen».

Ginge ich noch tiefer, dann miisste ich
abermals unterscheiden zwischen pastora-
ler oder Hirtenzeit und einer Hackbauern-
zeit. Stidafrika und (ein wenig bloss) Nami-
bia plus Katanga im Kongo kiimen gar mit
einer Bergbauzeit dazu.

Damit sehen wir abermals, dass Zeit ne-
ben anderem stark von zwei Faktoren mit-
gepragt wird: Es gibt die Zeit der Religion
und die Zeit der Landwirtschaft, spéter ge-
folgt von der Zeit der Wirtschaft und Indu-
strie.

In diesem Sinne sehen wir ganz Kklar,
dass Afrika nicht als Kontinent und auch
nicht, weil ein grosser Teil der Bevolke-
rung schwarz ist, in sich eine andere Zeit
hat. Afrikas Zeiten gehen dauernd und
iiberall in andere Zeiten iiber. Afrikas Zei-
ten mogen bloss zyklisch zu den anderen
verschoben sein.

Das Sinnvollste, was ich also sagen darf,
ist wohl, dass Afrikas Zeit in vielem zu
anderen Kulturen zeitverriickt ist, nicht
ahistorisch, sondern insgesamt betrachtet
von einer besonderen Geschichte und so-
mit von einer immer wieder anderen Zeit
gepriagt ist. Ceterum censeo; Afrikanische
Menschen stehen an einem Ubergang.

Viele Manager suchen Prestige und Bewunderung. Sie wollen die Grossten sein, ein

egomanischer Grossenwahn hat sie ergriffen.

Ein grosser Teil der Fusionen von heute sind auf psychische Impulse zuriickzufithren, die
ich Grossenwahn genannt habe. Sie haben doch in der Schweiz ein fabelhaftes Beispiel mit

den beiden Grossbanken.

Eine Bank soll nicht gross sein, sie soll solide sein. Ausserdem ist bei solchen Entscheiden
auch noch Habgier dabei. Normalerweise erhohen sich nach einer Grossfusion die Beziige

der beteiligten Manager.

(Helmut Schmid, in: Weltwoche, 11. Februar 1999)

91



	"Eine Swatch ist faszinierend, aber ihre Zeit mag ich nicht"

