
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 3

Artikel: "Eine Swatch ist faszinierend, aber ihre Zeit mag ich nicht"

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144158

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144158
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeld

«Eine Swatch ist faszinierend, aber ihre Zeit mag
ich nicht»

Dieser Text von AI Imfeld, Schriftsteller, Soziologe, Theologe und nebst vielen anderen
Berufen und Eigenschaften auch Mitglied der Redaktionskommission der Neuen Wege,
gibt einen überarbeiteten Vortrag wieder, den der Autor am 23. September 1998 im
Romero-Haus in Luzern gehalten hat. Seine zehn Thesen kreisen um den mythischen
Zeitbegriff der Menschen in Afrika. Der Beitrag leistet eine Übersetzungsarbeit, die
mancherlei Missverständnisse klärt und vor allem deutlich macht, dass und warum für
afrikanische Menschen die Vergangenheit wichtiger ist als die Zukunft. Red.

Einstimmung

«Eine Swatch ist faszinierend, aber ihre
Zeit mag ich nicht.» Dieses Zitat habe ich
vor Jahren aus Nordnigeria nach Hause
mitgebracht. Es stammt von einer Fulbe,
die auf dem Platz sitzend eine Form von
Restaurant betrieb. Ihren Namen weiss ich
nicht. Typisch. Aber sie sitzt so klar vor mir
auf dem Boden, dass ich sie sofort
wiedererkennen würde. Es war eine Marktfrau,
die Saucen und Suppen kochte und anbot.
Es war die beste Sauce in ganz Maiduguri.
Und alle - wenn man sie fragte, wo es gut
zu essen gebe - empfahlen sie.

Der Hintergrund des Zitats ist folgender.
Ich trug eine Swatch, und die Frau wusste,
was eine Swatch ist. Sie war aufgeklärt und
keineswegs weltfremd. Für sie war diese
Uhr ein erstrebenswertes Schmuckstück.
Die Zeit - wieso brauchte sie diese? Sie
begann nach Sonnenuntergang zu kochen.
Vorher ging es nicht; die Tradition sprach
dagegen. Bei ihr wusste man, dass es - um
es europäisch auszudrücken - am besten
um 21 Uhr herum war. Dann wurde
verkauft und serviert, bis keine Gäste mehr da
waren. Falls sie zuviel gekocht hatte, gab es

gegen Schluss die doppelte Portion. Denn
weg müsste alles. Keine Sauce wurde auf
den nächsten Tag aufgespart. Jeder Tag
begann neu und die Vorgänge waren stets

dieselben: Genug Kräuter zusammentragen,

Yamwurzeln einkaufen und etwas
Ziegen- oder Schaffleisch beschaffen. Aus
Yamwurzeln oder Kassawa entsteht das

Lieblingsgericht Fufu, das sind weisse Bälle,

die in die Sauce getunkt werden. Die
andere Variante ist Gari, die aus Maniok-
gries entsteht. Beide Gerichte werden
vorgekocht, denn sie müssen etwas gären, und
sie müssen zu richtigen klebrigen Bällchen
werden. Nichts jedoch geht ohne Sauce; die
Saucen bedeuten alles. Sie lassen Mühsal
und somit auch die Zeit vergessen.

Ich muss all das beschreiben und tue es
mit Genuss. Auch das gehört zu Afrika:
Statt einer westlichen Definition kommt
das Umschreiben und Umkreisen, statt
eines Begriffs die Vorstellung und vor allem
die Erinnerung. So kann zum Beispiel
Essen mindestens dreierlei bedeuten: einerseits

rein pragmatisch und ungeschönt das
Überleben, das immer dasselbe ist und
ausmacht, ohne zu sprechen, hastig und weg
geht es, fast ein Zeichen des Zwangs und
der Langeweile; andererseits ein mystischer

Akt, der ins Zeitlose geht, weitergeht
und weitergeht - genüsslich. Und drittens:
Essen hat stark mit Erinnern zu tun. Wir
spüren, dass wir bereits auf verschiedene
Zeitbegriffe gestossen sind.

Es gibt zudem verschiedene Zeiten -
selbst bei uns. Es gibt bei uns Menschen,

85



die lieben und sammeln Uhren, ohne dass
ihnen diese oder jene oder gar unsere Zeit
passt. So geht es auch Menschen auf dem
afrikanischen Kontinent. Sie lieben Accessoires

und Schmuck. Hätte ich im Hinterland

afrikanischer Nationen Uhren zu
verkaufen, ich würde statt der Zeit Schmuck
verkaufen oder auf den Zifferblättern
Sternbilder oder gar Fabeltiere eingravieren

lassen. Aber auch Sternbilder und selbst
Schmuck werden zu einer Form der Zeit,
der Schmuck als Begleitung zur Hochzeit
und später als eine Lebensbegleitung zu
den Ahnen.

These 1: Das gewöhnliche Volk südlich
der Sahara lebt (noch) in einer anderen
Zeit. Es ist keine geschichtliche, sondern
eine mythische Zeit.

«Es war einmal.» Der Religionswissenschaftler

kennt diese Zeit als das «in ilio
tempore». Am besten drückt es das Englische

aus: Once upon a time: also einmal
und über aller Zeit oder jenseits von Zeit.
Katholische Gläubige mögen sich noch
daran erinnern, als das Evangelium in der
Messe mit dem «in ilio tempore» begann
und somit aller Geschichte enthoben wurde.

Deshalb tat ihnen ein RudolfBultmann
mit seiner radikalen Entmythologisierung
besonders weh. Je mehr alles in die
Geschichte hineingezogen wurde, desto mehr
kamen historische Probleme auf. Das
genaue Wann und die Daten spielten vorher
kaum eine Rolle. Es war unbedeutend, ob
das Evangelium genau zur Zeit Jesu
aufgezeichnet wurde oder wie Jesus im
zeitgeschichtlichen Kontext stand.

Das «in ilio tempore» spielt nicht in
einem Raum der direkten Geschichte; es ist
verklärt oder abgeklärt, schwebt über der
irdischen Wirklichkeit und ist deshalb aus-
sermenschlich oder heilig. Das ist denn
auch der zweite Grundbegriff: das Heilige
gegen das Profane. Dieser Begriff des
Heiligen schliesst Ehrfurcht, Geheimnisvolles
und Unfassbares ein. Das Heilige ist mit
dem Jenseits verbunden und leibt und lebt
nicht auf dieser Welt.

Der grosse Religionswissenschaftler

86

Mircea Eliade hat in seinem Klassiker
«Das Heilige und das Profane» (1957) diese

verschiedenen Dimensionen ein für alle
Mal klargemacht. Dazu kam der Gegensatz
zum «in ilio tempore» - nämlich das «hie
et nunc». Wer mythisch denkend lebt,
setzt dieses «hie et nunc» kaum in unseren
Raum und hebt es von unserer westlichen
Zeit ab. Die Welten gehen einfach ineinander

über. «Hie et nunc» ist eine andere
Form der Vergegenwärtigung; eine
Gegenwartsform, die Bantusprachen bestens
kennen.

Somit erklärt sich von selbst, dass der
afrikanische Griot kein Historiker ist,
sondern ein Mythologe oder gar Mystagoge.
Er erzählt Heldengeschichten; alles ist
überhöht und an Hierarchien gebunden. Er
würde nicht über den kleinen und einfachen

Menschen singen.
Als ich letztes Jahr zusammen mit einem

der bekanntesten Griot aus dem Sahel, So-
tegui, auf der Bühne stand und wir abwechselnd

erzählten, spürte ich diese zwei Welten

wie nie zuvor. Meine Geschichten
handelten von kleinen Menschen hier und dort;
seine von einstigen Königen und Fürsten,
Helden und Jägern aus dem Malireich. Seine

Geschichten entstammten der mythischen

Welt und Zeit; meine der Jetztzeit
und der Alltagsgeschichte. Der Unterschied

liegt nicht bei der Zeit allein; er
durchdringt selbst den Raum, denn beide
gehören eng zusammen: sein Raum ist un-
geografisch, meiner liegt klar im Napf
gebiet.

These 2: Diese andere Denkart
entspringt einer anderen Herrschaftsstruktur.

In dieser Form der besonderen Zeit
ist der Herrscher ein Heiliger oder
Sakrosankter. Das Böse spielt keine Rolle.
Im Rückblick kommt es ohnehin nicht
von ihm, sondern von bösen Mächten.

Solche Denk- und Mentalitätsstrukturen
wirken sich auf heutige Machtstrukturen
aus. Ein mythischer Heldkann nicht abdanken;

er muss von den Höhen her entthront
werden, nicht von Menschen, sondern vom
Schicksal.



Eine politische Wahl ist nackte
Geschichte, keine Mythologie. Hier kommt
der Stimmzettel mit dem Kreuz hinein; das
Salben ersetzte einst all das. So kommt es,
dass sich selbst barbarische Tyrannen als
Werkzeuge der Götter und nicht des Volkes
verstehen. Mental gibt es noch keine
Demokratie; alles bleibt vorderhand ein Spektakel

der Götter und Geister, der Ahnen und
irgendwie der Prähistorie.

Auch ihr Wirken sehen diese Regierenden

in den Händen des Schicksals. Schicksal

ist ein mythischer Begriff, der Götter
und Volk umgreift. Noch immer sind die
historischen Gestalten Mystagogen und
Mythologeme. Mythen können sich
wiederholen. Geschichte jedoch ist einmalig.
Sundjata, der mythische Begründer des
Mali-Reichs im 13. Jahrhundert, lebt und
setzt sich fort wie ein Religionsstifter. Wer
immer in Guinea, Mali oder Niger von
heute regieren will, muss seine Verwandtschaft

auf ihn zurückführen, um sich
legitimieren zu können. Dazu braucht es zwei
wichtige Dinge: den Stammbaum und den
Griot. Genauso verhält es sich im südlichen
Afrika mit Chaka, von dem wir - obwohl
zu Beginn des 19. Jahrhunderts agierend -
weder Geburts- noch Todesdatum kennen.

Die ganze Gewalt und Grausamkeit im
heutigen Afrika verliert daher die zeitliche
Dimension der Geschichte. All das spielt
sich irgendwo in der Mythologie ab, und
diese wird immer überhöht und dramatisiert.

Das Drama wird zur gewaltigen
Göttergeschichte. Der wilde Gott rast, tötet und
frisst. Ob 30 oder 300 oder 3000 Opfer, ist
irrelevant. Selbst Zahlen haben hier eine
ganz andere Bedeutung als bei uns im
Westen. Was Kaiser Bokassa tat oder wie sich
Idi Amin benahm, das ist zum grossen Teil
Geschichte bloss für uns; für afrikanische
Menschen sind es notwendige Übertreibungen

und Dramaturgien. Der Tod eines
Familienmitglieds ist auch für diese
Menschen schrecklich; wenn es dazu noch
andere Familien betrifft, werden sie Teil einer
übermenschlichen Tragödie; da spielen
Zahlen keine Rolle mehr. Das Ganze ist
sehr leicht mit dem christlichen Martyrolo-
gium in der mittelalterlichen Kirche, später

weitergeführt im Brevier der Priester mit
der ersten Lesung bis um 1960, zu vergleichen.

So ganz ernst, also historisch, nahm
diese Legenden keiner; blöd waren die
Priester auch nicht alle; ein Schmunzeln
gehörte dazu.

Ich weiss, dass diese Hypothese gefährlich

sein kann. Es ist der Versuch einer
Deutung, die wir endlich wagen müssen
und die einiges zur Frage sagt: Warum diese

überdimensionierten Grausamkeiten?
Eines dürfen wir nicht vergessen, dass
Raum und Zeit im heutigen Afrika
durcheinander sind, sich im Übergang auf zwei
Denkebenen befinden - auf dem langen
und langsamen Weg zur Geschichte.

These 3: Weil zwei Welten und Denkweisen

frontal zusammenstossen, sind Tür
und Tor zu Missverständnissen offen.
Wir reden etwa von historischen
Bewältigungen, für viele Afrikaner bedeutet es
die Vernichtung von Mythen.

Falls - wie hier angenommen - Raum
und Zeit anders in der Vorstellung afrikanischer

Menschen sind, dann fehlt uns der
direkte Vergleich mit unseren westlichen
Kulturen von heute. Aber auch diese haben
einen Vorgang der Entmythologisierung
und der Aufklärung hinter sich. Ein Rückblick

aufdiese Vorgänge kann uns zu einem
afrikanischen Verständnis behilflich sein.

Ich wage zu behaupten, dass afrikanische

Menschen von heute sich mit Mythen
und nicht mit Historie auseinandersetzen
und dass das der Grund ist, warum sie -
von uns aus gesehen - nicht über den
Kolonialismus hinauskommen. Sie brauchen
zur Erklärung einer fast unlösbaren
Wirklichkeit eine Überhöhung und eine Fortsetzung

von etwas, das beide Seiten verstehen.

Genauso wie die Sklavenzeit, die
historisch gesehen durcheinandergeworfen
wird. Es müsste längst zu Differenzierungen

von europäischer, arabischer und
afrikanischer Sklaverei kommen. Aber:
Differenzierungen kann ein Mythos nicht
brauchen. Unter historischer Analyse der
Sklavenzeit verstehe ich den Einbezug aller
Beteiligten, Faktoren und Zeitbedingthei-

87



ten. Ohne solche Analysen wird alles paradox

oder gar bizarr, vor allem wenn Mythisches

und Historisches auf eine monetäre
Ebene gestellt werden.

These 4: Auf solchem etwas konfusen
Denkhintergrund scheint eine
Erinnerungsarbeit unmöglich. Und dennoch
spielt Erinnerung in allen afrikanischen
Denkweisen eine grosse Rolle.Aber es ist
eine Erinnerung an Bilder und nicht an
Fakten, an dramatische Vorgänge und
nicht an Details.

Wiederum möchte ich diese Denkweise
mit christlichen Vorgängen, vor allem mit
dem christlichen Abendmahl, vergleichen.
Christus gibt seinen Jüngern den Auftrag:
«Tut dies zu meiner Erinnerung.» So
entstanden all die vielen Abendmahlsbilder.
Alle waren wichtig und richtig. Sie waren
keine Historienmalereien, hatten nichts mit
heutigen Fotografien zu tun; Memorialien
sind dennoch ernst zu nehmen.

Hier geht es selten um historische
Genauigkeit; sie sind exemplarisch und ideell,
Meditationsbilder und Mandala. Afrikanische

Menschen gehen eher so vor, wie wir
es von Tragödien und Theaterstücken her
gewohnt sind. Deshalb verstehen sie
Sophokles und Shakespeare so gut. Es geht
um ein exemplarisches Aufzeigen, also um
ein Beispiel für alle, pars pro toto und eine
Anamnese von Schuld als Ganzem, weder
von Details noch von einer genauen Zeit;
einfach um ein Erleben des Ausgestossen-
seins oder des Verachtetwerdens mag es

gehen.
Wenn wir es konkret und genau in Zeit

und Raum gestellt sehen, ist es auf afrikanischer

Seite symbolisch und exemplarisch,
typologisch und stellvertretend, kosmisch
oder generalisierend gemeint. Hier stossen
zwei ganz verschiedene Schuldbegriffe
aufeinander. Somit wäre ein ganz anderes
Wiedergutmachungsgespräch (Restitution)

zu führen. Mit dem anderen Zeitbegriff
wird sowohl Busse als auch Wiedergutmachung

anders begriffen, was zu vielen
Missverständnissen Anlass gibt. Heute
wird einfach alles auf der Ebene des Geldes

gelöst. Irgendwie lächerlich, diese Ebene
spielt zwar eine Rolle, aber sie führt noch
und noch zu Missverständnis und Abneigung,

Hass und Rassismus.
Bei afrikanischen Menschen fand die

Versöhnung an Gräbern statt und es ging
um ein Opfer für die Ahnen. Diese Riten
gibt es zwar noch immer, aber die Ahnen
und Geister haben sich modernisiert;
inzwischen haben sie Whisky und Coca Cola
trinken gelernt.

These 5: Für afrikanische Menschen ist
die Kontinuität wichtig - dass es weitergeht

und zwar so wie bis jetzt.

Die Zeit darf nicht allein sein; man darf
sie nicht verwaisen lassen. Die Zeit muss
mit Musik und Tanz erzeugt und begleitet
werden. Zeit allein wäre das Schrecklichste,

das es geben kann. Auch bei den Griechen

war Chronos einer der Furchtbarsten.
Immer hat mich überrascht, wie Salvador

Dalis fliessende Uhren gern in afrikanische

Schulzimmer gehängt wurden. Un-
begleitet ist diese Zeit wie eine
Überschwemmung oder eine Geröll-Lawine.

Deshalb muss diese Zeit bei allen
Übergängen in Kontrolle gehalten werden. Für
wichtige Übergänge benötigen afrikanische

Menschen Gesellschaft oder Begleitung,

bei der Geburt, beim Übergang zum
Erwachsensein, zur Heirat oder zum Sterben.

Bei Übergängen lässt man das Alte mit
dabei,bis das Neue sich etabliert hat.
Revolutionen mit totalem Abbruch des Alten
gibt es auf diesem Kontinent nicht. Aber
war solches überhaupt irgendwo auf der
Welt jemals möglich? Im Afrikanischen
kann es eigentlich keine Revolutionen und
Brüche geben.

Vergangenheit ist nie vorbei. Immer ist
sie mit uns. Darin liegt der Kern des
Ahnenbegriffs Ohne diese Ahnen kann keine
afrikanische Zeit verstanden werden. Sie ragen
in unsere Geschichte hinein; das Wichtigste

lebt im Hintergrund, der für uns nicht
ausmachbar, sondern bloss erahnbar ist.
Die Ahnen leben über uns, den jetzt Lebenden,

weiter.



These 6: Ohne Ahnen kann keine afrikanische

Zeit begriffen werden. Sie sind
eigentlich die Wirkenden; sie bestimmen
das Geschehen. Und sie sind mit uns wie
Antipoden.

An die Zukunft denken ist Flucht aus der
Verantwortung, ist Verrat oder - sanfter
ausgedrückt - eine Beleidigung der
Vergangenheit. Die Ahnen leben über uns fort.
Sie sind die Speerspitze. Sie leben mit uns,
den Verwandten, momentan. Nicht du als
einzelner Mensch bestimmst, wie alles
weitergehen wird. Die Ahnen sind es, und
sie wollen das Jetzt. Daher ist ein Zukunftsdenken

bloss sehr vage vorhanden.
Die Zukunft ist menschenleer.

Menschen mit Bezügen zu Ahnen gibt es nur bis
heute, also nur bis zum «hie et nunc». Diese
Zeit kann nicht wie in unserem Denken ins
Futurum erweitert werden. Das Nachher ist
unbedeutend. Ist das westliche und
mittelöstliche Denken sehr stark apokalyptisch
oder eschatologisch geprägt, so erweist
sich afrikanischer Glaube als ein
immerwährendes Kontinuum. Schon deshalb,
weil alle Ahnen gleich sind und alle weiterleben

wollen. Das tun sie jedoch nur, solange

jemand an sie denkt, nachdem sie aus
dieser Welt verschwunden sind. Das ist der
Grund, warum Stammbäume eine derart
wichtige Rolle spielen. Selbst das Wort
«roots» hat in den afrikanischen (Bantu-)
Sprachen eine andere Bedeutung als bei
uns. Dieses Verständnis hat erneut mit
mythischem Denken zu tun.

Das macht es uns auch so schwer,
afrikanischen Menschen einen Entwicklungspro-
zess - ohne Bezug zu Ahnen - oder ein
Planen in die Zukunft zu erklären. Alle
afrikanischen Fünfjahrespläne, die
Regierungen von Zimbabwe bis Nigeria oder von
Uganda bis Senegal erstellen, sind nutzlos.
Abstrakt kann nach afrikanischer Art keine
Zukunft entwickelt werden - ausser mit
einer Leitlinie, die fragen lässt: Wieviele
Kinder braucht es dazu?

Die Bevölkerungsfrage muss auf diesem
Hintergrund gesehen werden. Es braucht
soviele Kinder, dass mindestens das eine
oder andere überlebt, dass der Stammbaum

weitergeht. Ein Verzicht auf Nachkommen
ist unvorstellbar oder Selbstmord. Vor uns
die Leere, hinter uns die Ahnen.

These 7: Zeit und vor allem der Umgang
mit ihr wird zur Machtdemonstration.
Macht lässt warten. Das ist afrikanisches
Zeitverständnis.

Wenn der Häuptling ruft, ist Verspätung
schwere Beleidigung. Einem Mädchen
oder einer Frau gegenüber später zu kommen,

ist Manifestation der Macht.
Dieses Gehabe wird heute von Politikern

dem Volk gegenüber angewandt. Ein
Minister lässt dich bis zu drei Stunden warten.

Das soll zeigen, dass er viel zu tun hat
und dass du letztlich unwichtig für ihn bist.
Du kannst jedoch nicht sagen, dass der
Chef ohnehin 2 Stunden zu spät kommt,
und statt um 8 erst um 10 Uhr erscheinen.
Wichtig ist auch hier wieder, dass du zuvorderst

in der Reihe bist. Kämest du später,
wäre dein Platz verspielt. Warten ist eine
wichtige Respekterzeugung. Dass diese
erzwungen werden kann, gehört auch zu
afrikanischer Denkart.

Zeit und vor allem der Umgang mit ihr
wird zur Machtdemonstration. Macht lässt
warten: das ist weitgehend afrikanisches
Verständnis.

These 8: Religion hat stets Zeit eingeteilt.

In Afrika haben wir drei grosse Religionen:

die traditionelle, den Islam und das
Christentum. Von der traditionellen Religion

war bereits im Zusammenhang mit Ahnen

und Übergängen die Rede.
Der Islam enthält mindestens drei wichtige

Zeitmerkmale. Fünfmal am Tag (und
das genau nach dem Mond bestimmt) soll
der Gläubige beten. Der wichtigste Tag ist
der Freitag mit dem Freitagsgebet in der
Moschee. Jedes Jahr kommt der 40tägige
Fastenmonat Ramadan hinzu, terminlich
ebenfalls vom Mond bestimmt. Da es hiess,
der Mensch müsse Sonne oder Mond
sehen, entstand in Ländern mit einer grösseren

Bewölkung als in Saudiarabien eine
neue mythologische Gebarensweise (bis

89



zum Anheuern eines Flugzeugs, um den
Sonnenaufgang früher oder überhaupt zu
sehen). Die Fastenzeit und der Haj, einmal
im Leben eine Pilgerfahrt nach Mekka, prägen

in Afrika den ganzen Sahelgürtel, das
Horn, die Suaheliküste und grosse Gegenden

im Norden von Nigeria und Kamerun.
Das Christentum kam mit anderen Zeiten,

die längst bei bestimmten
Bevölkerungsschichten afrikanisiert sind.
Weihnachten hat den ganzen Kontinent (inkl.
Islam) erobert. Ostern mit der Auferstehung

Christi ist ein wichtiger Tag geworden.

Die Wocheneinteilung und die
Jahreszählung wurden christlich beeinflusst.

These 9: Zeit geht mit und du mit ihr.

Da Zeit nichts Absolutes ist, hat jede
Kultur ihr besonderes Zeitverständnis. Unser

Zeitverständnis war seit Ende des letzten

Jahrhunderts, seit der Industrialisierung
und dem Einführen der Stechuhr, an die
Uhr gebunden. Aber auch wir befinden uns
in Veränderung. Scheinbar zählen immer
mehr Hundertstelsekunden. Wir beginnen
elektronisch zu leben. Beispiel: Leichtathletik-

oder Autorennen können bloss noch
elektronisch gemessen werden. Die gute
alte Stoppuhr ist Geschichte. Der Mensch
kann eine Tausendstelsekunde nicht
wahrnehmen.

These 10: Auch afrikanische Menschen
entrinnen der Zeit nicht. Sie wird bloss
anders eingestuft und gemessen. Jedoch
einfach von afrikanischer Zeit zu sprechen

ist gefährlich und unsinnig. Manches

haben im Laufe der Geschichte
auch Europäer erlebt. Doch dieselbe Zeit
kommt nie zurück.

Was bei uns als Verspätung verstanden
wird, einfach als afrikanische Zeit zu erklären,

ist Unsinn. Die Zeit hat einen anderen
Bezug oder ist stets mit Bezügen verknüpft.

Zwischen Alt und Jung klafft der Zeitbegriff

immer mehr auseinander. Genau wie
einst bei uns. «Früh am Morgen» oder «um
4 Uhr» hiess traditionell etwa dann, wenn
die Hähne bereits zwei- oder dreimal ge¬

kräht hatten. Es waren Bezüge zur Agrarkultur

auf dem Land. In der Stadt werden
die Bezugssysteme verändert und so
kommt zu Beginn manches durcheinander.

Ein Beispiel ist mir eindrücklich geblieben.

Da liess vor Jahren ein afrikanischer
Schiedsrichter ein Fussballspiel über eine
Viertelstunde nachspielen. Scheinbar
vergass er sich und wollte die Chance zu einem
Ausgleich geben. Oder stimmte seine Uhr
nicht? Erstaunlich war bloss, dass er das
laute Lärmen der Zuschauer nicht zu
interpretieren verstand.

Ob die Menschen Afrikas wollen oder
nicht, sie werden in allen Ländern in unsere
Zeit hineingenommen. Wer Radio hört,
wird in die Zeit genommen. Dann und dann
sind die BBC-Nachrichten oder Lokal-
Nachrichten. Das Fernsehen ist genauso
strikt. Mit dem aufkommenden Handy
kommt auch die Berechnung, wann jemand
anzurufen ist und wieviel die Minute
kostet. Auch in der Schweiz hat das Radio
einmal die Zeit verändert; das Fernsehen
hat es wiederum getan. Lange gab es selbst
bei uns Kirchenglocken, die religiöse Zeit
mit unserer Zeit verbanden: etwa das Angelus-

oder Abendläuten.

Schluss

Auch afrikanische Menschen entrinnen
der Zeit nicht. Sie wird bloss anders eingestuft

und gemessen.
Was bei uns als Verspätung verstanden

wird, einfach als afrikanische Zeit zu erklären,

ist Unsinn. Die Zeit hat einen anderen
Bezug oder ist stets mit Bezügen verknüpft.

Zwischen Alt und Jung klafft der Zeitbegriff

immer mehr auseinander. Genau wie
einst bei uns. «Früh am Morgen» oder «um
4 Uhr» hiess traditionell: dann, wenn die
Hähne bereits zwei- oder dreimal gekräht
hatten. Es sind die Bezüge auf dem Land. In
der Stadt werden die Bezugssysteme
verändert und so kommt zu Beginn manches
durcheinander.

Wie wird Zeit in Afrika weitergehen oder
in unserem historischen Sinn langsam in
neue Zeiten und Räume hineinkommen?
Wir wissen es nicht.

90



Gibt es etwa zum Übergang eine
Mischung von mythischer und historischer
Zeit? Ich weiss es auch nicht.

Braucht der Mensch südlich der Sahara
unsere Zeit? Wahrscheinlich schon, denn er
ahmt den Europäer nach und bekommt
mehr und mehr Inferioritätskomplexe, weil
er im Kopieren nicht mehr zu folgen
vermag, ins Durcheinander gerät.

Wenn also wir Christen oder Europäerinnen
nach einer afrikanischen Zeit fragen,

müssen wir wissen, dass es keine urafrikanische

Zeit mehr gibt. Afrikanische und
islamische Zeit sind in weiten Gegenden
ineinandergeflossen, vor allem die zwei
Extrempunkte dieser Kulturzeiten: die Zeit
der Ahnen und die islamische Endzeit. Da
jedoch der Islam selbst bis heute in der
mythischen Zeit geblieben ist, ging das mit
dem Afrikanischen relativ leicht und gut
einher.

Insofern muss und darf ich am Ende
dieser Analyse modifizieren: Es gibt auf
diesem Kontinent neben der afrikanischen
Zeit (und diese ist mit dem Ahnenverständnis

engstens verknüpft) auch eine islamische

und christliche Zeit. Alle drei Zeiten
gehören daher zum «Afrikanischen».

Ginge ich noch tiefer, dann müsste ich
abermals unterscheiden zwischen pastoraler

oder Hirtenzeit und einer Hackbauern-
zeit. Südafrika und (ein wenig bloss) Namibia

plus Katanga im Kongo kämen gar mit
einer Bergbauzeit dazu.

Damit sehen wir abermals, dass Zeit
neben anderem stark von zwei Faktoren
mitgeprägt wird: Es gibt die Zeit der Religion
und die Zeit der Landwirtschaft, später
gefolgt von der Zeit der Wirtschaft und Industrie.

In diesem Sinne sehen wir ganz klar,
dass Afrika nicht als Kontinent und auch
nicht, weil ein grosser Teil der Bevölkerung

schwarz ist, in sich eine andere Zeit
hat. Afrikas Zeiten gehen dauernd und
überall in andere Zeiten über. Afrikas Zeiten

mögen bloss zyklisch zu den anderen
verschoben sein.

Das Sinnvollste, was ich also sagen darf,
ist wohl, dass Afrikas Zeit in vielem zu
anderen Kulturen zeitverrückt ist, nicht
ahistorisch, sondern insgesamt betrachtet
von einer besonderen Geschichte und
somit von einer immer wieder anderen Zeit
geprägt ist. Ceterum censeo: Afrikanische
Menschen stehen an einem Übergang.

Viele Manager suchen Prestige und Bewunderung. Sie wollen die Grössten sein, ein
egomanischer Grössenwahn hat sie ergriffen.

Ein grosser Teil der Fusionen von heute sind aufpsychische Impulse zurückzuführen, die
ich Grössenwahn genannt habe. Sie haben doch in der Schweiz einfabelhaftes Beispiel mit
den beiden Grossbanken.

Eine Bank soll nicht gross sein, sie soll solide sein. Ausserdem ist bei solchen Entscheiden
auch noch Habgier dabei. Normalerweise erhöhen sich nach einer Grossfusion die Bezüge
der beteiligten Manager.

(Helmut Schmid, in: Weltwoche, 11. Februar 1999)

91


	"Eine Swatch ist faszinierend, aber ihre Zeit mag ich nicht"

