
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 2

Artikel: NW-Gespräch von Willy Spieler mit Manfred Züfle : Bruder Klaus oder
Eine christliche Utopie gegen die kirchliche Ideologie

Autor: Spieler, Willy / Züfle, Manfred

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144152

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144152
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch von Willy Spieler mit Manfred Züfle

Bruder Klaus oder Eine christliche Utopie
gegen die kirchliche Ideologie

Manfred Züfle, Schriftsteller, ehemaliger Mittelschullehrer und seit 1984 Mitglied
unserer Redaktionskommission, hat ein vielbeachtetes Buch über Klaus von Flüe
geschrieben. Es trägt den Titel «Ranft» und den Untertitel «Erzählung und Erzählung
der Erzählungen». Wie aus dem folgenden Gespräch des Redaktors mit Manfred Züfle
hervorgeht, steht das Buch in der Gegentradition zur «kanonisierten» Geschichtsschreibung,

die Klaus zum kirchlichen Vorbild des «Gehorsams» macht, um seine Ehe mit
Dorothea abzuwerten, oder ihn zum «Nationalheiligen» stempelt, der sich gegen eine
weltoffene Schweiz ausspielen liesse. Dorothea und ihr schmerzliches Wort der Trennung
zu retten, erweist sichfür den Autor als die eigentliche Motivation zu diesem Buch. Es geht
um die Rettung der Liebe als einer christlichen Utopie im Widerspruch zur kirchlichen
Ideologie. Red.

Wie man einen Heiligen macht

NW: Manfred Züfle, das letzte Gespräch
für die Neuen Wege haben wir im Juni 1996
geführt. Anlass dazu gab Dein 60. Geburtstag

Das heutige Gespräch beruht nicht auf
der schönen Zufälligkeit des runden
Datums, sondern auf dem Erscheinen Deines
Buchs über Bruder Klaus. Das damalige
Gespräch liest sich im übrigen wie ein Auftakt

zum heutigen. Es findet sich darin der
Satz: «Dass Pestalozzi ein Rebell war,
glauben einem in der Zwischenzeit auch
Bürgerliche, aber dass Bruder Klaus einer
war, das ist eine andere Sache.» Was ist
anders an der Sache des Bruder Klaus?
Oder ist anders die Sache des Umgangs mit
Bruder Klaus?

Manfred Züfle: Das zweite ist der Fall.
Pestalozzi und Bruder Klaus ähneln sich
sehr in der Art, in ihrer Welt zu sein. Natürlich

ändert sich der Stil vom 15. zum
18. Jahrhundert. Aber Bruder Klaus ist
mehr «zugedeckt» als Pestalozzi. Es gab
auch mehr Zeit zum «Zudecken». Weil
Bruder Klaus eine kirchliche Figur ist, gibt
es eine geschlossene und mächtige Institution,

die «zudeckt» und die Mittel hat,
«zuzudecken». Die Kirche hat eine jahrhun¬

dertelange Erfahrung, wie man Heilige
macht. Das ist Pestalozzi nie widerfahren.

NW: Du erzählst das Leben des Bruder
Klaus, aber Du erzählst es durch die
Erzählungen, die Gleiches vor Dir versucht
haben. Du erzählst es in Auseinandersetzung
mit Erzähltem, das Dich nicht oder zu wenig

befriedigt. Sonst hättest Du ja nicht
eine weitere Erzählung hinzugefügt, gar
eine «Erzählung der Erzählungen», die
zum Teil auch «Zerzählungen» sind, wie
Du an einer Stelle schreibst.

Manfred Züfle: Als ich anfing, dieses
Buch zu schreiben, war mir klar, dass die
Geschichte des Bruder Klaus nicht gradlinig

erzählt werden kann. Das Bild von Bruder

Klaus ist zwar geprägt durch eine
erstaunlich dichte Quellenlage, aus der man
sehr viel Authentisches schöpfen kann, vor
allem über die Zeit im Ranft. Aber schon in
den Quellen stösst man auf zahlreiche
Irritationen. Schon im berühmten Kirchenbuch

von Sachsein, das ein Jahr nach dem
Tod von Bruder Klaus geschrieben wurde,
merkt man, wie diejenigen, die Bruder
Klaus in einer bestimmten Situation erlebten,

bereits damit ringen, dass sie das
Erlebte nicht verstanden haben. Dieses Nicht-

40



verstehenkönnen eines verehrten
Menschen führt im Verlauf der Zeit zu immer
neuen Interpretationen, die eben das Ver-
wirrliche in dieser Figur immer mehr
zudecken. Diese Interpretationen im kirchlichen

Raum bilden selber eine Geschichte.
Es ist die Geschichte, wie dieser Mann ein
Heiliger werden konnte, wie man ihn
«umbauen» müsste, damit er ein Heiliger werden

konnte.

NW: Die Irritation wäre also ein Nichtver-
stehenkönnen nach den Massstäben der
damaligen kirchlichen Lehre.

Manfred Züfle: Es gibt einen Tugendkatalog:
Wenn Bruder Klaus ein Leben geführt

hätte mit seiner Frau, es zum Landammann
gebracht hätte, ein allseits geachteter, fast
heiligmässiger Mann geworden wäre, hätte
er keine Chance gehabt, heiliggesprochen
zu werden. Anderseits ist genau der Bruch
in seiner Existenz auch das dauernde
Hindernis, dass er ein Heiliger werden kann. Es

gibt wenig heiliggesprochene Ehemänner.
Und weil dieser Bruch so rätselhaft und
unverständlich ist, muss er wegdiskutiert
werden. Es zeigt sich immer mehr, dass

man im Grunde die Ehe aus diesem Leben
streichen muss.

Der Schmerz der Dorothea

NW: Dein Klaus wirkt nicht abgehoben
verklärt wie die meisten Hagiographien
des Mannes im Ranft, er lebt vielmehr gut
geerdet. Er war kein Zölibatär, hatte eine
starke und lebensfrohe Frau und 10 Kinder,
vergleicht seine mystische Erfahrung
gegenüber dem Jüngling von Burgdorf gar
mit einem Tanzerlebnis. Darum müsste
Klaus wohl 500 Jahre lang auf seine
Heiligsprechung warten.

Manfred Züfle: Das ist die eigentliche
Irritation. Ich habe mich vor Jahren schon
einmal mit Klaus befasst...

NW: ...in Deinem Buch «hast noch Söhne

ja - Schweizergeschichte jugendfrei?»

Manfred Züfle: Das war damals eine
literarisch-politische Skizze in einem grösseren

Zusammenhang. Dort interessierte

mich eigentlich nur der politische Rebell.
Gestützt auf Hans Rudolf Hilty (Bruder
Klaus oder Zwei Männer im Wald, Zürich
1981) und Heinrich Stirnimann (Der
Gottesgelehrte Niklaus von Flüe - Drei Studien,

Freiburg 1981), der ja in Klaus einen
politischen Theologen gesehen hat, suchte
ich Antwort auf die Frage: «Worüber
handelte Klaus mit seinem Gott in der damaligen

Zeit?» Ich kam dann zu dieser für mich
schlüssigen Formel in Form einer Frage:
«Handelte Klaus mit seinem Gott von
demselben, das die jungen Rebellen, die in der
damaligen Zeit aufbegehrten, etwa im
Saubannerzug usw., umtrieb?» Das lasse ich
im Buch, das ich jetzt geschrieben habe,
auch so stehen.

Aber bei meinem neuen Zugang bin ich
auf ein Thema gestossen, das mich in dieses

Buch hineintrieb. Das ist die Dorothea.
Sie ist der rote Faden durch das Buch,
obwohl sie nur im ersten Teil und am
Schluss wirklich vorkommt. Ich merke erst
jetzt, dass ich hier eine Laienchristen-Utopie

durchhalte. Und das heisst: Für mich ist
die Liebe zwischen einem Mann und einer
Frau in dieser Welt etwas Ausserordentliches.

Nun hat aber die Kirche gleichsam

die Definitionsgewalt über Liebe und
macht dabei tendenziell aus dem Eros eine
Caritas. Dieser innerste Kern hat mich an
Klaus fasziniert. Diese Gemeinschaft von
einem Mann und einer Frau kann als eine
christliche Utopie gegen eine kirchliche
Ideologie gesehen werden.

Hans von Waldheim, ein Kaufmann aus
Halle, der Klaus besucht, hat verstanden,
dass diese Frau jung, schön und klug ist und
dass sie mit Klaus zusammen Kinder auf
die Welt gebracht hat. Und Dorothée nennt
ihren Schmerz: «Seit dieser Zeit ist Bruder
Klaus nie mehr bei mir gewesen.» Klaus
wiederum sagt in allen seinen Äusserungen
nie etwas Negatives über seine Frau. Er
bedauert, dass er seiner Frau mit seiner
Krise zur Last gefallen ist. Er ist ihr dankbar,

dass sie diesen Schmerz ausgehalten
hat. Klaus muss also nie seine Ehe abwerten,

nie.
Wenn Bruder Klaus für sein eigentliches

Zentrum, das Beten, den Tanz als Gleichnis

41



erwähnt, dann schockiert das diesen Jüngling

von Burgdorf, unreif, wie er ist. Er
kann nicht verstehen, dass ein Heiliger so
reden kann. Doch Bruder Klaus beharrt
darauf, die Betrachtung der Leiden Christi
mit dem Tanzen zu vergleichen. Mir war
klar: Dieser Teil der Klausschen Existenz
muss gerettet werden.

Es zeigt sich nun, wie vom 16. bis ins 19.
Jahrhundert diese Ehe systematisch ersetzt
wird durch etwas anderes: Klaus hat die
Ehe mit Dorothea aus purem Gehorsam
geschlossen. Eigentlich wäre er immer ein
anderer gewesen. Das ist ein Skandal.

In der Gehorsamsfalle

NW: Der Gehorsam ist die Abwertung der
Ehe?

Manfred Züfle: Genau, das ist ein
Generalthema, das durch die ganze Kirchengeschichte

hindurchgeht. Jetzt, wo ich das
Buch geschrieben habe, merke ich, dass ich
etwas retten wollte, nämlich Dorothea und
ihr schmerzliches Wort der Trennung. Deshalb

müsste ich die Erzählungen über sie
erzählen. Da gibt es gleichsam einen
Strang, der die Ehe des Bruder Klaus und
der Dorothea - wohlverstanden als einen
christlichen Entwurf - systematisch
vernichtet. Und Klaus wird erst heiliggesprochen,

wenn das vernichtet ist und nur noch
Gehorsam übrigbleibt. Daran haben natürlich

viele mitgewirkt, zur Hauptsache
Theologen.

Es gibt in diesen Erzählungen aber
auch ein paar Stimmen, die merken, dass
hier etwas anderes los ist. Heinrich Federer
nennt es das Tragische. Vor allem die
Frauen, die über Bruder Klaus schreiben,
auch die frömmsten, sind mit der Abwertung

seiner Ehe nicht einverstanden. Klaus
ist nicht einfach ein Wüstenvater, der in
seinem Ranft hockt wie in einer Wüste und
seine Kämpfe hat mit Gott und Teufel,
sondern er ist ein Mann gewesen mit einer
Frau. Wenn es an den Punkt der Eheschliessung

geht, entwickeln diese Frauen, unter
ihnen Maria Dutli-Rutishauser, ein feines
Sensorium, das den männlichen
Geschichtenerzählern in der Regel abgeht. In einem

der Romane über Bruder Klaus gibt es
sogar eine Bettszene, die einer eigentlichen
Rebellion gleichkommt. Hätte die Kirche
Dorothea auch noch heiliggesprochen, wie
das fromme Christen verlangten, wäre das
Ganze noch einmal zugedeckt worden.

Das ist nachträglich gesehen der insge-
heime Faden, der durch mein Buch geht:
das laienhafte Beharren eines Christen darauf,

dass die Liebe zwischen einem Mann
und einer Frau ein christlicher Entwurf ist,
der in der ganzen Kirchengeschichte nie
zum Zuge kam. Diese Rebellion, die muss
noch kommen.

NW: Was Dich umtreibt, ist die Verharmlosung

eines Rebellen unter der Chiffre
«Gehorsam» Dass einer sagt, die Welt sei ihm
«zuwider», dass er die politische Karriere
aufgibt, dass er gar seine Familie verlässt,
wird nicht als Rebellion begriffen, sondern
als Gehorsam gegenüber dem Anruf Gottes.

Manfred Züfle: Die mehr als zweijährige
Krise, die Klaus und Dorothea erlebt
haben, hat verschiedene Gründe. Einer davon
sind die politischen Zustände im damaligen
Obwalden. Es sind Zustände der Korruption,

hauptsächlich um Einbürgerungen.
Und Klaus weiss bereits, dass sein ältester
Sohn auf der Gegenseite steht. Das alles
treibt ihn in eine existenzielle Verzweiflung,

die er auch als solche stehen lässt. Er
sucht einen Ausweg und findet ihn bei
seinem priesterlichen Freund Heimo Am-
grund. So kommt er auf das betrachtende
Beten. Aber je mehr er sich darin vertieft,
umso mehr merkt er, dass dies in der Welt
so nicht nebeneinander geht, schon rein
zeitlich nicht.

Sein ältester Sohn Hans, der beobachtet,
wie der Vater jede Nacht aufsteht und betet,
fragt sich: Wie schafft der das? Der ganze
Zwiespalt des Sohnes zeigt sich in seinem
berühmten Erlebnis, als Klaus in die Dornen

gestürzt und dort ohnmächtig geworden

ist, was nachher mit dem Teufel
interpretiert wurde. Was im Detail abgelaufen
ist, wissen wir nicht. Wir haben nur das

Resultat, einen point of no return - das ist
der Wegzug. Offenbar ist das ganze fami-

42



liale Umfeld an den Punkt gelangt, dass

man findet: «Dann geh!» Und offenbar hat
Dorothea diese Krise genauso miterlebt.
Wenn man sich vorstellt, dass Klaus und
Dorothea wussten, dass sie sich nie mehr
wiedersehen würden, dann war diese Krise
eine absolut fundamentale. Klaus übersetzt
das, seiner Zeit entsprechend, in religiöse
Sprache und findet darin zu dem, was er
gesucht hat. Das nennt er Gott.

Und jetzt: der Rebell. Das ist er in
verschiedenster Hinsicht. Offenbar der Rebell
gegen den Status corruptionis der Welt, wie
er sie bis ins Intimste hinein erlebt. Nicht
mit seiner Frau, aber mit seinem Sohn.
Walter Nigg hat das sehr früh erkannt.
Klaus versteht schnell, dass er sein Umfeld
aufregt. Er ist eine dauernde Beunruhigung.

Die Obwaldner wissen, dass er einer
von ihnen ist, den sie als Landammann
haben wollten, auch mit dem Wunsch, dass
es etwas weniger korrupt zu und her gehen
würde. Und nun sitzt der da in seinem
Ranft. Das Grossartige an diesen Obwaldnern

und auch an seinen Söhnen ist, dass sie
dieses irritierende Faktum 20 Jahre lang
aushielten.

Mit einer Schärfe der Selbstwahrnehmung,

wie ich sie sonst kaum kenne, wusste
Klaus das alles auch und hielt es aus.

Klaus wusste, dass er zum Ketzer hätte
gemacht werden können. Die Szene, in der
er schildert, wie er von einem Weihbischof
gezwungen wird zu essen und zu trinken,
macht klar, dass er jetzt in der Falle sitzt.
Diese Falle nennt er «Gehorsam», sogar
«heiligen Gehorsam».

Nun hat sich Klaus während der grössten
Zeit im Ranft mit heiligen Dingen beschäftigt.

Es war eine meiner Hauptanstrengungen,
mich in die Gebetspraxis dieses Mannes

einzuleben. Visionen - das ginge ja
noch. Aber die Gebetspraxis? Nun, auch sie
ist rebellisch gefärbt. Der Laie, der das

priesterliche Amt hoch schätzt, bleibt in der
Kirche und wird nicht Reformator, die Zeit
ist auch nicht reif dazu. Aber er nimmt sich
heraus zu sagen, wie gebetet werden soll.
Selbst in dem berühmten Bruder-Klausen-
Gebet ist eine rebellische Haltung, die für
Klaus auch sehr gefährlich werden kann.

Ist diese Rebellion Gottes Werk oder ist sie
Teufels Werk? Es muss auch auffallen, dass
am Ende seines Lebens plötzlich nur noch
von politischen Dingen die Rede ist. Das
heisst, dass seine Umgebung in Obwalden,
in der Schweiz und in halb Europa die
politische Potenz dieses Mannes richtig
einzuschätzen wusste. Der Mann in seinem
Ranft ist eine politische Gegenwirklichkeit
zu dem, was einfach abläuft.

«Unfriede wurd zerstört»

NW: Aufschlussreich ist, wie Klaus den
Begriff des Gehorsams neu besetzt. Das
kommt zum Ausdruck in seinem berühmten
Briefan den Rat von Bern 1482. Hier steht
eine Mahnung zum Gehorsam, die im
Grunde nichts anderes ist als ein Aufrufzur
Solidarität.

Manfred Züfle: Das hat mich sehr
umgetrieben, mir auch zu einer vermehrten
Differenzierung Anlass gegeben als bei meiner
ersten Auseinandersetzung mit Bruder
Klaus, wo ich ihn gleichsam zum Rebellen
deklarierte. Ich stelle jetzt plötzlich eine
innere Dramaturgie des Geschichtsverlaufs

fest. Die Eidgenossenschaft war 1481
an einem Punkt, an dem ein Bürgerkrieg
bevorstand. Und Bürgerkrieg wäre das
Ende gewesen. Dieses Gebilde wäre
gestorben wie andere Bündnisse in Nord- und
Süddeutschland auch. Das zeitgeschichtliche

Bewusstsein der Leute war offenbar
gross genug, um zu merken, dass da etwas
kaputt gehen könnte, das man trotz aller
Widersprüche und trotz allem Hass nicht
aufgeben möchte.

In dieser Situation finden die
Tagsatzungsleute: Uns kann nur noch ein Rat von
Bruder Klaus helfen. Heini am Grund rennt
in den Ranft und kommt zurück mit diesem
Rat. Nach dem ausdrücklichen Willen von
Bruder Klaus darf dieser Rat ausserhalb der
geschlossenen Ratsversammlung nicht
bekannt gemacht werden. Das ist nicht nur ein
genialer politischer Schachzug von Bruder
Klaus, daraus lässt sich auch schliessen,
dass sein Rat sicher nicht beinhaltete, wie
sie eine neue Rechtsordnung aufbauen sollten.

Der Rat hiess vermutlich wie im Brief

43



an die Berner: «Unfriede wurd zerstört.»
Klaus diagnostizierte vermutlich nur die
Dramatik der Situation. Und das wurde
verstanden. Alle wahrten das Geheimnis.
Diebold Schilling, der als Hilfs Schreiber
seines Vaters an der Tagsatzung dabei war,
kannte den Rat des Bruder Klaus und hielt
sich daran, auch als Chronist der Schweiz.

NW: Hilty nennt das Stanser Verkommnis
den «Beginn, ja eigentlich die Installation
des Absolutismus in unserem Land» (NW
1988, S. 60).

Manfred Züfle: Das Stanser Verkommnis
ist, wie Hilty es auch genannt hat, ein
«Polizeiedikt» für die nächsten Jahrhunderte
des Ancien Régimes. Ähnlich sagt es schon
Robert Grimm in seiner «Geschichte der
Schweiz in ihren Klassenkämpfen».

Unter den Bernern hatte übrigens Adrian
von Bubenberg vermutlich eine nahe
Beziehung zu Bruder Klaus. Bubenberg war
auch bei der Einweihung der Ranftkapelle
dabei. Wenn nun die Berner sich mit einem
Geschenk an Klaus richten, dann wollen sie
von ihm etwas haben. Klaus antwortet
nicht nur mit einem kurzen Dank, sondern
mit den Worten: «Aus Liebe schreibe ich
Euch noch mehr...» Klaus hat das Stanser
Verkommnis gekannt und sich seine
Gedanken dazu gemacht. Dabei stellte er fest:
Denen muss man zuerst einmal sagen, was
Gehorsam wäre; denn sie meinten, Gehorsam

Hesse sich durchsetzen mit Verboten.
Nein, sagt Klaus, Gehorsam ist etwas ganz
anderes. Gehorsam bedeutet «einander
gehorsam» sein. Von daher entwickelt er
atemberaubend steil, wie das Reich Gottes
eingerichtet werden müsste. Er sagt ganz
konkret, was für die Witwen und Waisen,
für die Zukurzgekommenen getan werden
müsste, auch was Friede heisst. Dadurch
wird die Rebellion zu einer Rebellion Gottes.

Der Gott von Klaus widerspricht der
herrschenden Einrichtung der Welt und
richtet sie.

Gott im Widerspruch zur Welt und zur
Kirche

NW: Das ist das Prophetische an Bruder

44

Klaus. Der Prophet sieht ja immer Gott im
Widerspruch zur Welt.

Manfred Züfle: Genau. Ich verstehe das
alles erst, nachdem ich das Buch geschrieben

habe.

NW: Hochaktuell ist dieser Prophet, der
immer wieder das «Geschwür» des Egoismus

aufdeckt, in seiner «Brunnenvision»
die extreme Kluft zwischen Arm und Reich
anklagt, ja als Herausforderungfür seinen
Glauben begreift. Ungerechtigkeit ist für
Klaus nicht nur ein politisches Thema,
sondern auch eine Herausforderung seines
Glaubens. In den Worten heutiger Theologie

ausgedrückt, geht es Klaus um den
«Status confessionis». Die prophetische
Anklage richtet sich übrigens auch gegen
den kirchlichen Absolutismus.

Manfred Züfle: Gerade in der Brunnenvision,

aber auch in der viel zu sehr
verharmlosten Danksagungsvision gibt es
Kirchenkritik. Bei Gott läuft es anders ab als in
der Kirche. Der Gott des Bruder Klaus sagt
Dank, wie es in der Welt nicht vorkommt.
In der Danksagungsvision umarmt Gottvater

den «Menschen» Klaus, dann
umarmt ihn die Muttergottes, dann der Bruder
Christus. Sie alle danken ihm, ohne dass er
weiss, wofür.

NW: Klaus will bei der Stiftung seiner Ka-
planei ja auch Demokratie in der Kirche
einfuhren. Der Kaplan muss die Zustimmung

der Leute bekommen.

Manfred Züfle: Ja, und Klaus weiss zu
jenem Zeitpunkt sehr genau, dass sein Sohn
für diese Stelle in Frage käme. Sein Sohn
ist kein Rebell, sondern ein frommer
Mensch gewesen. Am schärfsten kritisiert
Klaus die Zustände in der Kirche, wenn er
sagt, er werde gepiesackt von einer
wildgewordenen konservativen Kleresei. Schön
ist, wie die Leute das verstehen und Klaus
auch schützen.

«Nationalheiliger» oder «freier
Weltheiliger»?

NW: Wie kommt es, dass Klaus immer wieder

für eine reaktionäre Politik verein-



nahmt wird,früher als «christlicher Staatsmann»

für den politischen Katholizismus,
heute als Prototyp eines «Neutralitätspolitikers»

gegen die Öffnung hin zu Europa
und zur Welt? Der Begriff des «Nationalheiligen»

geistert durch die historische und
politische Literatur. Da ist mir der «freie
Weltheilige», wie Heinrich Federer ihn
nannte, näher.

Manfred Züfle: Federer war eben ein
Rebell, wegen seiner Sexualität auch ein
gezeichneter Rebell, eine typisch katholische
Tragödie. Was ein Blocher aus Klaus heute
macht, ist schlicht und einfach Geschichtsklitterung.

Das Wort «Machet den Zaun
nicht zu weit» ist für Bruder Klaus nicht
bezeugbar.

NW: Es wird ja immer behauptet, dieses
wohl meistzitierte Wort von Klaus sei im
erwähnten Briefan die Stanser Tagsatzung
gestanden.

Manfred Züfle: Obschon dieses Wort trotz
ausgezeichneter Quellenlage nicht überliefert

ist, wird es immer wieder von Reaktionären

zitiert.

NW: Sogar vom Papst auf seiner Reise
durch die Schweiz.

Manfred Züfle: Sogar der Papst, natürlich!

Denn eine solche Vereinnahmung des
Bruder Klaus wurde erst möglich, nachdem

er kanonisch zurechtgerichtet war. Er
ist dadurch kein Mensch mehr. «Da schied
nicht ein Mensch, sondern ein Heiliger von
uns», heisst es in einer Schrift aus dem 19.
Jahrhundert. Erst ein so Zugerichteter kann
dann von den Konservativen vereinnahmt
werden, die sich ja auch auf Christentum
und Gehorsam berufen. Der «Nationalheilige»

ist genau in dieser Kirchengeschichte
entstanden. Deshalb muss man nach Hilty
und Stirnimann, deren Bücher über Klaus
nicht mehr greifbar sind, offenbar noch
einmal ein Bruder-Klaus-Buch schreiben.

NW: Im angesprochenen Buch Hiltys steht
übrigens der schöne Satz: «Warum gibt es
kein Bild, aufdem Bruder Klaus die Zunge
herausstreckt, seinen Inquisitoren und
Kontrolleuren, den Gurusüchtigen und an¬

geblichen Realpolitikern, die seinen
Namen für das Polizei-Edikt von Stans in
Anspruch nahmen und seine Zaun-Vision in
ihr Gegenteil verkehrten?»

Manfred Züfle: Der Hilty schreibt sich
hier eine Riesenwut vom Leib. Er hat jede
Menge Neues über Bruder Klaus entdeckt
und ausgegraben. Auch Stirnimann,
Dominikanerpater und Theologieprofessor, hatte
den Mut zu einem Gegenbild von Klaus im
Sinne derpolitischen Theologie. Diese beiden

wahrscheinlich wichtigsten Klaus-Bücher

in neuster Zeit, die beide 1981 erschienen,

sind nicht mehr greifbar.

Verrückte Gründe, um von einem
Rätsel nicht lassen zu können

NW: Kaum war Dein Buch erschienen,
habe ich einen Germanistikprofessor
getroffen, der sich wunderte, wie Züfle, «dieser

Marxist», dazu komme, über Bruder
Klaus zu schreiben. Offenbar wirken die
Erzählungen nach, die meinen, nur ein
christlich, gar kirchlich, gar katholisch
«sozialisierter» Mensch könne sich Bruder
Klaus in der richtigen Einstellung nähern.

Manfred Züfle: Ja, ja, ich kenne den
Germanisten. Die Etikettierungen sind ja so
eigenartig. Als ob dieser Germanist nicht
auch wissen könnte, dass es in der
Zwischenzeit eine Befreiungstheologie gibt,
die in der Marxschen Analyse des Kapitals
ein verwendbares Instrumentarium sieht,
um die Welt zu analysieren und klarzumachen,

dass diese noch nicht das Reich Gottes

ist. Marxist zu sein kann mich
überhaupt nicht daran hindern, zu sagen, ich sei
in meinem Selbstverständnis auch ein
Christ. Für mich ist die Marxsche Utopie
des Menschseins ungefähr dasselbe, was in
der Bergpredigt steht.

NW: Oder auch in der Brunnenvision.

Manfred Züfle: Oder auch in der
Brunnenvision. Und zwar in dieser genau
gleichen Härte. Als Schriftsteller habe ich nun
mal ein Leben lang diese Spannung
zwischen Christsein und Marxistsein auszuhalten

versucht.

45



NW: Ich habe auch eine Psychoanalytikerin
getroffen, die partout nicht einsehen

wollte, dass sich an Bruder Klaus nicht
alles auf irgendein Überich oder irgendein
Es reduzieren liesse, bis kein Geheimnis
mehr bliebe, kein Rätsel mehr, wie Du
sagst. Das wäre eine weitere Erzählung
unter den Erzählungen, eine, die tabuisier-
te, was Offenheit für Transzendenz sein
könnte, alsofür das, was das bloss Vorhandene

übersteigt.

Manfred Züfle: Das stimmt mich noch
trauriger. Es gibt ja tiefenpsychologische
Zugänge, die sich Bruder Klaus behutsamer

nähern und nicht mit solchen «C'est-
ça»-Deutungen. Klaus mit seiner durchlebten

und verstandenen Krise hat andere Mittel
der «Therapie» gefunden, um diesen

rätselvollen Weg nach innen zu gehen. Man
bringt einen Menschen des 15. Jahrhunderts

auf keine Couch. Sigmund Freud geht
ganz anders mit historischen Gestalten um,
wie sein letztes Werk «Mann Moses» zeigt.

NW: Der Mann im Ranft ist sich wohl selbst
ein Rätsel. Seine letzte Antwort, wenn er
nach dem «Fastenwunder» gefragt wird,
ist: «Gott weiss». Es ist, als rekurriere
Klaus auf das grössere Rätsel, um sein
eigenes der fremden Neugier zu entziehen.
Du selbst offenbarst Dich als einen, der
«ein Rätsel umtanzt, von dem er aus
irgendwelchen verrückten Gründen nicht lassen
kann».

Manfred Züfle: Das ist so.

NW: Vielleicht könntest auch Du sagen:
«Gott weiss».

Manfred Züfle: Es ist eine eigenartige
Erfahrung, dass ich erst im nachhinein zu
verstehen anfange, auf welches Abenteuer
ich mich da eingelassen habe. Dieses Buch,
das mir zu Beginn eher eine «Pflichtübung»

war, entpuppt sich als ein sehr
persönliches Buch. Der innerste Impetus ist
die laienmässige Behauptung des Wertes
der Liebe. Laien definieren die Liebe aus
ihrer Erfahrung, und das ist eine, die den
Eros und die Sexualität nicht ausschliesst.

NW: Im Grunde ist das Erklärenwollen der

Dissidenz und damit auch alles Prophetischen

ein Merkmal unserer Marktgesellschaft,

die ausscheidet, was keine
ökonomische Leistung erbringt. Du sagst in Deinem

Prolog zu Klaus aus heutiger Sicht:
«Er würde pathologisiert und wahrscheinlich

deshalb pathologisch.»

Manfred Züfle: Das war mein erster Einfall,

als die Verlegerin mich angefragt hat.
Dieser Gedanke hat mich durch das ganze
Buch begleitet. Anders als die Umgebung
von Klaus, die noch lernfähig war, würde
die heutige Gesellschaft ihn ausschliessen.
Klaus wurde damals nicht eingesperrt und
auf keinen Scheiterhaufen gebracht.

NW: Aber Hilty verwendet für den Ranft
das Wort von der «Schutzhaft», wenn auch
in einem Doppelsinn des Schutzes für
Klaus und vor Klaus. Offenbar hatten die
damals Herrschenden Angst, Klaus könnte
sich mit den Rebellen solidarisieren.

Manfred Züfle: Das ist der einzige Punkt,
wo ich mit Hilty heute gerne streiten würde,

wenn er noch lebte. Die Rebellion des
Klaus ging viel tiefer. Sein letztes Wort ist
«Unfriede wurd zerstört», und das ist ein
Wort der Gewaltlosigkeit.

«Flaneur spirituel»?
NW: In der NZZ bezeichnet Dich Beatrice
Eichmann-Leutenegger als «flaneur
spirituel». Im Tages-Anzeiger nennt Peter Müller

Dein Buch «anstössig». Solche
Charakterisierungen bringen mich aufdie Frage,
wie Du das Publikum erfährst, das Deine
Lesungen besucht.

Manfred Züfle: Das ist für mich die grösste
Überraschung, weil ich nicht erwartet

habe, dass dieses Thema für die verschiedensten

Seiten interessant, ja aufregend
sein könnte. Bei einer Veranstaltung in der
«Paranoia City»-Buchhandlung habe ich
aus dem «Bretonischen Turm» gelesen, wo
Niklaus Meienberg vorkommt. Anschliessend

habe ich aus dem «Ranft» gelesen. In
der Diskussion hat mir ein unbezweifel-
barer Alt-68er gesagt: «Dein Niklaus im
15. Jahrhundert ist einleuchtender als Dein

46



Niklaus im 20. Jahrhundert.» Das war für
mich ein Aha-Erlebnis. Und ein ehemaliger
Dominikaner meinte, er fühle sich in
diesem Buch ernst genommen. Eine Frau aus
der direkten Nachkommenschaft von Bruder

Klaus sagte mir, sie hätte dagegen
rebelliert, dass Klaus einfach seiner Frau
davongelaufen sei und habe nun dieses Buch
wie eine Befreiung erlebt.

Da ich Klaus in eine Nähe zu Walter
Benjamin bringe, ist auch der Begriff des
«flaneurs» im Benjaminschen Sinne nicht
fern. Benjamin selbst bezeichnet sich als

«flaneur» in der Geschichte, als einen, der
die Geschichte anschaut, bis sie sich zeigt.
Benjamin nennt das den «dialektischen
Augenblick», wo plötzlich, in einem Jetzt,
eine ganze Geschichte aufscheint. Da ich
keine Begabung habe, ein Prophet zu werden,

warum denn nicht ein «flaneur»?

NW: Manfred Züfle, ich wünsche Deinem
Buch viele aufmerksame Leserinnen und
Leser und danke Dirfür dieses anregende,
gewiss auch zur Lektüre anregende
Gespräch.

Totenklage für Don Renzo Beretta
Wir betrauern aus tiefstem Herzen die Ermordung von Flüchtlingspfarrer Beretta.

Hundert Meter vom Zoll entfernt, half Don Renzo in den letzten zwölf Jahren Tausenden
von Flüchtlingen, die an der Härte der geschlossenen Schweizer Grenzen abprallten. Wir
hoffen, dass sein Tod, betrauert von uns, von den Flüchtlingen und von der Bevölkerung
zweier Länder, nicht das Ende privater Flüchtlingshilfe einleitet.

Wer aus diesem Mord politisches Kapital schlägt, um bei Wahlen mit flüchtlingsfeindlichen
Parolen Stimmen zu fangen, ermordet Don Beretta ein zweites Mal. Wer verängstigt

die Flüchtlingssache hinwirft, aus Furcht, selber das Opfer einer Gewalttat zu werden,
beleidigt die Hunderttausende von Hilfesuchenden, ehrliche Flüchtlinge, Frauen und
Kinder und behaftet sie mit der Pest des Verdachts.

Übergebt Euch nicht dem Dämon des Fremdenhasses - trotz des bitteren Todes von
Flüchtlingsfreunden, sei es Don Beretta in Ponte Chiasso, sei es Lehrer Paul Spirig in
St.Gallen.

Vergesst nicht: wer sein Kind immer schlägt, macht es bösartig. Die ständige Hetze und
Verdächtigung der Flüchtlinge in ganz Europa, der ständige Abbau ihrer Rechte und der
geschürte Fremdenhass demütigen und beleidigen die Flüchtlinge und treiben sie in die
Verzweiflung - Wahnsinnstaten Einzelner sind damit vorprogrammiert.

Wir müssen im Asylbereich zurückfinden zu einer Ruhe und Ausgewogenheit, in der
sich der Flüchtling geborgen und sicher fühlt, in Italien und in der Schweiz. Nur so können
solche Wahnsinnstaten verhindert werden.

Um das Lebenswerk von Don Renzo Beretta zu würdigen und um es für die Nachwelt
als Beispiel zur Nachahmung zu empfehlen, werden wir im Grenzbereich Italien-Schweiz
eine Gedenktafel errichten.

Nach der Beerdigung beschlossen wir mit zahlreichen Freunden aus der Schweiz und
aus Italien, einen «Freundeskreis Don Renzo Beretta» zu gründen, um sein Engagement
weiterzuführen.

Vivos voco, mortuos piango.

Geschrieben am Tag der Beerdigung von Pfarrer Beretta, Como, den 23. Januar 1999.

Mario Botta, Clown Dimitri, Cornelius Koch, Claude Braun

47


	NW-Gespräch von Willy Spieler mit Manfred Züfle : Bruder Klaus oder Eine christliche Utopie gegen die kirchliche Ideologie

