
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 1

Artikel: Gott in Afrika : Eindrücke von der Kirchenversammlung in Harare

Autor: Traitler, Reinhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144150

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 09.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144150
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhild Traitler

Gott in Afrika
Eindrücke von der Kirchenversammlung in Harare

Reinhild Traitler schildert ihre Eindrücke von derAchten Vollversammlung des Ökumenischen

Rates der Kirchen in Harare: aufder einen Seite die Probleme Afrikas, aber auch
die Stärken dieses Kontinents, zu denen der Glaube an die Kraft der Gemeinschaft gehört;
auf der andern Seite die Identitätskrise des Ökumenischen Rates der Kirchen, den (zu)
grossen Preis einer Einheit aufder Basis des kleinsten gemeinsamen Nenners. Red.

Erdteil der wertvollsten Schätze und
der gierigsten Ausbeutung

Anschliessend an die Vollversammlung
des Ökumenischen Rates der Kirchen, die
vom 3. bis 14. Dezember 1998 in Harare/
Zimbabwe stattgefunden hat, bin ich zu den
Viktoriafallen gefahren. Nach den Strapazen

der dichtgedrängten elf Tage, der kargen

Unterkunft im Campus der Universität,
den schwierigen Arbeitsbedingungen im
weitläufigen Gelände, wo man sich oft
durch Regengüsse und Schlammpfützen
kämpfen müsste, sollte Victoria Falls
sozusagen die Belohnung sein.

Im nachhinein dachte ich, es wäre besser

gewesen, vor Beginn der Versammlung
dorthin zu fahren. Ich hätte Afrika etwas
besser verstanden. Nicht bloss seine
Probleme: Die Kriege und das Flüchtlingselend;

die verzweifelte wirtschaftliche
Lage in den meisten Ländern des
Kontinents; die schwindenden Sozialleistungen

der öffentlichen Hand, eine Folge der
Strukturanpassungsprogramme des IWF,
die vor allem die ohnehin Armen trifft; die
AIDS-Kranken und -Toten, allein in
Zimbabwe 700 pro Woche, von denen viele
nicht ordentlich begraben werden können,
weil den Angehörigen dazu die Mittel fehlen.

Die Probleme Afrikas standen während
der Vollversammlung immer wieder vor
Augen - in der Afrika gewidmeten Plenar-
veranstaltung; auf den vielen Seminaren,
die während der Padares angeboten wur¬

den, einem dreitägigen kirchentagsähnlichen
Event in der Mitte der Vollversammlung;

aber auch in Begegnungen, z.B. mit
Leuten von Kairos Zimbabwe, die mutig an
einem kleinen Stand ihre neueste Schrift
anboten, eine Analyse der wirtschaftlichen
und politischen Situation, die kein Blatt vor
den Mund nimmt und die Kritik dort
plaziert, wo sie hingehört - an die Adresse von
Präsident Mugabe und seiner Regierung.

In Victoria Falls habe ich etwas von der
Grösse und Kraft Afrikas begriffen. Am
späten Nachmittag bin ich die Fälle entlang
gewandert, die tiefe Sonne strahlte in die
Gischt der Wassermassen und zauberte
einen Regenbogen am anderen hervor. Zum
ersten Mal habe ich einen Regenbogen
gesehen wie einen Kreis. Man konnte hineinsteigen

Er flimmerte förmlich auf dem von
Myriaden Wasserstäubchen schillernden
Gras und schwang sich dann hoch in den
blassblauen Himmel über dem Sambesi.
Einen Schritt und ich war drinnen und kam
mir vor wie Frau Noah, Teil einer
Bundesgemeinschaft mit allem Erschaffenen, ein
winziger Teil bloss angesichts der
atemberaubenden Lebendigkeit der in die Tiefe
stürzenden Wasser, aber immerhin ein Teil.

Alles dort war gross. Der Fluss, nur
wenige Kilometer stromaufwärts träge und
gelassen durch die Landschaft treibend,
übersät von flachen Inselchen, deren
Namen die Kolonialgeschichte spiegeln. Die
Fälle, nicht nur ein Fall, sondern einer am
anderen, die in die kilometerlange Schlucht
donnern. 150 Millionen Jahre alt und vul-

29



kanischen Ursprungs ist die mehrere hundert

Meter breite Erdspalten, und an manchen

Stellen merkt man nicht, dass ein Äon
vergangen ist, es sieht aus, wie am Anfang
der Zeit. Die Statue Livingstons, der dieses
Wunder für Königin Viktoria entdeckt hat,
nimmt sich dagegen vergessbar aus.

Afrika liegt wie ein grosses, atmendes
Wesen auf der Oberfläche des Globus, ein
vom Geist langer Zeiträume und kleinräu-
miger Bewegungen durchpulster Kontinent.

Der Erdteil der wertvollsten Schätze
und der gierigsten Ausbeutung, der grössten

Reichtümer und der ärmsten Menschen,
der gastfreundlichsten Traditionen und der
fortdauernden kolonialen und rassistischen
Machtgefälle.

Für mich machte der Besuch in Viktoria
Falls die Selbstdarstellung Afrikas auf der
Vollversammlung erst richtig verstehbar.

«Fussspur Gottes»

«Afrika - Fussspur Gottes» hatte der
südafrikanische Theologe Barney Pityana
sein Referat am Afrikaplenum getitelt und
uns dann zuerst einmal von Fussspuren
erzählt, die kürzlich in Langebaan an der
Westküste Südafrikas entdeckt worden
sind. 117 000 Jahre alt sind diese
Fussspuren, die von aufrecht gehenden Wesen
stammen, von Menschen. Die vielen
prähistorischen Funde Afrikas haben immer nur
menschliches, alltägliches Sein zutage
gefördert. In Afrika gibt es keine Funde, die
auf irgendeine Art von Religion schliessen
lassen, keine Gebetsstätten, keine
Kultgegenstände. Für westliche Historiker war
dies immer Beweis für den Mangel an
Historizität dieses Kontinents. Für Barney
Pityana ist es ein anderes religiöses und
kulturelles Paradigma, das das Leben der
afrikanischen Menschen bestimmt hat:
«Der Gott Afrikas existiert zusammen mit
den Menschen Afrikas... Es ist der Gott, der
unsere Menschlichkeit teilt, weil Gott
keine andere Existenz hat als die unsere...
Das ganze Leben der Menschen, ihr ganzes
Sein war Gottesdienst für die Schöpfergottheit.

Um Afrikas Menschen zu verstehen,
braucht es einen Paradigmenwechsel in

unserem Verständnis von Gott, und von
dem, was religiöses Leben bedeutet. Afrika
ist die Fussspur Gottes.»

Das war die Perspektive der Lebendigkeit
und Kraft, die mir bei der Wanderung

entlang den Viktoriafällen immer wieder
das Gefühl gab, geradewegs in die
Regentröpfchen der Gnade Gottes zu spazieren.
Eine Art Inkarnation in der Schönheit der
Welt und ihrer ursprünglichen Vitalität,
ihrer Dauer und ihrer kosmischen Geduld.
Barney Pityana erlaubte dieser
Paradigmenwechsel, die aktuellen Probleme Afrikas

aus einer Perspektive der Stärke und
Zuversicht darzustellen und die Haltung
von «doom and gloom» (der düsteren Pro-
phezeihungen des Untergangs), die im
Diskurs über Afrika gang und gäbe sind, zu
überwinden. Ohne die Folgen eines
Neokolonialismus im globalisierten Gewand zu
verharmlosen, unterstrich Pityana, dass es

möglich sein müsse, die gröbste Armut im
nächsten Jahrzehnt - der ÜNO-Dekade zur
Überwindung der Armut - zu beseitigen.
Dazu brauche es auch ein Ende der Korruption

und eine Neuordnung nationaler
Prioritäten - eine sichtbare «Option für die
Armen» in der Regierungspolitik afrikanischer

Staaten ebenso, wie das Abschreiben
der Schulden und einen Wandel in Werten
und Lebensstil der reichen Länder.

Das gleiche gilt für Demokratie und
Menschenrechte sowie für Transparenz in
der Regierungsführung. Der Diskurs über
die für Afrika angemessenen Formen von
Demokratie und über den Begriff der
Menschenrechte darf nicht verschleiern, dass
«Freiheit, Gleichheit, Gerechtigkeit und
Würde grundlegende Werte für die
Erreichung der berechtigten Ziele der Völker
Afrikas sind», wie dies die Charta der OAU
(Organization for African Unity) schon
1963 festgehalten hat. Nach dem Ende des
Kalten Krieges, nach dem Ende von nationalen

Diktatoren und Präsidenten auf
Lebenszeit gehe es heute in Afrika mehr und
mehr um das, was im Begriff «good
governance» umrissen ist: Um Transparenz in
den Regierungsgeschäften, die über die
bloss formelle Einhaltung demokratischer
Spielregeln hinaus entscheidend ist, damit

30



bürokratischer Aufblähung, korrupter Ge-
schäftemacherei und einer jeder Kontrolle
entzogenen Willkür der Macht der Riegel
geschoben werden kann.

Schliesslich braucht es eine «moralische
Erneuerung» des Kontinents, eine «ethische

Orientierung für das Leben», eine Reihe

gemeinsam geteilter Werte, die die
Menschen zusammenbinden, die Wachsamkeit
für soziales Unrecht schärfen und die
Kompetenzen für demokratische Partizipation
stärken.

«Ubuntu» hiess in der Tradition Afrikas
der Glaube an die Kraft der Gemeinschaft.
Ubuntu war die Überzeugung, dass die
Menschlichkeit jeder Person unauflöslich
mit der Menschlichkeit aller anderen
verknüpft ist.

Und hier schliesst sich der Kreis. «Gott
in Afrika» gibt den Menschen Afrikas
immer noch Hoffnung, weil Gott einer von
ihnen ist, dem es gefallen hat, das ganz
gewöhnliche Leben ganz gewöhnlicher
Menschen zu teilen.

Erinnerungen an die Vergangenheit

Afrika war ein Mosaikstein in der Achten

Vollversammlung, eine eigene kleine
Vollversammlung, deren unbestreitbarer
Höhepunkt der Auftritt Nelson Mandelas
darstellte, der sich zum 50. Geburtstag des
Rates als Geburtstagsredner einfand und
die Laudatio hielt. Wie es sich für einen
Afrikaner gehört, müsste sie nicht nur mit
Singen und Trommeln, sondern auch mit
einer Geschichte beginnen.

«Was sagen deine Kinder über mich?»
hatte Präsident Mandela eine Lehrerin in
Zimbabwe gefragt.

«Er ist alt und hässlich.»
«Und was haben Sie ihnen geantwortet?»

«Früher war er jung und gutaussehend.»
«Was haben die Schüler dazu gesagt?»
«Alles gut und schön - aber heute ist er

alt und hässlich!»
Die subtile Ironie dieser Geschichte zum

Anfang einer Geburtstagsrede ist so manchen

wahrscheinlich erst nach dem Lachen
aufgegangen. Aber das Hin und Her zwi¬

schen einer gutaussehenden Vergangenheit
und einer Gegenwart, deren Make-Up
nicht alle Falten und Risse verdecken kann,
hat die Vollversammlung gekennzeichnet.
Die Erinnerung an die «grossen Zeiten»
war immer gegenwärtig, gerade in Mandelas

Rede, die nochmals die Unterstützungen

zur Sprache brachte, die das ÖRK-
Programm zur Bekämpfung des Rassismus
in den Siebzigerjahren den Befreiungsbewegungen

im südlichen Afrika gewährt
hatte. Mit dem positiven Urteil der
Geschichte im Rücken sonnte man sich gern
im Lob dieser Vergangenheit und
verdrängte, wie umstritten genau diese Aktionen

des Ökumenischen Rates in den westlichen

Kirchen gewesen waren, wie sehr die
von keiner Gewalt beeinträchtigte lautere
Moral aufs Podest gestellt wurde, um die
konkreten Zeichen der Solidarität mit den
Opfern der strukturellen Gewalt des
Rassismus als nicht christlich, nicht genügend
theologisch reflektiert, nicht die Interessen
der geldgebenden Kreise berücksichtigend
abzuqualifizieren.

Auf dem Weg zur vollen Gemeinschaft?

Auch bei anderen Erinnerungen an die
Vergangeheit waren die Augen gelegentlich

blau gefärbt: Etwa bei der für diese
Vollversammlung zentralen Erörterung des

«gemeinsamen Verständnisses und der
gemeinsamen Vision des Ökumenischen Rates

der Kirchen» (im Ökumenejargon CUV
genannt), der ein mehrjähriger Studienpro-
zess vorangegangen war. Wenn dabei eines
klar geworden ist, so ist es die Erkenntnis,
dass der Ökumenische Rat seit seinem
Entstehen um eine Identität gerungen hat, die
zwischen einer Gemeinschaft von Kirchen
und einer «UNO Sancta», einerArt
Interessenvertretung protestantischer und orthodoxer

Kirchen in der säkularen Welt so
anzusiedeln ist, dass beides möglich wird.

Dabei war man immer schnell mit dem
Verweis zur Hand, dass es sich auf keinen
Fall um eine Superkirche handeln könne;
aber ebenso schnell mit dem Zusatz, «dass
der Gebrauch des Begriffes Gemeinschaft
in der Basis des ÖRK nahelegt, dass der Rat

31



mehr ist als ein rein funktioneller
Zusammenschluss von Kirchen, mit dem Ziel,
Aktivitäten in Bereichen von gemeinsamem

Interesse zu organisieren».
Worin dieses «Mehr» besteht, darüber

sind mittlerweile Studienprozesse organisiert

und ökumenische Bibliotheken
vollgeschrieben worden. Das CUV Dokument
vermerkt dazu lakonisch: «Der Rat ist eine
Gemeinschaft von Kirchen, die auf dem
Weg zur vollen Koinonia sind.» Ersetzt
man das griechische Wort Koinonia durch
den annähernd gleichwertigen Begriff
«Gemeinschaft», so ergibt sich ein Satz von
ergreifender Banalität: Der Rat ist eine
Gemeinschaft auf dem Weg zur vollen
Gemeinschaft. Ihre Komplexität entfaltet diese

Feststellung erst, wenn wir uns vor Augen

halten, dass die ökumenische Pilgerreise
der letzten fünfzig Jahre im wesentlichen

als eine Entfaltung des Begriffs
«Gemeinschaft» interpretiert werden kann.

Einer der wesentlichen Anstösse der
modernen ökumenischen Bewegung war
«das Aufkommen des Internationalismus
in der Zeit um den ersten Weltkrieg herum.
So wurde die Gründung des Völkerbundes
in allen Vorläuferbewegungen des Ökumenischen

Rates der Kirchen als ein entscheidender

Durchbruch begrüsst... Man
erwartete, dass es auf der Basis des universalen

christlichen Ethos möglich sein werde,
eine tragfähige internationale Ordnung
aufzubauen... Die Einheit der Kirche war
die notwendige Voraussetzung zum
gemeinsamen Dienst und Zeugnis in der
Welt.»

Das Ende der ökumenischen «master
narrative»

Dieses umfassende Einheitsprojekt,
entstanden aus dem Friedenswunsch vorwiegend

westlicher Kirchen, ist in den
Siebzigerjahren vor allem von den Kirchen des
Südens in zunehmendem Mass als
verkapptes Herrschaftsprojekt kritisiert worden.

Anstelle der Vorstellung von der
ökumenischen Gemeinschaft als einer Art
universaler Ordnung für die Gestaltung einer
friedlichen Welt trat die Förderung lokaler

32

Eigenständigkeit sowie kultureller und
religiöser Identität all jener, die bis jetzt auf
der «Unterseite der Geschichte» gelebt hatten.

Der Ökumenische Rat selbst hat in
vielen seiner Programme genau jene
Eigenständigkeit ermutigt und gefördert, die
der westlich-kolonialen «master narrative»
den Abgang bereitet hat.

Im Programmatischen hatte sich also
längst vollzogen, was an dieser Achten
Vollversammlung auch im Strukturellen
gefordert wurde: nämlich derAbschied von
der weitgehend westlichen Art, organisiert
und regiert zu werden. Das zeigte sich etwa
in der Anfrage an die parlamentarischen
Strukturen des Rates und seiner Verfassung,

die wichtige Fragen, die das Leben
der Kirchen betreffen, einfach nach dem
Prinzip von Mehrheiten und Minderheiten
regeln. Dadurch fühlen sich vor allem die
orthodoxen Kirchen an den Rand gedrängt
und mit ihren Fragen nicht ernst genommen:

Da die Zahl der orthodoxen Kirchen
wegen ihrer geringen missionarischen
Tätigkeit über die Jahrzehnte nahezu konstant
geblieben ist, und der Rat neue Mitgliedskirchen

vor allem aus dem protestantischen
Bereich gewonnen hat, sehen die orthodoxen

Kirchen sich in einer Minderheitssituation,
die nur durch strukturelle Änderungen

aufgebrochen werden kann.
Statt parlamentarischer Abstimmung

Konsensus, lautete eine erste Forderung.
Als Vorbild wurde immer wieder das in
afrikanischen Traditionen beheimatete
Palaver zitiert, bei dem, oft in tagelangen
Gesprächen, um «Konsensus», um die
Kunst, gemeinsamen Sinnes zu sein,
gerungen wird. Genau dies hat aber die
Vollversammlung nicht vorexerziert, konnte es
wohl auch nicht. Zum einen hat man sich
bei den Plenardiskussionen bewusst
zurückgehalten, um die Sensibilitäten vor
allem der orthodoxen Kirchen nicht zu
verletzen. In vielen persönlichen Gesprächen
habe ich immer wieder gehört, dass der -
bereits in Amsterdam 1948 geäusserte und
in Harare oft zitierte -Wunsch zusammenzubleiben,

die Delegierten geleitet hat.
Zum anderen gibt es überhaupt noch keine
Erfahrung, wie grosse, komplexe, durch-



strukturierte und in einen strengen
Zeitrahmen eingepasste Gemeinschaften den in
kleinen, relativ homogenen Gruppen mit
offenem Zeitrahmen hergestellten Konsensus

erreichen könnten, wie das zu organisieren

wäre.
Überhaupt, ob es möglich ist,

unterschiedliche Elemente unterschiedlicher
Kulturen einfach zusammenzumischen,
von einer Kultur in die andere zu transponieren.

Am ehesten scheint es noch bei den
Gottesdiensten der Vollversammlung zu
funktionieren, die für mich gelungene
Beispiele eines religiösen und kulturellen
Sampling darstellen. Da werden liturgische
und musikalische Elemente mit unbestreitbarem

ästhetischem und spirituellem Flair
zusammengemischt und ergeben dann
«etwas eigenes», etwas, das für mich
persönlich schöner, grösser und begeisternder
ist als der sonntägliche Gottesdienst zu
Hause, sozusagen ein Festbankett, das
nicht unbedingt in den Alltag übertragbar
sein muss. Unbestreitbar ein ekklesiales
Merkmal der «Gemeinschaft auf dem Weg
zur Gemeinschaft!»

Aber ich habe auch andere Stimmen
gehört, solche, die sich stark machten, einander

doch wieder die je verschiedenen
konfessionellen Traditionen vorzuexerzieren,
einen Tag Lutheraner (welche, die aus Indien

oder die aus Schweden?), einen Tag
Orthodoxe (welche, die aus Armenien oder
die aus Russland?). Kurz, die angesichts
einer drohenden ökumenischen Religionsklitterung

wieder Halt und Eindeutigkeit
im Konfessionellen suchen.

Der Preis der Einheit

Einen solchen Rückzug in die «Verteidigung

von Eigenständigkeit und kultureller
Tradition» hat die ökumenische Bewegung
paradoxerweise nie gutgeheissen, ebensowenig

wie sie nicht ein rein kirchenbezogenes
Verständnis von Ökumene gefördert

hat. Es ging immer darum, «die ursprüngliche

Berufung zum Zeugnis und Dienst
an der ganzen Welt als der Ökumene Gottes
nicht aufzugeben», das heisst die kulturkritisch

universale Vision des Christentums

hochzuhalten, auch wenn diese Vision
heute die kulturellen Verankerungen der
christlichen Ursprünge mitreflektiert.

Der Wille, dies weiterhin zu tun, war in
Harare sichtbar. Der Preis, den dies kostet,
allerdings auch. Der Weg zur sichtbaren
Einheit der Kirchen ist möglicherweise
nicht nur ein Weg, auf dem die Kirchen mit
unterschiedlicher Geschwindigkeit unterwegs

sind. Ihre fundamentalsten Differenzen

sind oft jene, die an die alltäglichsten
kulturellen und religiösen Traditionen rühren.

In Harare hat sich das etwa an der
Frage der Frauen entzündet, an der für die
orthodoxen Kirchen unakzeptablen inklu-
siven Sprache, an der feministischen Theologie,

die (vom Vertreter der russisch-orthodoxen

Kirche) gleich im Rundumschlag
als blasphemisch abqualifiziert wurde. Um
des Friedens willen blieb das unwidersprochen

- es wiederholt aber ein altes Muster
von Frauendiskriminierung, die sich oft auf
einen schlechten Konsens gegründet hat,
auf Schweigen um der Harmonie oder um
anderer, «höherer» Interessen willen. Traurig

oder zornig oder beides muss stimmen,
dass der Frauenanteil im neuen Zentralausschuss

geringer ist als in der abgelaufenen
Amtsperiode und dass nur zwei Frauen im
neuen, achtköpfigen Präsidium vertreten
sind, noch dazu eine als Vertreterin der
Jugend. Nach dem massiven Effort der
«Ökumenischen Dekade der Kirchen in
Solidarität mit den Frauen» mutet das an
wie ein Schlag ins Gesicht: Mit der Solidarität

ist es noch nicht so weit her.
Als ein Netz solidarischer Beziehungen

hat Konrad Raiser aufeiner Bolderntagung
1998 die ökumenische Bewegung
beschrieben. Ein neues Bild. Kein Rat weiser
älterer Herren, kein Schiff im
sturmgepeitschten Ozean, sondern ein Netz. Raisers

Hoffnung ist, dass in dieses Netz
vielfältige ökumenische Maschen eingewebt
werden könnten. Nicht nur Mitgliedskirchen,

sondern auch die vielen regionalen
und nationalen ökumenischen Organisationen,

die lokalen Initiativen, die konfessionellen

Weltbünde, die ihre Existenz nicht
selten den Initiativen der Regionalisierung
und Inkulturierung des Ökumenischen Ra-

33



tes verdanken. Auch Kirchen, die nicht
Mitglieder sind, etwa die römisch-katholische,

könnten darin Platz haben. Ein Netz
hat aber auch seine Tücken. Wenn die
Spannung oder Belastung an einer Stelle zu
gross wird, reissen die Maschen. Es
braucht also einen ständigen Ausgleich der
Solidarität mit den brüchigeren, weniger
tragfähigen Maschen.

Wie zu einem solchen Netz gelangen und
die ganze Lebendigkeit der ökumenischen
Bewegung einweben? «Harare» hat die
Bildung eines Ökumenischen Forums
vorgeschlagen, auf dem sich alle zusammenfinden

könnten, die heute schon die
weltweite Ökumene mitgestalten. Der Ökumenische

Rat wäre dort einer unter anderen
und nicht bevorzugter Akteur. Für die einen
ist eine solche Vision «Ökumene Light»,
ein Joghurt, dem wichtige Fermente fehlen,

und wo jene Fragen, die die Harmonie stören

könnten, nicht mehr gestellt werden!
Für die anderen ist sie Hoffnungsträgerin,

die die gegenwärtigen konfessionellen
und ökumenischen Konstellationen ernst
nimmt, als Chance begreift und einen nächsten

Schritt tut.
Etwas, was die ökumenische Bewegung

in Bewegung hält. Das ist gut biblisch, wie
der japanische Theologe Kosuke Koyama
in seinem Referat zum Thema der
Vollversammlung «Kehrt um zu Gott - seid fröhlich

in Hoffnung» leidenschaftlich betonte:
«Gottes Gnade erzeugt Umtriebe, nicht
Ruhe. Unsere Hoffnung ist, ihrem Wesen
nach, nicht ruhig und gelassen, sondern
voller Umtriebe. Keine Zukunftsgeschichte,

sondern eine Liebesgeschichte. Die
Zuversicht, dass die Zukunft kraft unserer Liebe

und unseres Mitleidens werden kann.»

^HSikfaffldeten Vereinigim»
Sozialistische Internationale
der Frauen

Unter dem Titel «Frauenrechte sind
Menschenrechte» fand am 21. und 22. November
1998 in den UNO-Gebäuden in Genf eine sehr
kurzfristig einberufene Bürositzung der
Sozialistischen Internationale der Frauen statt. Der
Internationale Bund Religiöser Sozialistlinnen
(ILRS) war als assoziiertes Mitglied ebenfalls
eingeladen und wurde durch Irène Häberle
(Vorstandsmitglied) und Gertrud Wirz, Root, vertreten.

Der ILRS war zwar im Rahmen dieser
Versammlung eher ein Exotikum, ohne Platzkarte
irgendwo rechts aussen plaziert. Nicht erstaunlich,

dass selbst einige der Organisatorinnen zum
ersten Mal von seiner Existenz erfuhren.

Fast so frostig, wie das spätherbstliche Genf
sich präsentierte, war auch die Atmosphäre im
und um den Versammlungssaal. Ein Länderbericht

reihte sich an den anderen. Es gab keine
Diskussionen, kein Gespräch, kaum einen
Austausch, einzig einige Fragen nach den
Einfuhrungsreferaten zu Beginn der Veranstaltung, wobei

es hier mehr oder weniger nur um
Verständigungsfragen an die Referentinnen ging. Besonders

hart traf es wohl die in herrlicher Tracht
erschienene Kurdin, die sehr bewegend die
prekäre Situation der kurdischen Frauen als Minderheit

in der Minderheit schilderte, aber deren
flammender Appell um Unterstützung ins Leere stiess.

Nach den Versammlungen strömte das Publikum

in alle Richtungen auseinander; es gab kein
gemeinsames Essen, keine Abendveranstaltung,
nichts. Ins Bild passte auch, dass zum Abschluss
ein zuvor verfasstes Statement verabschiedet
wurde, an dem die Teilnehmerinnen nichts mehr
ändern oder ergänzen konnten. Dabei hätte doch
gerade das Zusammentreffen so vieler verschiedener

Frauen aus aller «Herren» Länder Gelegenheit

geboten, die immer noch unzureichende,
aber dringend notwendige Solidarität unter den
Frauen zu stärken und zu festigen. Alles in allem
enttäuschend.

Thematisch ging es um «Frauenrechte als
Menschenrechte». Kritisch untersucht wurde
dabei auch die Verwirklichung des 1995 an der
4. UN-Weltkonferenz verabschiedeten
Aktionsprogramms für die Rechte der Frauen, das die
Einhaltung der Frauenrechte als für die Regierungen

prioritär deklarierte. Zwar sind einige
Verbesserungen zu verzeichnen, doch immer noch
werden die Frauenrechte in vielen Ländern
bagatellisiert oder missachtet. Frauen sind sich ihrer
Rechte oft zu wenig bewusst, und für
Aufklärungskampagnen und Aktionen stehen vielfach
keine Mittel zur Verfügung. In weit stärkerem
Masse als bisher sollte daher die Einhaltung der
Frauenrechte eingefordert, gefördert und kontrolliert

werden, was aber bedeutet, dass hierfür auch
mehr finanzielle Mittel einzusetzen wären.

Irène Häberle

34


	Gott in Afrika : Eindrücke von der Kirchenversammlung in Harare

