
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 93 (1999)

Heft: 1

Rubrik: Zeichen der Zeit : eine Enzyklika wider den Neoliberalismus?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 08.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Eine Enzyklika wider den Neoliberalismus?

Sie wäre schon lange fällig, die neue Sozialenzyklika wider den Neoliberalismus. Alle
Elemente für diese Auseinandersetzung liessen sich bereits in der bisherigen Soziallehre
der katholischen Kirche finden. Das folgende «Zeichen der Zeit» möchte daran erinnern,
indem es gleich selbst einen (fragmentarischen) Entwurf beisteuert, der sich an die
einschlägigen Texte der Amtskirche hält. Wenn die Zitatefür heutige Ohren «revolutionär»
tönen, so zeigt das nur, wie wenig ernst die katholische Kirche ihre eigene Soziallehre
nimmt, wie wenig diese in die Verkündigung einbezogen wird, wie wenig sie auch an der
Basis rezipiert worden ist. So gibt es heute C-Parteien, die sich vom Neoliberalismus nur
dadurch unterscheiden, dass sie ihn auch noch für «christlich» halten. Nur so ist es zu
erklären, dass der hiesige Neoliberalismus vorgibt, besser als die Kirchen zu wissen, wie
das Evangelium auszulegen sei. Die Probe aufs Exempel machte der Wirtschaftsredaktor
der NZZ in der letzten Silvesterausgabe seines Blattes, wo er über die Ökumenische
Konsultation der Schweizer Kirchen herfiel und dem Dokument «Welche Zukunft wollen
wir?» vorwarf, es werde «einem an Freiheit, Selbstverantwortung und der Würde der
einzelnen Person orientierten Menschenbild nicht gerecht».

Und so könnte eine neue Sozialenzyklika aussehen: Sie würde mit den Worten «Capitalismi

superandi causa» (um den Kapitalismus zu überwinden) beginnen, das Menschenbild

der neoliberalen Ideologie radikal in Frage stellen, den Vorrang der Arbeit vor dem

Kapital betonen, den totalen Markt als Götzendienst verurteilen, die Globalisierung an
den Forderungen des Weltgemeinwohls messen und alle Christenmenschen auffordern,
den «liberalistbchen Kapitalismus» zu überwinden. Johannes Paul IL müsste sich nur an
die Worte seiner Vorgänger und natürlich auch an seine eigenen erinnern.

Für die zitierten Dokumente sei aufdas Abkürzungsverzeichnis am Schluss des Textes
verwiesen. W. Sp.

«Capitalismi superandi (causa)» liberalismus» und ist in Wahrheit ein Impe¬
rialismus, der seit dem Ende des Kalten

Liebe Schwestern und Brüder Krieges den ganzen Erdkreis erobern will.
Sie geht von einem Menschenbild aus, das

Um den Kapitalismus zu überwinden, die Würde der Person zutiefst verletzt, sie
den die Soziallehre der Kirche als «libera- ökonomischen Mechanismen unterwirft,
listisch» (SR 20) bezeichnet, verfasse ich als wären es unabänderliche, geradezu
dieses Rundschreiben. Ich will damit weni- naturhafte Sachzwänge. Statt am Gemeinger

eine neue Sozialethik entwerfen, als wohl orientiert diese Ideologie sich am
vielmehr an einige Grundsätze der kirchli- Markt, als ob er ein den Menschen aufer-
chen Soziallehre erinnern, damit wir Chri- legtes höheres Gesetz wäre. Statt die Glo-
stinnen und Christen uns am Ende eines balisierung als Weg zum Weltgemeinwohl
Jahrhunderts, das so viele Menschen unter der Menschen und Völker zu begreifen und
so vielen Ideologien leiden sah, mit der zu gestalten, wird sie missbraucht, um die
letzten dieser menschenfeindlichen Ideo- Reichen reicher und die Armen ärmer zu
logien vertieft auseinandersetzen. Diese machen, die Natur auszuplündern und die
Ideologie gibt sich die Bezeichnung «Neo- Saat des Unfriedens auszubreiten.

17



1. Der Mensch als Subjekt der
Wirtschaft

Wie schon einer meiner Vorgänger, Pius
XII., immer wieder betont hat, gilt die
Sorge der Kirche dem «Menschen als
solchen, der, weit entfernt, nur Gegenstand
und gleichsam ein passives Element des
sozialen Lebens zu sein, vielmehr dessen
Träger, Grundlage und Ziel ist und sein
muss» (UG 3472).

Diese SubjektStellung des Menschen ist
im ganzen sozialen Leben, also auch in der
Wirtschaft, zu beachten. Das gilt insbesondere

für das Verhältnis derArbeitzum Kapital.

Dazu hat die Enzyklika «Quadragesimo
anno» bereits 1931 das Wesentliche gesagt:
Eine «Wirtschaftsweise», «bei der es im
allgemeinen andere sind, die die
Produktionsmittel, und andere, die die Arbeit zum
gemeinsamen Wirtschaftsvollzuge beistellen»,

ist zwar «nicht in sich schlecht». Es
folgt jedoch ein Nachsatz von grösster
Aktualität, ein Verdikt über den Kapitalismus,
wie es schon damals viel zu wenig beachtet
wurde: «Die Verkehrtheit beginnt vielmehr
erst dann, wenn das Kapital die Lohnarbeiterschaft

in seinen Dienst nimmt, um die
Unternehmungen und die Wirtschaft insgesamt

einseitig nach seinem Gesetz und zu
seinem Vorteil ablaufen zu lassen, ohne
Rücksicht auf die Menschenwürde des
Arbeiters, ohne Rücksicht auf den
gesellschaftlichen Charakter der Wirtschaft, ohne
Rücksicht auf Gemeinwohl und
Gemeinwohlgerechtigkeit» (QA lOOf.).

Eigentum ist Herrschaft über Sachen, es
darfnicht entarten zu einer Herrschaft über
Personen. Die arbeitenden Menschen sind
nicht weniger Subjekt der Wirtschaft als
die Menschen, die über Eigentum an
Produktionsmitteln verfügen. Wenn heute das

Kapital mehr bedeutet als die Arbeit, wenn
die Maximierung der Gewinne mehr zählt
als die Erhaltung von Arbeitsplätzen, wenn
dadurch die Reichen immer reicher und die
Armen immer ärmer werden, dann übt das

Kapital eine Herrschaft aus, die genau jener
«Verkehrtheit» entspricht, die «Quadragesimo

anno» verurteilt hat.
Es gibt freilich eine Ideologie, die diese

«Verkehrtheit» zum Prinzip macht: Die
Kirche hat sie als den «ungehemmten
Liberalismus» bezeichnet, nach dem «der Profit
der eigentliche Motor des wirtschaftlichen
Fortschritts, der Wettbewerb das oberste
Gesetz der Wirtschaft, das Eigentum an den
Produktionsmitteln ein absolutes Recht,
ohne Schranken, ohne entsprechende
Verpflichtungen gegenüber der Gesellschaft
darstellt» (PP 26). Diese Ideologie beruht
auf einem falschen Freiheitsbegriff, da sie
«einseitig die Freiheit der Person überbetont,

sie von jeder Bindung an Normen
lösen möchte, nur aufstachelt zum Erwerb
und Besitz von Macht, die sozialen
Beziehungen der Menschen fast nur als sich von
selbst einstellende Ergebnisse der privaten
Initiativen ansieht, nicht aber als das Ziel
und als das Merkmal, wonach die Würde
einer wohlgeordneten Gesellschaft sich
bemisst» (OA 26). Keiner meiner Vorgänger

hat diese Ideologie mit gleicher Klarsicht

beurteilt wie Paul VI., den ich eben
zitiert habe. Mit Recht hat mein Vorgänger
seligen Angedenkens vor dem «Liberalismus»

gewarnt, da dieser «in seiner Wurzel
die Irrlehre von der Autonomie des Einzelnen

ist in bezug auf sein Tun, seine Motivation

und in bezug auf den Gebrauch, den er
von seiner Freiheit macht» (OA 35).

Diese Irrlehre ist alt, auch wenn sie sich
heute den Anschein von etwas Neuem gibt,
indem sie sich «Neoliberalismus» nennt.
Ich habe schon 1981 in meiner Sozialenzyklika

«Laborem exercens» eine derartige
Wiederholung nicht ausgeschlossen und
gesagt: «Diese schon etwas altmodisch
gewordene Verirrung des noch in seinen
Anfängen steckenden Kapitalismus und
Liberalismus kann sich, wenn man von den
gleichen theoretischen Voraussetzungen
aus denkt, auch unter anderen zeitlichen
und örtlichen Umständen wiederholen.» Es

ging mir schon damals um eine «restlose
Überwindung» dieser Irrlehre, weshalb ich
fortfuhr: «Diese Verirrung lässt sich nicht
anders restlos überwinden als durch
entsprechenden Wandel sowohl auf theoretischem

wie auf praktischem Gebiet. Dieser
Wandel muss dahin führen, dem Vorrang
der Person gegenüber den Sachen, der

18



menschlichen Arbeit im Vergleich zu dem
als Inbegriff aller sachlichen Produktionsmittel

verstandenen Kapital unbedingte
Beachtung zu verschaffen» (LE 13).

2. Vorrang der Arbeit vor dem Kapital

Der Liberalismus ist also auch insofern
eine Perversion der Sozialethik, als er nicht
den Menschen in den Mittelpunkt der
Wirtschaft stellt, sondern als er, wie ich früher
einmal geschrieben habe, ausgeht von der
«These, die menschliche Arbeit sei lediglich

ein Produktionsmittel, das Kapital
hingegen sei die Grundlage, die Wirkursache
und der Zweck oder das Ziel der Produktion»

(LE 3). Diese These ist in der Tat eine
«Verkehrtheit», vor allem wenn wir sie mit
der entgegengesetzten These Pius' XII.
vergleichen, die den Menschen als «Träger,
Grundlage und Ziel» der Wirtschaft
erkennt und anerkennt.

Die Arbeit ist kein Produktionsmittel, sie
ist überhaupt kein Mitteil, sondern ein Wert
an sich selbst. Produktionsmittel und wirklich

nur Mittel ist dagegen das Kapital.
Schon das Zweite Vatikanische Konzil hat
in seiner Pastoralkonstitution der «menschlichen

Arbeit» den «Vorrang vor allen anderen

Faktoren des wirtschaftlichen Lebens»
zuerkannt, denn diese, zu denen eben auch
das Kapital gehört, seien «nur werkzeuglicher

Art» (GS 67). Damit wurde die Soziallehre

der Kirche um ein geradezu revolutionäres

Prinzip zur Überwindung des Kapitalismus

erweitert. Es handelt sich um ein
Ordnungsprinzip, das die herkömmliche
Rangordnung von Kapital und Arbeit
umkehrt, das Kapital von der ersten auf die
zweite Stelle und die Arbeit von der zweiten
Stelle auf die erste Stelle verweist; «denn
die Ordnung der Dinge muss der Ordnung
der Personen dienstbar werden und nicht
umgekehrt» (GS 26).

Kein anderes Dokument hat die Würde
der Arbeit so eindrücklich begründet wie
diese Pastoralkonstitution: «Die Arbeit
ist unmittelbarer Ausfluss der Person, die
den stofflichen Dingen ihren Stempel
aufprägt und sie ihrem Willen dienstbar macht.
Durch seine Arbeit erhält der Mensch sein

und der Seinigen Leben, tritt in tätigen
Verbund mit seinen Brüdern und dient ihnen ; so
kann er praktische Nächstenliebe üben und
seinen Beitrag zur Vollendung des
Schöpfungswerkes Gottes erbringen» (GS 67).

Arbeit dient also nicht nur dem
Lebensunterhalt, sondern auch der Selbstverwirklichung

und der Solidarität innerhalb einer
Unternehmung sowie der Vollendung der
Schöpfung (weshalb Arbeit gegenüber der
Schöpfung nie ökologisch destruktiv sein
darf). Aus diesen sinnstiftenden Elementen
folgt das «Recht aufArbeit». Ein gleichrangiges

«Recht auf Eigentum» gibt es dagegen

nicht, schon gar nicht eine Eigentumsfreiheit,

die um des Profites willen Arbeitsplätze

vernichten dürfte. Darum habe ich in
meiner Enzyklika über die «menschliche
Arbeit» das «Prinzip des Primates der
Arbeit vor dem Kapital» (LE 14) vertieft. Was
ich damals schrieb, ist durch die Entwicklung

nicht überholt, sondern angesichts des

umgekehrten Vorrangs des Kapitals vor der
Arbeit, der sich in der Wirtschaft leider
durchgesetzt hat, von besonderer Aktualität:

«Man darf die Produktionsmittel nicht
gegen die Arbeit besitzen; man darf sie
auch nicht um des Besitzes willen besitzen,
denn der einzige Grund, der ihren Besitz
rechtfertigt,... ist dieser, der Arbeit zu
dienen» (LE 14). «Der alles beherrschende
Grundsatz sei hier nochmals wiederholt:
Die Rangordnung der Werte und das
vertiefte Verständnis der Arbeit fordern, dass
das Kapital der Arbeit diene und nicht die
Arbeit dem Kapital» (LE 23).

Mit dem Vorrang der Arbeit unvereinbar
ist insbesondere die Alleinbestimmung des

Kapitals in der Wirtschaft. Das wirtschaftliche

Unternehmen ist niemals Eigentumsobjekt

des Kapitals, sondern, wie das Konzil

sagt, ein «Verbund von Personen» (GS
68), an dem die Arbeitenden nicht weniger
als die Kapitalgebenden teilhaben. Von
daher gewinnen auch «Mitbestimmung» und
«Miteigentum» der Arbeitenden ein besonderes

Gewicht (vgl. LE 14). Wie Paul VI.
aufzeigte, muss die Wirtschaft immer mehr
demokratisiert werden, damit «immer
mehr Menschen an der Vorbereitung von
Entscheidungen, an den Entscheidungen

19



selbst und an deren Ausführung beteiligt
werden» (OA 47). Die Verfügungsgewalt
des Kapitals wird dabei zwangsläufig
beschränkt werden, was auf der anderen Seite
auch der «stark geschwächten
Rechenschaftspflicht» des Eigentums im modernen

Aktienrecht entspricht (vgl. QA 132).
Ich bekräftige feierlich die Lehre der

Kirche, dass es kein absolutes Recht auf
Privateigentum gibt. Das Recht auf Eigentum

hat sich vielmehr dem Prinzip des
Gemeingebrauchs unterzuordnen, demzufolge

die «irdischen Güter» allen
Menschen gewidmet sind, also auch «in einem
billigen Verhältnis allen zustatten
kommen» müssen. Diese «allgemeine Bestimmung

der Güter» verlangt, dass es kein
Privateigentum im Sinne des individualistischen

Neoliberalismus geben kann,
sondern dass alle Güter, die wir rechtmässig
besitzen, zugleich als «Gemeingut»
anzusehen sind, damit sie «auch anderen von
Nutzen sein können» (GS 69).

Wenn heute die Kluft zwischen Arm und
Reich immer weiter wächst, zahllose
Menschen von ihrem Erwerbseinkommen nicht
einmal mehr leben können, einige wenige
Milliardäre über soviel Vermögen verfügen
wie die ärmere Hälfte dieser Erde, dann
wird die Gemeinwidmung der irdischen
Güter aufs schwerste verletzt. Die Kirche
kann sich nicht abfinden mit diesem
Unrecht, das zum Himmel schreit. Sie erinnert
vielmehr an das Recht zum Widerstand, das
jenen zukommt, die sonst die Mittel
entbehren, die sie zum Leben brauchen. «Wer
aber sich in äusserster Notlage befindet, hat
das Recht, vom Reichtum anderer das
Benötigte an sich zu bringen», sagt das
Konzil (GS 69)

3. Die Irrlehre vom totalen Markt

Der sog. Neoliberalismus wiederholt
Irrtümer aus dem letzten Jahrhundert,
ohne zu beachten, welch grosses Unheil sie
schon damals anrichteten. Die Enzyklika
«Mater et magistra» von Johannes XXIII.
bezeichnete die «damals vorherrschende
Auffassung von der Wirtschaft» als
«naturalistisch» und bedachte sie mit Worten,

die uns im Blick auf den heutigen
Neoliberalismus vertraut vorkommen: «Alles
ergibt sich danach zwangsläufig aus dem
Wirken der Naturkräfte. Es besteht kein
Zusammenhang zwischen Wirtschaftsgesetzen

und Sittengesetz. Einziger
Antrieb des wirtschaftlichen Schaffens ist der
persönliche Eigennutz. Oberstes Gesetz,
das die Beziehungen zwischen den
wirtschaftlich Schaffenden regelt, ist der
schrankenlose freie Wettbewerb. Kapitalzins,

Preise von Waren und Dienstleistungen,

die Höhe von Gewinnen und Löhnen
bestimmen sich rein mechanisch nach den
Marktgesetzen. Der Staat hat sich jeder
Einmischung in das Wirtschaftsgeschehen
zu enthalten» (MM 11).

Demgegenüber betont die Kirche, dass
«ein Wettbewerb, wie ihn die sogenannten
Liberalen wollen, ganz und gar unvereinbar

mit der christlichen Lehre, ja mit der
menschlichen Natur ist» (MM 23). Die Kirche

verurteilt daher den «ungehemmten
Liberalismus», in welchem «der Profit der
eigentliche Motor des wirtschaftlichen
Fortschritts, der Wettbewerb das oberste
Gesetz derWirtschaft, das Eigentum an den
Produktionsmitteln ein absolutes Recht»
(PP 26) sein soll.

Es ist keine Frage, dass der Markt im
Sinne des Gemeinwohls wirken kann, aber
nur, wenn er auch am Gemeinwohl gemessen,

nach dem Gemeinwohl organisiert,
gelenkt und korrigiert wird. Bereits Pius
XL sorgte sich um diesen Primat der Politik,

als er schrieb: «Der freie Wettbewerb,
innerhalb der gehörigen Schranken gehalten,

mehr noch die wirtschaftliche Macht,
sind der öffentlichen Gewalt in allem, was
ihres Amtes ist, entschieden unterzuordnen»

(QA 110). Und Paul VI. definierte
diese «gehörigen Schranken» des Marktes
durch dessen Bindung an das Gemeinwohl:
«Ohne den freien Markt abzuschaffen, sollte

man den Wettbewerb doch in den Grenzen

halten, die ihn gerecht und sozial, also
menschlich machen» (PP 61).

In der heutigen Zeit betreibt der sog.
Neoliberalismus die Entmachtung der
Politik zugunsten der Vermachtung der
Wirtschaft. Dadurch erfolgt eine weitere

20



Perversion der Sozialethik. Im Gegensatz
zu dieser Privatisierungsideologie hält die
Kirche am Sozialisierungsbescheid von
«Quadragesimo anno» fest. Danach ist es

legitim, «bestimmte Arten von Gütern der
öffentlichen Hand vorzubehalten, weil die
mit ihnen verknüpfte übergrosse Macht
ohne Gefährdung des öffentlichen Wohls
Privathänden nicht überantwortet bleiben
kann» (QA 114). Dass heute das genaue
Gegenteil geschieht, dass Sozialisierungen
zurückgenommen werden, die nach diesem
Massstab erfolgt sind, wird schwere Schäden

für das Gemeinwohl mit sich bringen
und die politische Gestaltungskraft des
Staates, insbesondere auch die demokratische

Partizipation der Bürgerinnen und
Bürger auf unzulässige Art und Weise
einschränken.

Je mehr der Staat die Wirtschaft
dereguliert, umso mehr beginnt die Wirtschaft
ihrerseits den Staat zu regulieren. Es entstehen

Wirtschaftsmächte, die sich der politischen

Autorität entziehen und selber nicht
bereit sind, politische Verantwortung zu
übernehmen. Sie bedeuten eine so hohe
Gefährdung des Gemeinwohls, dass
zumindest die demokratische Kontrolle dieser

Unternehmungen national wie international

sichergestellt werden muss. Ich erinnere

an den «päpstlichen Brief», den 1952
Unterstaatssekretär G.B.Montini an die
21. Soziale Woche in Turin gerichtet hat.
Der spätere Papst Paul VI. fordert hier die
Mitbestimmung der Arbeitenden gerade
«in solchen Betrieben und in solchen Fällen,

in denen die sich selbst überlassene
Übermacht des anonymen Kapitals sich
offensichtlich gemeinschädlich auswirkt»
(UG 3374).

4. Die Globalisierung des Gemeinwohls

Heute wird der soziale Friede immer
mehr in Frage gestellt. Unter dem Vorzeichen

oder auch nur Vorwand der Globalisierung

findet ein gnadenloser Wettbewerb
der Staaten um sog. Standortvorteile statt.
Massstab für diesen Wettbewerb ist nicht
die Beschäftigung für alle, sondern die
Kapitalvermehrung in immer weniger Hän¬

den. Schon Paul VI. hat vor dieser Art
Globalisierung gewarnt: «Die neuen
Produktionssysteme sprengen sozusagen die
nationalen Grenzen; neue Wirtschaftsmächte

entstehen, multinationale Konzerne,

die, gestützt auf die gewaltigen in ihnen
zusammengefassten und zu vielseitiger
Verwendung einsetzbaren Mittel, völlig
eigenmächtig vorgehen, niemandem
unterstehen, weitgehend auch von staatlicher
Autorität unabhängig sind und daher auch
keiner Kontrolle in bezug auf das Gemeinwohl

unterliegen.» Mit prophetischer Weitsicht

sagte mein Vorgänger, solche
Konzerne könnten «sich zu einem neuartigen,
durchaus unzulässigen wirtschaftlichen
Machtfaktor auswachsen mit Auswirkungen

in den sozialen, in den kulturellen, ja
sogar in den politischen Bereich.» «Diese
ungeheure Zusammenballung von Kapital
und Macht», von der schon «Quadragesimo

anno» gewarnt habe, komme «erst
heute so richtig zum Abschluss» (OA 44).

Mit besonderer Sorge verfolge ich den
weltweiten Finanzkapitalismus .Er erinnert
mich an die von Pius XI. verurteilte
«Zusammenballung einer ungeheuren Macht
und wirtschaftlichen Diktaturgewalt in den
Händen einiger weniger Herren, die
zumeist nicht einmal Eigentümer, sondern
lediglich Treuhänder und Verwalter
anvertrauten Gutes sind, über das sie mit geradezu

unumschränkter Machtvollkommenheit
verfügen» (QA 105). Auch diese Entwicklung

ist die Folge eines «ungehemmten
Liberalismus». Oder anders ausgedrückt:
Der «ungehemmte Liberalismus» ist, wie
Paul VI. im Anschluss an Pius XL gesagt
hat, «die Ursache des finanzkapitalistischen

Internationalismus oder des Imperialismus

des internationalen Finanzkapitals»
(PP26).

Das Verdikt erhält neue Aktualität in
einer Zeit, in der dieser Finanzkapitalismus
täglich 1,5 Billionen Dollar zu
Spekulationszwecken um die Erde kreisen lässt und
mit seiner Renditejagd die reale Wirtschaft
unterhöhlt. Das Geld wird nicht mehr in die
reale Wirtschaft investiert, sondern in die
virtuelle Welt des globalen Finanzsystems,
seinerWährungen, Devisen, Optionen usw.

21



So gibt es auch heute wieder «Beherrscher
und Lenker des Finanzkapitals», die
«unbeschränkte Verfügung haben über den
Kredit und seine Verteilung nach ihrem
Willen bestimmen.» Sie «beherrschen den
Blutkreislauf des ganzen Wirtschaftskörpers;

das Lebenselement der Wirtschaft ist
derart unter ihrer Faust, dass niemand
gegen ihr Geheiss auch nur zu atmen wagen
kann» (QA 106).

Die Soziallehre der Kirche und die
Sozialethik aller Menschen guten Willens
stehen vor der Bewährungsprobe: Wie
sozialisieren und demokratisieren wir diese
ungeheure Wirtschaftsmacht, die sich weltweit

etabliert, die Staaten in einen ruinösen
«Standortwettbewerb» treibt, sie um die
Gunst von Unternehmungen buhlen lässt,
die ihnen erst noch die legitimen Steuern
entziehen und dafür die Lasten der
Arbeitslosigkeit und des sozialen Elends
auferlegen? Wie verhindern wir, dass im freien
Welthandel das Recht des Stärkeren sich
durchsetzt? Wie kommen wir zurück zu
einer Wirtschaft nach dem Mass des
Menschen und der Natur?

Was not tut, ist die Wiederherstellung
des Primats der Politik über die Wirtschaft.
Sonst wiederholt sich, was Pius XL «die
Erniedrigung der staatlichen Hoheit... zur
willenlos gefesselten Sklavin selbstsüchtiger

Interessen» (QA 109) nannte. Sonst
gebricht es nicht nur an der politischen
Autorität, sondern auch an der demokratischen

Partizipation, die an der politischen
Autorität teilhat und sie legitimiert.

Die ökonomische Globalisierung könnte
eine Chance sein, wenn ihr auch die soziale
und ökologische Globalisierung, kurz: die
Globalisierung des Gemeinwohls und der
Solidarität, folgen würde. Es gibt das
«allgemeine Wohl der Menschheit» (GS 84),
das alle Völker, alle Staaten, alle Menschen
zu einer natürlichen Gemeinschaft verbindet,

die einer eigenen politischen Autorität
bedarf. Johannes XXIII. hat dieser «universalen

Autorität» die «besondere Aufgabe»
zugeordnet, «jene Fragen zu behandeln und
zu entscheiden, die sich bezüglich des
universalen Gemeinwohls stellen, und zwar in
wirtschaftlicher, sozialer und politischer

wie auch in kultureller Hinsicht» (PT 140).
Und das Konzil hat es zur «Aufgabe
der internationalen Gemeinschaft» erklärt,
«die wirtschaftlichen Verhältnisse weltweit
so zu ordnen, dass sie sich nach der Norm
der Gerechtigkeit entwickeln» (GS 86).

Das alles wurde schon vor mehr als
dreissig Jahren gesagt. Hätten die
Menschen, die sich Christinnen und Christen
nennen, das Gebot der Gerechtigkeit im
Weltmassstab ernst genommen, wäre es nie
zu diesem weltweiten sozialen Elend
gekommen, das die heutige Form der
Globalisierung bewirkt, es wäre vielmehr eine
Globalisierung der Gerechtigkeit, des Friedens

und der Bewahrung der Schöpfung
möglich geworden. Noch ist es nicht zu
spät, noch appelliert die Kirche ein weiteres

Mal an alle Christinnen und Christen,
an alle Menschen guten Willens: Befreit
Euch von den Fesseln des individuellen
wie des kollektiven Egoismus und ergreift
mutig Initiativen, die der Globalisierung
der entfesselten Kapitalmacht eine solche
des Gemeinwohls folgen lassen.

5. Aufruf zur Überwindung des

Kapitalismus

In meiner Enzyklika «Über die soziale
Sorge der Kirche» habe ich kurz vor dem
Ende des Kalten Krieges den «liberalisti-
schen Kapitalismus» nicht weniger verurteilt

als den «marxistischen Kollektivismus»

(SR 20) und den beiden damaligen
«Blöcken» die «Tendenz zum Imperialismus»

(SR 2) vorgeworfen. Jetzt, da der eine
Block sich aufgelöst hat, muss die Kirche
mit dem ganzen Gewicht ihrer Autorität
zur Überwindung des noch verbliebenen
«Blocks» beitragen, zumal dieser nun erst
recht Gefahr läuft, die ganze Welt zu
beherrschen, nicht mehr als «Block», sondern
als universales System, das keine
Alternative mehr zulassen will. Das Ende der
Blöcke wäre sonst das höchste und letzte
Stadium des einen, allein verbliebenen
Imperialismus.

Der «liberalistische Kapitalismus» hat
sich seit dem Ende der Blockkonfrontation
keineswegs gemässigt, sondern im Gegen-

22



teil jede soziale Hemmung verloren, die er
im Wettbewerb der Systeme noch
aufzuweisen schien. Ich muss zur Überwindung
dieses Kapitalismus umso nachdrücklicher

aufrufen, als er jene «Strukturen der
Sünde» fortsetzt und propagiert, die ich in
der erwähnten Enzyklika angeklagt habe.
Dabei handelt es sich um Strukturen, die
«in persönlicher Sünde ihre Wurzeln
haben» (SR 36), aber auch auf persönliche
Sünde zurückwirken, sie immer neu anstacheln

und sich dadurch als «sündige
Strukturen» erst recht verfestigen. So ist
insbesondere «Gier nach Profit» (SR 37) nicht
nur ein persönliches Fehlverhalten,
sondern auch Ursache und Folge von Strukturen,

die das kapitalistische System geschaffen

hat. Auf diese «Strukturen der Sünde»
hinzuweisen, ist umso wichtiger, als die
Kapitalherrschaft sich weitgehend von
einer persönlichen Herrschaft gelöst und
anonymisiert hat, weshalb sie sich als
«Sachzwang» ohne Alternative darstellt.

Mit «Quadragesimo anno» muss ich vor
jener «unstillbaren Gier nach Reichtum an
irdischen Güter» warnen, die es zwar schon
immer gegeben hat, die «in der heutigen
Wirtschaftsweise aber der menschlichen
Schwachheit ganz besonders zahlreiche
Gelegenheiten zum Falle bietet» (QA 132).
Die Deregulierung der Märkte «fordert
vom wirtschaftlichen Menschen dauernd
die höchste Anspannung seiner Kräfte.
Dadurch sind viele Gewissen so abgestumpft,
dass ihnen zum Geldverdienen jedes Mittel
gut genug ist... Die Leichtigkeit für
jedermann, im ungeregelten Markt Gewinne zu
machen, lockt viele zum Handel und
Güterumsatz, die nur ein Ziel haben, möglichst
mühelos und bequem zu gewinnen, und zu
diesem Ende ohne sachliche Berechtigung,
nur aus Beutegier, die Preise durch wilde
Spekulation ruhelos nach oben und wieder
nach unten zu treiben, wodurch alle
Berechnungen ernsthafter Wirtschafter
durchkreuzt werden.»

Der Liberalismus ist die «dem Kapitalismus

eigentümliche Ideologie» (LE 11), die
immer wieder versucht, sich möglichst
ungehemmt durchzusetzen. Hinter dem sog.
Neoliberalismus, der den Markt absolut

setzt und keine soziale Gerechtigkeit
anerkennt, steckt nicht nur «krasser Materialismus»

(SR 28), dahinter verbergen sich
«wahrhafte Formen von Götzendienst»
(SR 37).

Das Wohl der Menschen ist von ihrem
Heil nicht zu trennen. «Für die Christen wie
für alle, die die genaue theologische
Bedeutung des Wortes <Sünde> anerkennen,
heisst die Änderung des Verhaltens oder
der Mentalität oder der Lebensweise in
biblischer Sprache <Umkehr>». Sind «Strukturen

der Sünde» einmal als solche erkannt,
so sind sie genauso Anlass zur Umkehr wie
persönliche Sünden. Diese «Strukturen
der Sünde> überwindet man nur- neben der
notwendigen Hilfe der göttlichen Gnade -
mit einer völlig entgegengesetzten
Haltung: mit dem Einsatz für das Wohl des
Nächsten, zusammen mit der Bereitschaft,
sich im Sinne des Evangeliums für den
anderen zu <verlieren>, anstatt ihn
auszubeuten, und um zu <dienen>, anstatt ihn
um des eigenen Vorteils willen zu
unterdrücken». Kurz, es geht um eine Umkehr
zur «Solidarität» (SR 38). Es geht um das
Bekenntnis zum einen Gott, der keine Götzen

neben sich duldet. Es geht um einen
Bekenntnisprozess, aus dem eine neue,
gerechte Gesellschaft hervorgehen wird.

Vielleicht so oder so ähnlich: Gegeben
zu Rom, bei St. Peter, z.B. am 1. Januar
2000, zur Eröffnung des Anno Santo, im
23. Jahr seines Pontifikates, unterzeichnet
von Johannes Paul II.

Abkürzungen:
UG Arthur Fridolin Utz/Joseph-Fulko Gröner (Hg.),

Soziale Summe Pius' XII., Bände I—III, Freiburg
i.Ue. 1954-1961.

QA Quadragesimo anno (Pius XI. 1931). Diese wie
auch die folgenden Enzykliken werden zitiert
nach: Texte zur katholischen Soziallehre, hg. von
der KAB Deutschland, Ketteier-Verlag. Köln
1989.

MM Materet magistra (Johannes XXIII. 1961)
PT Pacem in terris (Johannes XXIII. 1963)
GS Pastoralkonstitution Gaudium et spes (II. Vati¬

kanum 1965)
PP Populorum progressio (Paul VI. 1967)
OA Apostolisches Schreiben Octogesima adveniens

(Paul VI. 1971)
LE Laborem exercens (Johannes Paul II. 1981)
SR Sollicitudo rei socialis (Johannes Paul II. 1987).

23


	Zeichen der Zeit : eine Enzyklika wider den Neoliberalismus?

