
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 12

Artikel: "Wie kommt krummes Holz zu aufrechtem Gang?" : Zu Helmut
Gollwitzers 90. Geburtstag

Autor: Zademach, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144144

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wieland Zademach

«Wie kommt krummes Holz zu aufrechtem
Gang?»
Zu Helmut Gollwitzers 90. Geburtstag

Am kommenden 29. Dezember wäre der Theologe Helmut Gollwitzer 90 Jahre alt
geworden. Ein willkommener Anlass, an diesen Pionier des christlich-marxistischen
Dialogs, den kritisch-solidarischen Begleiter der 68er Generation, den wichtigen
Mitarbeiter auch unserer Zeitschrift zu erinnern. Helmut Zademach vermittelt uns ein
packendes Porträt seines theologischen Lehrers. Der Autor situiert dieses Porträt im
Kontext der «Nachwendezeit» nach 1989, um bei aller Ungleichzeitigkeit die nachhaltige
Aktualität von Gollwitzers Theologie zu belegen. Dass Christen Sozialisten, Christinnen
Sozialistinnen sein müssen, gilt heute genauso wie 1972, als Gollwitzer in einer berühmten
Streitschrift diesen «anstössigen» Satzformulierte. Red.

Hin zu einer neuen Republik

Ob er sich gefreut hätte? Und wie! Ja,
Helmut Gollwitzer hätte sich gefreut über
den Wahlausgang am 27. September 1998!
So hätten wir Helmut Gollwitzer an diesem
Wahlabend wohl erleben können: heftig
diskutierend und nachdenklich seine Pfeife
schmauchend im Kreis von Joschka
Fischer, Otto Schily, Daniel Cohn-Bendit,
Johannes Rau und anderen, deren Weggefährte,

väterlicher Freund und solidarischer
Kritiker er vor 30 Jahren gewesen ist. Fünf
Jahre nach Gollwitzers Tod am 17. Oktober
1993 schickt diese Republik sich an, die
Nachkriegszeit endgültig zu überwinden
und vielleicht auch den Begriff der Republik

mit neuem Leben zu erfüllen.
Die von den Bürgerinnen und Bürgern

der ehemaligen DDR gewaltlos angestos-
sene Wende von 1989 und die ersten Nach-
wendejahre der gesamtdeutschen Politik
hat Gollwitzer noch bewusst miterlebt und
teilweise sehr kritisch begleitet: insbesondere

die damals wie heute weitgehend ver-
passte Chance, nach dem Wegfall des Ost-
West-Gegensatzes endlich die - alle
falschen und verhängnisvollen Lagertheorien
übergreifende -Allgemeingültigkeit vieler
Einsichten aus der sozialistischen Tradition

ganz neu in den Blick zu bekommen.

352

Der «lange Marsch durch die Institutionen»

- ist er nun endlich angekommen in
Bonn, und wird er eine neue Berliner Republik

einläuten? Viel Verspätung hat unsere
68er Bewegung sich unterwegs eingehandelt.

Längst ist nicht so ein Aufbruch zu
spüren wie seinerzeit 1972, als Willy
Brandt das Motto ausgab: «mehr Demokratie

wagen». Aber dennoch: Wer in diesen
Wochen durch deutsche Lande fährt, der
spürt ein neues Interesse an Politik als der
Möglichkeit, sein Leben und seine Welt mit
Perspektive zu gestalten. Die «res publica»
erscheint wieder als Sache der Bürgerinnen
und Bürger, als Ort der Teilnahme und
Teilhabe aller. Damit verbindet sich die
Hoffnung, dass die neue Regierung - auch
aufgrund eigener Erfahrungen mit Repression

- sensibler sein möge gegenüber neuen
Aufbrüchen. Dann wäre der Weg schon ein
Stück des Ziels: hin zu einer Zukunft in
Solidarität und Gerechtigkeit - so wie es
das Sozialwort aller christlichen Kirchen
1997 angemahnt hat.

Solidarität als Wärmestrom

Solidarität ist das Stichwort, das zu Helmut

Gollwitzer zurückführt. Solidarität
nicht als theoretische Chiffre, sondern als

kräftiger Wärmestrom, der sich wie ein



roter Faden durch sein Leben zog. Ein
Wärmestrom, den fast alle spürten, die ihm
begegneten, auch viele, die er in Wort und
Tat bekämpfte, aber nie verachtete,
sondern durch seine hartnäckige
Menschenfreundlichkeit oft geradezu beschämte. An
Gollwitzer konnte man lernen, wie Liebe
zum Menschen, Leidenschaft des theologischen

und politischen Denkens sowie
kämpferischer Mut zusammengehören, ja
einander bedingen, wenn Fortschritte
gelingen sollen. So konnte er für unendlich
viele zum Mutmacher werden, gerade auch
in Zeiten theologischer Dürre und politischer

Restauration.
«Golii», wie ihn seine Freundinnen und

Freunde liebevoll nannten, war selbst ein
inspirierendes Beispiel dafür, wie in einem
überaus komplexen Lebenslauf so manche
als katastrophal empfundene Führung sich
aus höherer Warte als zielgerichtete
Fügung erweisen konnte: «Und führen, wohin
Du nicht willst...» Der Kriegsdienst, der
den überzeugten Pazifisten vor unmittelbarer

Verfolgung durch die Nazis bewahrte,
führte ihn in russische Gefangenschaft und
damit in intensivste Auseinandersetzung
mit marxistischer Theorie, die ihn - in
Anknüpfung und Widerstand - ein Leben lang
prägen sollte. So etwa, als in den Zeiten des
Kalten Kriegs seine Berufung nach Basel
aufden Lehrstuhl seines Lehrers Karl Barth
politisch verhindert wurde, weil die
Schweiz sich kein «trojanisches Pferd des
Kommunismus» leisten könne und wolle;
davon profitierte schliesslich Berlin, wo
Golii bis an sein Lebensende lehrte und
wieder in Dahlem wirkte.

In intellektueller Anstrengung des
Begriffs wie auch in der persönlichen und
praktischen Vermittlung hat Gollwitzer
sich und anderen Theologie nicht leicht
gemacht: am Schreibtisch, im Hörsaal, auf
der Kanzel, in Mutlangen beim Sitzstreik
vor den Raketendepots, in der Seelsorge,
wenn er Ulrike Meinhof zu Grabe geleitete.
Bei Golii ist nie als Gegensatz erschienen,
was andere ständig gegeneinander
ausspielten. Den Frommen war Golii ein
Aufklärer, den Aufgeklärten ein Frommer, den
Sozialdemokraten ein Marxist und den

Marxisten ein immer weiter Fragender.
Ihm ging es um die Überwindung der
weltanschaulichen Blockkonfrontation
zwischen Christentum und Marxismus, um die
selbstbewusste Aneignung eines Marxismus,

der gegenüber einem geradezu
religiösen, staatsförmigen Marxismus-Leninismus

die ursprüngliche Herrschaftskritik
wieder zum Vorschein bringt. Kirchenkampf

und Klassenkampf, Glaube und
Politik, Nächstenliebe und strukturverändernde

Theorie und Praxis existierten bei ihm in
einer einmaligen Identität des Nicht-Identischen.

Keine Bewegung, keine Partei, keine
Institution konnte ihn je vereinnahmen oder
gar domestizieren. Wie sollte das auch
gehen bei einem, der von sich selbst einmal
sagte, er sei «Kommunist ökologischer,
christlicher, lukanischer, lutherischer,
barthscher und sozialdemokratisch-sozialistischer

Prägung»? Nicht um ein theoretisches

oder ideologisches System ging es bei
ihm, das alle diese Elemente gleichmässig
umfasste, sondern um einen Menschen in
seinem Widerspruch, Aufbruch und Widerstand.

Die Verwirrung, die Gollwitzer
oftmals stiftete, sie war allemal eine heilsame

- und könnte es heute wieder sein.

Gottes Freundschaft greift nach uns

Zeit seines Lebens war für Helmut
Gollwitzer das Lukasevangelium von existentieller

Wichtigkeit und Dringlichkeit. Seine
Einführung in das Lukasevangelium «Die
Freude Gottes» erschien bereits 1940.
Gepredigt hat er es schon während der 30er
Jahre und dann immer und immer wieder,
bezogen auf die jeweiligen Zeitumstände.
Sein Schüler und Nachfolger F. W.
Marquardt betont, dass die Lukas-Auslegungen

für Gollwitzers Theologie eine ähnlich
profunde Bedeutung haben wie für Karl
Barth die Arbeit am Römerbrief.

Für Gollwitzer ist Evangelium «kein
historisches Referat, sondern Predigt,
Jesuspredigt, die an das Damals erinnert, um
heute eine Begegnung mit ihm, dem wirklichen

Christus, zu schaffen». Diese Begegnung

offenbart Gott aber immer als den

353



Liebenden und den Richtenden zugleich.
Wer diesen Gegensatz streicht, der
verfälscht den Ernst und die Dringlichkeit des

Evangeliums. Die Botschaft der Gnade
wäre dann eine Aufforderung zur geruhsamen

Musse, weil ja immer noch Zeit bliebe.

Das Evangelium aber will mit der
Botschaft von der Gnade den Menschen gerade
in Bewegung bringen: Jetzt ist die Gnadenzeit,

darum ergreife sie jetzt und hier. Wer
zu spät kommt, den bestraft eben nicht nur
das Leben... Mit dem Verlust des Ernstes
und der Dringlichkeit würde auch das
Geheimnis der Liebe Gottes eingebüsst; aus
dem Wunder würde sie zur Selbstverständlichkeit,

aus dem Dank des angerufenen
Menschen würde die Gleichgültigkeit des

Schläfrigen.
Das Geschehen um Kreuz und Auferstehung

Jesu Christi hat Gollwitzer immer in
voller biblischer Radikalität behauptet und
unter der Kategorie des Reiches Gottes als
dessenAnspruch und Zuspruch aufdie
konkrete Gegenwart bezogen. Ort bleibender
Entscheidung ist eben das irdische Leben.
Gollwitzer wendet sich entschieden gegen
jede Spiritualisierung der neutestamentlichen

Auferstehungshoffnung, die daraus
eine ichbezogene, weltflüchtige und aufdie
eigene Seligkeit bedachte Jenseitshoffnung
macht, anstatt Gottes Recht für die
Wirklichkeit des Diesseits zu reklamieren.

Transzendenz des Reiches Gottes im
Sinn des Neuen Testaments bedeutet
deshalb nicht Jenseitigkeit als Beziehungslosigkeit,

sondern radikale Verneinung des
gegebenen Weltsystems, die Bestreitung
seiner Allgemeingültigkeit, Notwendigkeit
und Ewigkeit. Der Zuspruch von Jesu
Kreuz und Auferstehung ist deshalb der
Anspruch und der Aufruf, sich mit dieser
Welt, wie sie ist, gerade nicht abzufinden,
gegen sie den Kampf aufzunehmen und für
eine neue Welt Partei zu ergreifen.
Spiritualisierung und Individualisierung der
Botschaft vom Reich Gottes verwandeln den
aufweckenden Fanfarenstoss in lähmendes
Opium.

Umgekehrt darf aber alle Mobilisierung
auf das Reich Gottes hin nicht darüber
hinwegtäuschen, dass es sich um Gottes Tat

handelt, nicht um das Ergebnis menschlicher

Bemühung, denn zwischen der
Geschichte und dem Reich Gottes steht eben
das Kreuz Jesu Christi. Irdische Gesellschaft

kann immer nur Abbild des Reiches
Gottes sein unter den Bedingungen dieser
vergänglichen Welt - weder Gleichung
noch absolute Ungleichung, sondern ein
Gleichnis, eine angestrebte Entsprechung
aus dem «Material der im Vorhandenen
liegenden Möglichkeiten», ein Weg in die
Zukunft «mit den beschränkten Mitteln
menschlicher Erkenntnis». Gesellschaftliche

Gestaltung ist immer kontrovers und
kritisierbar - das unterscheidet sie vom
Termitenhaufen. Die Fragen von Sinn,
Schuld und Tod jedoch sterben auch in der
gelungenen Gesellschaft nicht ab, sie bleiben

brennend und sind offen zu halten in
pluraler Toleranz.

Für die Art und Weise der personalen
Beziehungen «im Reich Gottes» steht der
Begriff der Freundschaft. In einer Freundschaft

gibt es keine Herrschaftsverhältnisse,
keine Institutionalisierung, keine sozialen

Verpflichtungen, kein Patriarchat, keine

Blutsbande, sondern nur freie,
ungeschützte Verbundenheit, Liebe und Treue.
Mit Golii können wir die Anleitung finden
zu einer offenen, soziale Barrieren
durchbrechenden Freundschaft, ja eine Polemik
gegen die klassen-beschränkte Freundschaft,

die wir in den Formen bürgerlicher
Freundschaftsideale kennen. Lade zu deinen

Mahlzeiten die Armen, Krüppel, Lahmen

und Blinden ein, nicht nur deine Brüder

und die reichen Nachbarn, deine Lobby
- und du wirst glücklich sein. Eine moderne

Freundschaftsgesellschaft, wie könnte
und sollte sie aussehen - und welche
Konturen müsste die christliche Gemeinde in
sie einzeichnen?

Die Christliche Friedenskonferenz oder
«Der Sprung über die Mauer»

Zur Komplexität des Wirkens von Helmut

Gollwitzer gehört seine Teilnahme an
zwei sich zunächst unabhängig voneinander

entwickelnden Bewegungen, die
seinen weiteren Weg entscheidend mitbestim-

354



men sollten: der Christlichen Friedenskonferenz

(CFK) und der bereits angesprochenen
68er Bewegung.

Genau besehen verdankt die CFK ihre
Existenz einem Defizit im Gefüge des 1948
mit einer ersten Vollversammlung ins
Leben gerufenen Ökumenischen Rates der
Kirchen (ÖRK). Gehörte anfangs der
«Weltbund für Freundschaftsarbeit der
Kirchen» noch zum ÖRK dazu, so blieb
nach dessen Auflösung das Feld der
konkreten Friedensarbeit der Kirchen weitgehend

unbesetzt. Hinzu kam der Konflikt
um die Ausrichtung des ÖRK bereits bei
seiner Gründung in Amsterdam. Der spätere

amerikanische Aussenminister John
Foster Dulles strengte damals den Versuch
an, den Weltrat der Kirchen «in die westliche

Kreuzzugsfront einzugliedern und
damit die falsche Gleichsetzung von
Nationalsozialismus und Bolschewismus im
Weltmassstab zu wiederholen» (E. Wolf).
Die gewünschte Verlagerung nach New
York verhinderte der tschechische Theologe

Josef Hromadka, der unter Berufung
auf die grundsätzliche Distanz der Kirche
zur Welt die Unabhängigkeit des ÖRK
wenigstens organisatorisch rettete.

Aufgrund der in der Tschechoslowakei
mit dem Münchner Abkommen von 1938
und nach 1945 während des Kalten Krieges

gemachten Erfahrungen sah die CFK
sich mit ihren ab 1958 abgehaltenen
Prager Konferenzen in der Tradition des
nicht mehr existierenden Weltbundes für
Freundschaftsarbeit der Kirchen mit dem
deutlichen Schwerpunkt eines Brückenschlags

von Ost nach West. Bis zu seinem
Tod am 2. Weihnachtstag 1969 führte
Hromadka ein «Leben zwischen Ost und
West», von «Amsterdam nach Prag». Er
wagte unermüdlich den «Sprung über die
Mauer» - wie der heutige Generalsekretär

des Reformierten Weltbundes Milan
Opocensky sein Hromâdka-Lesebuch
überschreibt.

Helmut Gollwitzer kam zur CFK im Zug
seiner politisch-ethischen Entwicklung
von der Antiatom- zur Friedensbewegung.
Von einer anfänglichen Bejahung der
Wiederaufrüstungspolitik der Regierung Ade¬

nauer ab 1950 führte ihn sein Weg zu deren
konsequenter Ablehnung nach 1954. Sein
zentrales Argument gegen die Wiederaufrüstung

war «die Nächstenschaft für die
Menschen in der DDR», die er verraten sah
bei einem starren Denken in zwei Lagern;
die für «unsere Zeit nötigen politischen
Kategorien» müssten erst allmählich
gelernt werden. «Auflösung der starren
Zweiteilung der Welt» und ein neuer «Pluralismus

der Mächte» seien nötig, wenn es zu
einer «Bändigung derAtomgefahr, zu einer
allgemeinen Abrüstung» kommen solle.

Im Atomzeitalter gehören Kriege, «an
denen nach der bisherigen Auskunft der
christlichen Ethik Christen notfalls unter
bestimmten Bedingungen teilnehmen
konnten, der Vergangenheit an». Konsequente

Ablehnung des Militärseelsorgevertrages

von 1957 war die Folge dieser
Haltung. Wie eben auch die Mitarbeit in der
CFK ab 1958, welche Golii als eine ungeheure

Horizonterweiterung erlebte, brachte
die CFK doch Christinnen und Christen aus
fast allen Kirchen in sozialistischen Ländern

mit Christinnen und Christen aus dem
Westen und bald aus Ländern der Dritten
Welt zusammen. Hierher gehörten schliesslich

die Ostermärsche, die er immer
verstanden hat als eine sichtbare Ermutigung
für die Kirche, «durch Vorangehen
mitzuwirken an der neuen Moral, die dem
Atomzeitalter und seinen Risiken gemäss ist».

Glaube und Vernunft, Vernunft und Gebot

Gottes fallen zusammen bei der Frage
der Atomwaffen. Wer aufsteht gegen die
atomare Rüstung, der «praktiziert Ostern»
Hinzu kommt die immer drängender
werdende Erkenntnis, dass nicht erst am Krieg,
sondern schon an der Rüstung «die
Entwicklung des hungernden Weltteils stirbt».

- Eigentlich sind hier bereits alle Themen
des späteren ökumenischen konziliaren
Prozesses für Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung in ihrem
Zusammenhang erkannt und ausgesprochen.

Die Studentenbewegung von 1968

Den entscheidenden Ertrag der 68er
Bewegung für Kirche und Theologie sehe ich

355



in einer grundstürzenden Horizonterweiterung

in doppelter Hinsicht. Zum einen in
der Überwindung des unheilvollen Gegenübers

von Kirche und Welt, das lange Zeit
beherrschend war für die Volksfrömmigkeit

wie für die kirchliche Praxis. Fortan
erschienen Kirche und Theologie eben
auch als gesellschaftliche
Funktionszusammenhänge und wurden als solche mit
dem entsprechenden kategorialen Rüstzeug

reflektierbar und kritisierbar. Zum
anderen in der Aufhebung des geschichtlich

so verhängnisvollen Gegensatzes von
Christentum und Marxismus als einander
ausschliessende Weltanschauungen mit
umfassendem Absolutheitsanspruch.

Noch bis in die 60er Jahre wird bei allem
kirchenreformerischen Elan das
Kategoriensystem von «Glaube und Wissenschaft»,

von «Kirche und mündiger Welt»
nicht bezogen auf die gesellschaftlichen
Verhältnisse. Bei aller Öffnung zur Gesellschaft

hin fehlt noch die Erkenntnis der
eigenen Verstrickung in eben diese Gesellschaft

mit ihren Mechanismen. Das ändert
sich schlagartig mit dem 2. Juni 1967, als
der Mitarbeiter der Evangelischen
Studentengemeinde an der Freien Universität Berlin

Benno Ohnesorg bei einer Demonstration

gegen den Schah von Persien erschossen

wird. Helmut Gollwitzer wird später
die Patenschaft für dessen Sohn übernehmen.

Es beginnt eine intensive
Auseinandersetzung um eine seinerzeit wegweisende

Thesenreihe «Politische Verantwortung
der christlichen Gemeinde» mit der Betonung

der Notwendigkeitpolitischer Parteinahme

- nicht Parteilichkeit! - der christlichen

Gemeinde, da christlicher Glaube
immer eine politische Dimension habe.

Dass sich bei der «Studentenrevolte» als
Vorstufe der 68er Bewegung von Anfang
an erstaunlich viele Pastorenkinder und
Studierende der Theologie befanden, das
deutet darauf hin, wie sehr zumindest
unterschwellig ein Gespür dafür vorhanden
war, dass hier ureigenste Anliegen auf dem
Spiel stehen. Dazu gehören auch die
Vermittlungsbemühungen von Gollwitzer und
Bischof Kurt Scharf bei den Berliner
Auseinandersetzungen vom Sommer 1967. Die

eigentliche Politisierung und der damit
verbundene erkenntnistheoretische Durchbruch

gelangen jedoch erst 1968 unter dem
Einfluss der Vollversammlung des
Weltkirchenrates in Uppsala, die nun die
Entwicklungsproblematik der Dritten Welt ins
Bewusstsein der kirchlichen Öffentlichkeit
rückte.

Die sich daraufhin bildenden kritischen
Gruppierungen in Landeskirchen und
Synoden stiessen allerdings lange Zeit auf
entschiedenen Widerstand im kirchlichen
Establishment- gerade auch bei
Führungspersönlichkeiten, die sich in der Tradition
der Bekennenden Kirche sahen. Bestätigt
jedoch fühlten sich diese Gruppierungen
etwa durch den französischen Theologieprofessor

Georges Casalis, der die Unruhen

an der Pariser Sorbonne nicht nur in die
Linie der Aufklärung und der französichen
Revolution rückte, sondern auch theologisch

als «Exodusgeschehen» deutete: als
den «Auszug aus der Knechtschaft und der
Sekurität einer Gesellschaftsordnung, die
alles beim alten lassen will und oft genug
nichts ist als ein System der Unordnung».
Weg von «den Fleischtöpfen Ägyptens»
habe der «Vormarsch auf das verheissene
Land» begonnen, «auf eine neue Stadt zu,
die Stadt der Menschlichkeit und
Brüderlichkeit, in der Christus das Herzstück
ist»... Der zeitgleich sich abzeichnende
«Prager Frühling» - begleitet vom
christlich-marxistischen Dialog -, der Protest
gegen den Krieg der USA in Vietnam, die
Wiederentdeckung der Psychoanalyse in
ihrer linken Variante bei Wilhelm Reich,
Erich Fromm etc. - all dies waren
zusammenwirkende Faktoren, welche eine
«Funktionsanalyse der Kirche im
Spätkapitalismus» möglich werden liessen.

Es dauerte eine Weile, bis aus dem
unterschwelligen Gespür die sichere Erkenntnis
wurde, dass man mit seiner Gesellschaftskritik

theologisch durchaus bei sich selbst
war: lutherischerseits etwa mit der
Neuentdeckung der Opposition des Reformators
gegen den Frühkapitalismus seiner Zeit; in
der reformierten Tradition der Bekennenden

Kirche mit der Wiederentdeckung des

lange Zeit verschüttet gewesenen «Darm-

356



Städter Wortes» von 1947, das den Satz
enthielt: «Wir sind in die Irre gegangen, als
wir übersahen, dass der ökonomische
Materialismus der marxistischen Lehre die
Kirche an den Auftrag und die Verheissung
der Gemeinde für das Leben und
Zusammenleben der Menschen im Diesseits hätte
gemahnen müssen.»

In Weiterentwicklung der Positionen im
Darmstädter Wort ist der Marxismus jetzt
nicht mehr ein blosses Gegenüber - auch
wenn er diese Funktion im Sinne einer
Mahnung zu bussfertiger Umkehr weiterhin

behält -, sondern er wird zu einer
unentbehrlichen Begrifflichkeit und
Methodologie der Theologie selber, ein entscheidendes

«Werkzeug zur Analyse der
gesellschaftlichen kirchlichen, persönlichen und
biblischen Wirklichkeit» (Casalis). Die
Nach-68er führen eigentlich keinen
christlich-marxistischen Dialog mehr, sie wenden

die marxistische Methodologie auf ihr
eigenes Gebiet an. Von nun an wird
Gollwitzer auch terminologisch mit grösster
Selbstverständlichkeit die Ebenen wechseln,

die sich in einer Symbiose durchdringen.

Biblische Sachverhalte kann er ebenso
mit marxistischen Kategorien auf den
Punkt bringen wie er Einsichten marxistischer

Analyse mit biblischen Bildern
veranschaulicht; seine besonders ausgeprägte
an der Dialektischen Theologie geschulte
Fähigkeit, sich in Widersprüchen zu bewegen,

kam ihm dabei sicherlich zugute - nie
aber verlor er den Kompass: das Reich
Gottes für diese Welt.

«Krummes Holz - aufrechter Gang»

Helmut Gollwitzer hat seine Theologie
nicht - wie etwa sein Lehrer Karl Barth - in
einem gross angelegten, systematisch
ausgebauten Entwurf entfaltet, obwohl er im
Lauf seines theologischen Wirkens alle
wesentlichen Themen des christlichen
Glaubens behandelt hat. Eine seiner
wichtigsten Schriften, die «wie Leuchttürme der
Orientierung aus den Stürmen und Wogen
theologischer Debatten» herausragen (J.M.
Lochman), erscheint 1970 mit «Krummes
Holz - aufrechter Gang», in der er sich mit

der «Frage nach dem Sinn des Lebens»
beschäftigt. «Krummes Holz» - so sprach
Immanuel Kant demütig vom Menschen.
«Aufrechter Gang» - das ist Ernst Blochs
Sinnbild für das stets anzustrebende, wohl
niemals ganz zu erreichende Ziel
geschichtlicher Menschwerdung. Zwischen
beiden Polen oszilliert die urmenschliche,
nie erledigte Sinnfrage. Während Kant der
Meinung war, dass aus krummem Holz
letztlich nichts Gerades gezimmert werden
könnte, versuchte Bloch mit diesem
Begriff, den Marxismus aus seiner intellek-
tualistischen Engführung zu befreien und
ihm einen «utopischen Wärmestrom»
zuzuführen. Gut lutherisch interpretiert
Gollwitzer diese Spannung als eine zwischen
«Pessimismus des Verstandes und
Optimismus des Willens» und fragt: «Wie
kommt krummes Holz zu aufrechtem
Gang?»

Ausgerechnet während seiner
russischen Gefangenschaft hatte Gollwitzer
sich dazu aufgerafft, die Bände von Marx,
Engels und Lenin zu studieren - oft unter
dem Hohn vieler seiner Mitgefangenen.
Als Reaktion auf diese Erfahrungen und
Studien favorisierte Gollwitzer nach seiner
Rückkehr aus der Gefangenschaft einen
«Kapitalismus mit menschlichem Antlitz»;
er sah darin eine «durch realistische
Resignation sich empfehlende Hoffnung». Diese

Möglichkeit wird er später als untauglichen

Reformversuch endgültig ablehnen,
wobei seine Umorientierung entscheidend
zusammenhängt mit Berichten und Analysen,

die Golii durch ökumenische Kanäle
und seine Verbindung mit der neuen Linken

über die tödlichen Auswirkungen des

Kapitalismus in der Dritten Welt erhielt.
Das Ergebnis seiner Reflexionen legt er
1968 nach der Weltkirchenkonferenz in
Uppsala in seiner Monographie «Die
reichen Christen und der arme Lazarus» vor.
Golii widmet diese Schrift ausdrücklich
den Studierenden der damaligen APO
(Ausserparlamentarische Opposition, dies
zur Erklärung für die «Nachgeborenen» -
W.Z.) -jetzt unter dem Hohn vieler seiner
professoralen Kollegen und der
bundesdeutschen Öffentlichkeit.

357



Ohne den Blick hinaus über «die westliche

Provinz der Arbeiteraristokratie» und
hinein in die wirtschaftspolitischen
Zusammenhänge und Entwicklungen in der Dritten

Welt wäre Gollwitzers sozialistische
Entscheidung nicht erklärlich. Mit ausgelöst

wurde sie eben durch das Entsetzen
darüber, was der gleiche Kapitalismus,
dem wir in Europa doch auch soziale
Errungenschaften zu verdanken haben, in der
Dritten Welt anrichtet. Ein Schlüsselerlebnis

war, als auf der Weltkonferenz für Kirche

und Gesellschaft des ÖRK 1966 in
Genf ein Kirchenvertreter aus Moçambique

Gollwitzer auf den Kopf zusagte: «Du
bist nicht mein Bruder, solange Du Dich
aus Deinen Verstrickungen in das
Ausbeutungssystem der Ersten Welt nicht lösen
kannst.»

Ein besonderes Lehrstück sah Gollwitzer
im Militärputsch in Chile von 1973 mit der
Ermordung des demokratisch gewählten
Präsidenten Salvador Allende. Hier wurde
Gollwitzer endgültig klar, dass «Klassenkampf

nicht begonnen wird von irgendwelchen

böswilligen Rädelsführern, nicht von
den Sozialisten, er ist von oben her ständig
im Gange, mit den verschiedensten Methoden,

unblutigen und, wenn es sein muss,
blutigen...» Spätestens jetzt kann «jeder
wissen, was Klassenkampf ist: immer
zuerst der Klassenkampf von oben, der
Klassenkampf der Privilegierten, zäh entschlossen

zu jeder Brutalität, zu jedem Rechtsbruch,

zu jedem Massaker, auch zur
Abschaffung der Demokratie, wenn sie nicht
mehr zur Sicherung der Klassenherrschaft
taugt... Kapitalismus greift notwendig zum
Faschismus, wenn die Lage für ihn gefährlich

wird...» Nichts hat Gollwitzer jemals
von der Schärfe dieser Analyse
zurückgenommen, lediglich modifiziert hat er sie
im Blick auf europäische Verhältnisse.

Dem kapitalistischen Rad in die
Speichen fallen

Mit der Erkenntnis der unausweichlichen

Verstrickung von Kirche und Theologie

in die jeweiligen gesellschaftlichen
Verhältnisse werden deren Erforschung

und damit die Einsicht in die ökonomischen

und politischen Zusammenhänge
mehr und mehr zum zentralen Arbeitsfeld
Gollwitzers. Unter dem Titel «Die kapitali-
tische Revolution» wurde 1974 als Buch
veröffentlicht, was Gollwitzer ein Jahr
zuvor als «persönlichen Rechenschaftsbericht

über das Ergebnis meiner analytischen

Arbeit» bei der Forschungsstelle der
Evangelischen Studiengemeinschaft
vorgetragen hatte. Als zentrale Voraussetzung
seines Ansatzes nennt Gollwitzer die
Marxsche Analyse der bisherigen
Menschheitsgeschichte als einer «Geschichte von
Klassenkämpfen» sowie die Einschätzung
der «höchst revolutionären» Rolle der
Bourgeoisie.

Einerseits verdanken wir eben dieser
«kapitalistischen Revolution» ungeheure
Fortschritte wie die Emanzipation der
Wissenschaft - auch von der Kirche! - und die
«Zerstörung aller feudalen, patriarchalisti-
schen, idyllischen Verhältnisse». Neben
dem Wohlstand in den reichen Zentren der
Erde führte die von ihr durchgesetzte
«gewissenlose Handelsfreiheit» auch zur
Barbarei des Imperialismus, zum Elend der
unterentwickelten Regionen, zur
Katastrophengeschichte Europas. Die für sozialistische

Ohren zunächst ungewöhnliche
Verbindung von Revolution und Kapitalismus

soll «meine Überzeugung ausdrücken,
dass wir nicht zu wählen haben, ob wir die
Revolution wollen oder nicht, sondern nur
noch, welche wir wollen: die schon im
Gang befindliche und noch rapid eskalierende

Revolution der entfesselten Destruktivkräfte

oder die Umkehr von der Destruktion

zu einem konstruktiven Entwurf
menschlicher Gesellschaft, der der
destruktiven Verwendung ihrer Produktivkräfte

ein Ende setzt». Die allmählich ins
Bewusstsein dringende ökologische
Katastrophe ist für Gollwitzer der ultimative
Beleg für die Mensch und Natur gleicher-
massen vernichtende Tendenz kapitalistischer

Entwicklung.
Im Gegensatz zu vielen seiner linken

Freunde hält er ein an langfristigen Interessen

orientiertes Wirtschaften im Kapitalismus

nicht für möglich und deshalb eine

358



«ökologische Marktwirtschaft» für die
Quadratur des Kreises; Gewinnstreben und
Eigennutz als Grundpfeiler einer freien
Marktwirtschaft müssten dabei ausser
Kraft gesetzt werden. Gollwitzer sieht den
Kapitalismus auch nicht etwa in einer
Zerfallsphase befindlich, sondern er konstatiert

nüchtern, dass der Kapitalismus ein
Feind ist, «der nicht zu siegen aufgehört
hat», weil ihm Fortschritt und Wachstum
zum Selbstzweck geraten. Die Rettung vor
dem Irrsinn der kapitalistischen Revolution
liege nur darin, in diesem - wie es Walter
Benjamin schon vor über einem halben
Jahrhundert formulierte - «in die falsche
Richtung rasenden Zug zur Notbremse zu
greifen». Sozialistische Revolution als
Notbremse... Bei der seinerzeit von Rosa
Luxemburg formulierten und sich heute mehr
denn je zuspitzenden Alternative «Sozialismus

oder Barbarei» kommt alles darauf an,
die kapitalistische Revolution unter
Kontrolle zu bringen, da sonst die Menschheit
an ihr zugrunde gehen wird: «Mit Androhung

der Strafe des Untergangs fordert die
heutige Menschheitslage die Beseitigung
von Klassenherrschaft durch eine klassenlose

Gesellschaft.»

Und die Kirche?

Hinter die Einbeziehung der marxistischen

Analyse in die Theologie kann heute
wohl niemand mehr zurück, der nicht den
Anspruch von Seriosität verspielen will.
Als Mittel kirchlicher Selbstreflexion ist
sie unabdingbar, um klarzustellen,
«welcherart die von der Gesellschaft auf die
Kirche ausgehenden Einflüsse sind, wie sie
die Kirche in der Wahrnehmung ihres
Auftrages und in der Gestaltung ihres Lebens
bestimmen, wie andererseits die Kirche
selbst innerhalb einer in Klassen geteilten
Gesellschaft wirkt, was ihre Existenz in
dieser Gesellschaft anrichtet, wie ihre Position

ist innerhalb des gegenwärtigen
Klassenkampfes».

Ein schonungsloser Blick zurück in die
Kirchen- und Theologiegeschichte zeigt
dann allerdings bald und sehr deutlich, wie
die Sklaven, die Kolonialvölker oder die

millionenfach als Hexen verfolgten Frauen

- wie all die ausgebeuteten Opfer des
christlichen Europa abwesend sind bei den

grossen theologischen Auseinandersetzungen
der Reformationszeit und danach. Stellen

all dieseAbwesenden nicht die gesamte
europäische Theologie radikal in Frage?
Auf solche Anfragen antwortet Gollwitzer
mit dem Bekenntnis der Schuld und der
Bitte um Vergebung, die erst ermöglicht,
ja frei-gesetzt werden im Licht dieser
Geschichtsbetrachtung. Bekenntnis der
Schuld und Bitte um Vergebung haben für
Gollwitzer eine ganz zentrale Bedeutung
und hermeneutische Funktion. Schuldbekenntnis

ist «theologisch formulierte
Wirklichkeitserkenntnis» und die Bitte um
Vergebung ist «theologisch formulierte Hoffnung

angesichts dieser Wirklichkeit» (G.
Orth). Beide wollen konkrete Umkehr aus
einer als schuldbeladen erkannten Vergangenheit

ermöglichen und damit untrennbar
verbunden die Übernahme ebenso konkreter

Verantwortung für zukünftige Entwicklungen.

Das häufig zu hörende Argument, nach
dem Umbruch von 1989 stelle sich die
Frage nach einem Jenseits des Kapitalismus

gar nicht mehr, da es ohnehin keine
Alternative gebe, zeugt nicht nur von
masslosem Zynismus gegenüber den von diesem
Umbruch Betroffenen - es lässt sich auch
nicht entschuldigen mit desinteressierter
Uninformiertheit. Durch das Ende der
Sowjetunion und ihres Einflussbereichs ist
ja die barbarische Potenz der kapitalistischen

Revolution nicht geringer geworden;
ganz im Gegenteil, wie die sich verschärfenden

Klassengegensätze in Osteuropa
drastisch vor Augen führen. So ist die
Aufgabe noch dringender geworden,
diesem Kapitalismus im Interesse des
Überlebens der Menschheit ein schnelles Ende
mit möglichst wenig Schrecken zu bereiten.

Was in diesem Zusammenhang aber
zunehmend betroffen macht und
Lähmungserscheinungen auch bei engagierten
Aktivistinnen und Aktivisten hervorruft, das ist
die Art und Weise, wie es einer globalisierten

Bewusstseinsindustrie und ihren mul-

359



timedialen Konzernen gelingt, mit einer
ebenso raffinierten wie anspruchslosen
Mischung aus «Brot und Spielen» Opium
zu predigen und der Erlebnisgesellschaft
ihren Tanz auf der Titanic als ultimativen
Risikokick eines fröhlichen Konsums zu
verkaufen.

Was für eine Herausforderung! Welch
diakonische Aufgabe von wahrhaft globalen

ökumenischen Ausmassen gäbe es hier
für die Öffentlichkeits- und Bildungsarbeit
der Kirchen! Im statistischen Jahrbuch der
UNO für 1997 ist nachzulesen, dass das

Privatvermögen der drei reichsten Leute
der Welt - allesamt US-Bürger - genauso
hoch ist wie zusammengenommen das

Bruttosozialprodukt der 48 ärmsten Länder
der Welt, und zum andern, dass 1,963
Milliarden Menschen auf dieser Welt mit
1 Dollar pro Tag ihren Lebensunterhalt
fristen müssen. Wann werden die christlichen
Theologen endlich aufhören, sich mit den
Verwerfungen der Vergangenheit - etwa
Lehrstreitigkeiten im 16. Jahrhundert - zu
beschäftigen, und damit anfangen, die
alltäglichen Verwerfungen durch Weltbank
und Internationalen Währungsfonds
theologisch zu gewichten?

Es geht um die Entwicklung einer neuen
Ethik des Reichtums und seiner gerechten
Verteilung. Wer sich durch Jesu Bergpredigt

auf die Seite der Armen und
Unterdrückten gestellt weiss, auf die Seite derer,
die überflüssig geworden sind für den Ver-
wertungsprozess des Kapitals, der wird
sich zuallererst informieren über die heutige

Weltsituation und ihre Ursachen: «Die
Sünde der Gegenwart heisst Nicht-Informiertsein»

(Margaret Mead). Durch die
reale Verbesserung der eigenen Lage
aufgrund sozialstaatlicher Massnahmen und
durch beschönigende Propaganda der
Verteidiger des Status quo wird er sich den
Blick nicht länger trüben lassen, so als
seien die weltweiten bedauerlichen Schäden

unvermeidbar; er oder sie wird sensibel
werden dafür, wie auch goldene Blumen
an den Ketten der Unterdrückung
Ausdruck sind des Klassenkampfes von oben,
um Freiheitsdrang und latente Empörung
ruhigzustellen.

360

«Muss ein Christ Sozialist sein?»

Von vielen engagierten Theologinnen
und Theologen der westlichen Welt
unterscheidet sich Gollwitzer eben dadurch,
dass er es nicht bei moralischer Empörung
über weltweites Unrecht belässt, sondern
eine Analyse des Ausbeutungssystems
vorlegt, die nicht von vornherein davon
ausgeht, dass es keine Alternative gibt,
sondern bestenfalls systemimmanente
Verbesserungen. «Sozialisten können Christen
sein; Christen müssen Sozialisten sein» -
mit diesem Zitat von AdolfGrimme beginnt
Gollwitzer 1972 seine berühmt gewordene
Streitschrift «Muss ein Christ Sozialist
sein?» Unbestritten dabei ist wohl der erste
Satz: Sozialisten können Christen sein. Sie
müssen es nicht, unverzichtbar für die
sozialistische Bewegung ist das nicht -
allerdings: Sie müssen können, ein
Unvereinbarkeitsdogma zwischen sozialistischer
Lebenspraxis und christlichem Glauben
darf es nicht geben

Aber nun: Christen müssen Sozialisten
sein. Was ist das für ein «müssen», und für
welche Christen und Christinnen gilt dieses
«muss»? Gollwitzer dreht die Frage
zunächst um: Kann man als Christ das

gegenwärtige Gesellschaftssystem samt der
ihm zugrundeliegenden Wirtschaftsordnung

verteidigen, oder ist dies unerträglich?

Gollwitzer antwortet mit seiner
sozialistischen Option: «Das Ziel des Dienstes
der Jünger ist eine sozialistische, klassenlose

Gesellschaft. Hinsichtlich dieser
Zielvorstellung, die zugleich das Kriterium für
die Kritik der bestehenden Gesellschaft
gibt, lässt der Wille des Vaters dem Jünger
keine Wahl. Er muss Sozialist sein.»
Entscheidend dabei ist allerdings, dass dies
kein fremdes Gesetz ist, sondern freie
Selbstbestimmung, ein inneres Müssen,
dessen Glück es ist, den väterlichen Willen
in den eigenen Willen aufzunehmen (Joh.
15,15). Das «muss», mit dem Gollwitzer
die Gläubigen auf eine sozialistische
Perspektive verpflichtet, bedeutet für ihn
reformatorische Rückbesinnung auf das
Eigentliche der biblischen Botschaft.

An dem Begriff Sozialismus hielt Goll-



witzer trotz der vielen Enttäuschungen,
welche die sozialistische Bewegung
sowohl erlitten als auch anderen bereitet hat,
entschieden fest. Für ihn war der Begriff als
Chiffre für eine gerechte und solidarische
Gesellschaft unaufgebbar, weil er «bei
aller Weite Bestimmtheit genug und bei aller
Bestimmtheit Weite genug» habe, um die
kritische und utopische Orientierung des

Evangeliums unter kapitalistischen
Bedingungen zum Ausdruck zu bringen.

Damit ist jedem Dogmatismus eindeutig
gewehrt. Die jeweilige Form des Sozialismus

ist eine Frage der Vernunft auch unter
Christen. Sozialistische Zielperspektive ist
nicht zu identifizieren mit einem bestimmten

politischen Programm. Sonst würde der
Satz vom «müssen» nicht mehr gelten können,

«weil damit die christliche Freiheit
unter ein gesetzliches Joch gezwängt würde».

Denn im Gewissen binden lassen und
damit bekennen kann Gollwitzer sich «weder

zum Kommunismus noch zum
Sozialismus noch zu Luther, sondern allein zu
meinem Herrn Jesus Christus».

Mit seinem Festhalten am Begriff
Sozialismus verbindet Gollwitzer Kirchen- und
Gesellschaftsreform sehr eng miteinander.
Die «Verantwortung für den Weg und das
Schicksal der sozialistischen Bewegung
liegt heute, infolge des Evangeliums, auf
niemandem so sehr wie auf den Christen»,
denn wo sie der sozialistischen Bewegung
fehlen, fehlen sie auch der notleidenden
Gesellschaft, weil sie den Ort, an dem sie

nötig sind, verfehlen. «Ihre eigene Metanoia

wird also die Chance der Erneuerung
für die sozialistische Bewegung sein: Die
Reformation des Christentums und die
Reformation des Sozialismus sind ein und
dieselbe Reformation». Innerhalb der
bürgerlichen Gesellschaft kann verfasste Kirche

nie mehr sein als «Transmissionsriemen»

für Reich-Gottes-Gruppen, als
schützender Rahmen für Kundschafter des
Neuen. Gegenüber unpolitischen Christen
und Bürgerinnen wie gegenüber schweigenden

Kirchen und einer bei den Fleischtöpfen

des Wirtschaftswunders verharren
wollenden Öffentlichkeit hat Gollwitzer
intellektuell und biographisch glaubhaft

bezeugt, was es heisst, als Christ Sozialist
zu sein.

«Unzeitgemäss» - ein probater
Verdrängungsmechanismus

Gollwitzer erscheint vielen heute
unzeitgemäss. Wie soll nach 1989 ein Theologe
Beachtung erheischen, der sich von einem
Kritiker des weltanschaulich-atheistischen
Marxismus zum Vordenker eines operatio-
nalen Marxismus innerhalb des Christentums

wandelte, um sich gleichzeitig als
christlicher Vordenker innerhalb des
Marxismus zu betätigen? Vielleicht erweist
sich solche Betrachtungsweise aber schnell
als oberflächlich, ja als probater
Verdrängungsmechanismus einer «kundenfreundlichen»

Wohlfühlkirche.
So braucht man nur die überall präsente

Rede von der Globalisierung zu ersetzen
durch den analytischen Terminus vom
planetarischen Klassenkampf- und schon ist
man mittendrin im Herzen von Gollwitzers
Theologie und spürt den Pulsschlag ihrer
drängenden Aktualität. Oder wälzt sich
heute etwa nicht der freie Markt wie eine
Lawine von Brüssel bis zum Ural und hin-
terlässt eine Spur der Verwüstung von neuer

Armut und Sozialdumping?
Dass die «ökonomische Klasse» sich

ihrer Verantwortung bewusst wird, ist schwer
vorstellbar, wenn die «Kapitalentwicklung
eines Landes zu einem Nebenprodukt der
Aktivitäten eines Kasinos» wird. So
schrieb kein Geringerer als Keynes, der
Wegbereiter der Marktwirtschaft, bereits
vor 70 Jahren und prangerte Spekulation
als «pathologische Investitionsverweigerung»

an. Umso mehr ist die «politische
Klasse» gefordert. Es geht darum, die
Wirtschaft endlich wieder in den Dienst der
Politik und damit des Menschen zu stellen
und Kapital und Arbeit in die Pflicht des
Gemeinwohls zu nehmen.

Kirche als Gestaltungskraft der
Frohbotschaft für diese Welt - um Gottes und
der Menschen willen. Helmut Gollwitzer
hat dafür zukunftsträchtige Wege gewiesen
- auch an der Schwelle ins nächste Jahrtausend.

361


	"Wie kommt krummes Holz zu aufrechtem Gang?" : Zu Helmut Gollwitzers 90. Geburtstag

