Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 12

Artikel: "Wie kommt krummes Holz zu aufrechtem Gang?" : Zu Helmut
Gollwitzers 90. Geburtstag

Autor: Zademach, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144144

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144144
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wieland Zademach

«Wie kommt krummes Holz zu aufrechtem
Gang?»
Zu Helmut Gollwitzers 90. Geburtstag

Am kommenden 29. Dezember wire der Theologe Helmut Gollwitzer 90 Jahre alt
geworden. Ein willkommener Anlass, an diesen Pionier des christlich-marxistischen
Dialogs, den kritisch-solidarischen Begleiter der 68er Generation, den wichtigen Mit-
arbeiter auch unserer Zeitschrift zu erinnern. Helmut Zademach vermittelt uns ein
packendes Portrit seines theologischen Lehrers. Der Autor situiert dieses Portrdt im
Kontext der «Nachwendezeit» nach 1989, um bei aller Ungleichzeitigkeit die nachhaltige
Aktualitat von Gollwitzers Theologie zu belegen. Dass Christen Sozialisten, Christinnen
Sozialistinnen sein miissen, gilt heute genauso wie 1972, als Gollwitzer in einer berithmten

Streitschrift diesen «anstossigen» Satz formulierte.

Hin zu einer neuen Republik

Ob er sich gefreut hitte? Und wie! Ja,
Helmut Gollwitzer hitte sich gefreut iiber
den Wahlausgang am 27. September 1998!
So hitten wir Helmut Gollwitzer an diesem
Wahlabend wohl erleben konnen: heftig
diskutierend und nachdenklich seine Pfeife
schmauchend im Kreis von Joschka
Fischer, Otto Schily, Daniel Cohn-Bendit,
Johannes Rau und anderen, deren Wegge-
fahrte, véterlicher Freund und solidarischer
Kritiker er vor 30 Jahren gewesen ist. Fiinf
Jahre nach Gollwitzers Tod am 17. Oktober
1993 schickt diese Republik sich an, die
Nachkriegszeit endgiiltig zu iiberwinden
und vielleicht auch den Begriff der Repu-
blik mit neuem Leben zu erfiillen.

Die von den Biirgerinnen und Biirgern
der ehemaligen DDR gewaltlos angestos-
sene Wende von 1989 und die ersten Nach-
wendejahre der gesamtdeutschen Politik
hat Gollwitzer noch bewusst miterlebt und
teilweise sehr kritisch begleitet: insbeson-
dere die damals wie heute weitgehend ver-
passte Chance, nach dem Wegfall des Ost-
West-Gegensatzes endlich die — alle fal-
schen und verhéngnisvollen Lagertheorien
ibergreifende — Allgemeingiiltigkeit vieler
Einsichten aus der sozialistischen Traditi-
on ganz neu in den Blick zu bekommen.

352

Red.

Der «lange Marsch durch die Institutio-
nen» — ist er nun endlich angekommen in
Bonn, und wird er eine neue Berliner Repu-
blik einlduten? Viel Verspétung hat unsere
68er Bewegung sich unterwegs eingehan-
delt. Léngst ist nicht so ein Aufbruch zu
spliren wie seinerzeit 1972, als Willy
Brandt das Motto ausgab: «mehr Demokra-
tie wagen». Aber dennoch: Wer in diesen
Wochen durch deutsche Lande fihrt, der
spiirt ein neues Interesse an Politik als der
Maoglichkeit, sein Leben und seine Welt mit
Perspektive zu gestalten. Die «res publica»
erscheint wieder als Sache der Biirgerinnen
und Biirger, als Ort der Teilnahme und Teil-
habe aller. Damit verbindet sich die Hoff-
nung, dass die neue Regierung — auch auf-
grund eigener Erfahrungen mit Repression
— sensibler sein moge gegeniiber neuen
Aufbriichen. Dann wire der Weg schon ein
Stiick des Ziels: hin zu einer Zukunft in
Solidaritit und Gerechtigkeit — so wie es
das Sozialwort aller christlichen Kirchen
1997 angemahnt hat.

Solidaritit als Warmestrom

Solidaritit ist das Stichwort, das zu Hel-
mut Gollwitzer zuriickfiihrt. Solidaritét
nicht als theoretische Chiffre, sondern als
kréaftiger Warmestrom, der sich wie ein



roter Faden durch sein Leben zog. Ein
Wirmestrom, den fast alle spiirten, die ihm
begegneten, auch viele, die er in Wort und
Tat bekdmpfte, aber nie verachtete, son-
dern durch seine hartnickige Menschen-
freundlichkeit oft geradezu beschimte. An
Gollwitzer konnte man lernen, wie Liebe
zum Menschen, Leidenschaft des theologi-
schen und politischen Denkens sowie
kdmpferischer Mut zusammengehéren, ja
einander bedingen, wenn Fortschritte ge-
lingen sollen. So konnte er fiir unendlich
viele zum Mutmacher werden, gerade auch
in Zeiten theologischer Diirre und politi-
scher Restauration.

«Golli», wie 1hn seine Freundinnen und
Freunde liebevoll nannten, war selbst ein
inspirierendes Beispiel dafiir, wie in einem
tiberaus komplexen Lebenslauf so manche
als katastrophal empfundene Fiihrung sich
aus hoherer Warte als zielgerichtete Fii-
gung erweisen konnte: «Und fithren, wohin
Du nicht willst..» Der Kriegsdienst, der
den iiberzeugten Pazifisten vor unmittelba-
rer Verfolgung durch die Nazis bewahrte,
fiihrte ihn in russische Gefangenschaft und
damit in intensivste Auseinandersetzung
mit marxistischer Theorie, die ithn — in An-
kniipfung und Widerstand — ein Leben lang
pragen sollte. So etwa, als in den Zeiten des
Kalten Kriegs seine Berufung nach Basel
auf den Lehrstuhl seines Lehrers Karl Barth
politisch verhindert wurde, weil die
Schweiz sich kein «trojanisches Pferd des
Kommunismus» leisten konne und wolle;
davon profitierte schliesslich Berlin, wo
Golli bis an sein Lebensende lehrte und
wieder in Dahlem wirkte.

In intellektueller Anstrengung des Be-
griffs wie auch in der personlichen und
praktischen Vermittlung hat Gollwitzer
sich und anderen Theologie nicht leicht
gemacht; am Schreibtisch, im Hoérsaal, auf
der Kanzel, in Mutlangen beim Sitzstreik
vor den Raketendepots, in der Seelsorge,
wenn er Ulrike Meinhof zu Grabe geleitete.
Bei Golli ist nie als Gegensatz erschienen,
was andere stindig gegeneinander aus-
spielten. Den Frommen war Golli ein Auf-
kldrer, den Aufgeklirten ein Frommer, den
Sozialdemokraten ein Marxist und den

Marxisten ein immer weiter Fragender.
Ihm ging es um die Uberwindung der welt-
anschaulichen Blockkonfrontation zwi-
schen Christentum und Marxismus, um die
selbstbewusste Aneignung eines Marxis-
mus, der gegeniiber einem geradezu reli-
giosen, staatsformigen Marxismus-Leni-
nismus die urspriingliche Herrschaftskritik
wieder zum Vorschein bringt. Kirchen-
kampf und Klassenkampf, Glaube und Po-
litik, Néchstenliebe und strukturverandern-
de Theorie und Praxis existierten bei ihm in
einer einmaligen Identitit des Nicht-Identi-
schen.

Keine Bewegung, keine Partei, keine
Institution konnte ihn je vereinnahmen oder
gar domestizieren. Wie sollte das auch
gehen bei einem, der von sich selbst einmal
sagte, er sei «Kommunist Okologischer,
christlicher, lukanischer, lutherischer,
barthscher und sozialdemokratisch-soziali-
stischer Prigung»? Nicht um ein theoreti-
sches oderideologisches System ging es bei
ihm, das alle diese Elemente gleichméssig
umfasste, sondern um einen Menschen in
seinem Widerspruch, Aufbruch und Wider-
stand. Die Verwirrung, die Gollwitzer oft-
mals stiftete, sie war allemal eine heilsame
—und konnte es heute wieder sein.

Gottes Freundschaft greift nach uns

Zeit seines Lebens war fiir Helmut Goll-
witzer das Lukasevangelium von existenti-
eller Wichtigkeit und Dringlichkeit. Seine
Einfiihrung in das Lukasevangelium «Die
Freude Gottes» erschien bereits 1940. Ge-
predigt hat er es schon wihrend der 30er
Jahre und dann immer und immer wieder,
bezogen auf die jeweiligen Zeitumstande.
Sein Schiiler und Nachfolger F. W. Mar-
quardt betont, dass die Lukas-Auslegun-
gen fiir Gollwitzers Theologie eine dhnlich
profunde Bedeutung haben wie fiir Karl
Barth die Arbeit am Romerbrief.

Fiir Gollwitzer ist Evangelium «kein hi-
storisches Referat, sondern Predigt, Jesus-
predigt, die an das Damals erinnert, um
heute eine Begegnung mit ihm, dem wirkli-
chen Christus, zu schaffen». Diese Begeg-
nung offenbart Gott aber immer als den

353



Liebenden und den Richtenden zugleich.
Wer diesen Gegensatz streicht, der ver-
filscht den Ernst und die Dringlichkeit des
Evangeliums. Die Botschaft der Gnade
wire dann eine Aufforderung zur geruhsa-
men Musse, weil ja immer noch Zeit blie-
be. Das Evangelium aber will mit der Bot-
schaft von der Gnade den Menschen gerade
in Bewegung bringen: Jetzt ist die Gnaden-
zeit, darum ergreife sie jetzt und hier. Wer
zu spit kommt, den bestraft eben nicht nur
das Leben... Mit dem Verlust des Emnstes
und der Dringlichkeit wiirde auch das Ge-
heimnis der Liebe Gottes eingebiisst; aus
dem Wunder wiirde sie zur Selbstverstind-
lichkeit, aus dem Dank des angerufenen
Menschen wiirde die Gleichgiiltigkeit des
Schléfrigen.

Das Geschehen um Kreuz und Auferste-
hung Jesu Christi hat Gollwitzer immer in
voller biblischer Radikalitit behauptet und
unter der Kategorie des Reiches Gottes als
dessen Anspruch und Zuspruch auf die kon-
krete Gegenwart bezogen. Ort bleibender
Entscheidung ist eben das irdische Leben.
Gollwitzer wendet sich entschieden gegen
jede Spiritualisierung der neutestamentli-
chen Auferstehungshoffnung, die daraus
eine ichbezogene, weltfliichtige und auf die
eigene Seligkeit bedachte Jenseitshoffnung
macht, anstatt Gottes Recht fiir die Wirk-
lichkeit des Diesseits zu reklamieren.

Transzendenz des Reiches Gottes im
Sinn des Neuen Testaments bedeutet des-
halb nicht Jenseitigkeit als Beziehungslo-
sigkeit, sondern radikale Verneinung des
gegebenen Weltsystems, die Bestreitung
seiner Allgemeingiiltigkeit, Notwendigkeit
und Ewigkeit. Der Zuspruch von Jesu
Kreuz und Auferstehung ist deshalb der
Anspruch und der Aufruf, sich mit dieser
Welt, wie sie ist, gerade nicht abzufinden,
gegen sie den Kampf aufzunehmen und fiir
eine neue Welt Partei zu ergreifen. Spiritua-
lisierung und Individualisierung der Bot-
schaft vom Reich Gottes verwandeln den
aufweckenden Fanfarenstoss in lihmendes
Opium.

Umgekehrt darf aber alle Mobilisierung
auf das Reich Gottes hin nicht dariiber hin-
wegtduschen, dass es sich um Gottes Tat

354

handelt, nicht um das Ergebnis menschli-
cher Bemiihung, denn zwischen der Ge-
schichte und dem Reich Gottes steht eben
das Kreuz Jesu Christi. Irdische Gesell-
schaft kann immer nur Abbild des Reiches
Gottes sein unter den Bedingungen dieser
verginglichen Welt — weder Gleichung
noch absolute Ungleichung, sondern ein
Gleichnis, eine angestrebte Entsprechung
aus dem «Material der im Vorhandenen
liegenden Moglichkeiten», ein Weg in die
Zukunft «mit den beschrinkten Mitteln
menschlicher Erkenntnis». Gesellschaftli-
che Gestaltung ist immer kontrovers und
kritisierbar — das unterscheidet sie vom
Termitenhaufen. Die Fragen von Sinn,
Schuld und Tod jedoch sterben auch in der
gelungenen Gesellschaft nicht ab, sie blei-
ben brennend und sind offen zu halten in
pluraler Toleranz.

Fiir die Art und Weise der personalen
Beziehungen «im Reich Gottes» steht der
Begriff der Freundschaft. In einer Freund-
schaft gibt es keine Herrschaftsverhéltnis-
se, keine Institutionalisierung, keine sozia-
len Verpflichtungen, kein Patriarchat, kei-
ne Blutsbande, sondern nur freie, unge-
schiitzte Verbundenheit, Liebe und Treue.
Mit Golli konnen wir die Anleitung finden
zu einer offenen, soziale Barrieren durch-
brechenden Freundschaft, ja eine Polemik
gegen die klassen-beschrinkte Freund-
schaft, die wir in den Formen biirgerlicher
Freundschaftsideale kennen. Lade zu dei-
nen Mahlzeiten die Armen, Kriippel, Lah-
men und Blinden ein, nicht nur deine Brii-
der und die reichen Nachbarn, deine Lobby
—und du wirst gliicklich sein. Eine moder-
ne Freundschaftsgesellschaft, wie konnte
und sollte sie aussehen — und welche Kon-
turen miisste die christliche Gemeinde in
sie einzeichnen?

Die Christliche Friedenskonferenz oder
«Der Sprung iiber die Mauer»

Zur Komplexitit des Wirkens von Hel-
mut Gollwitzer gehort seine Teilnahme an
zwei sich zunidchst unabhéingig voneinan-
der entwickelnden Bewegungen, die sei-
nen weiteren Weg entscheidend mitbestim-



men sollten: der Christlichen Friedenskon-
ferenz (CFK) und der bereits angesproche-
nen 68er Bewegung.

Genau besehen verdankt die CFK ihre
Existenz einem Defizitim Gefiige des 1948
mit einer ersten Vollversammlung ins Le-
ben gerufenen Okumenischen Rates der
Kirchen (ORK). Gehorte anfangs der
«Weltbund fiir Freundschaftsarbeit der
Kirchen» noch zum ORK dazu, so blieb
nach dessen Auflosung das Feld der kon-
kreten Friedensarbeit der Kirchen weitge-
hend unbesetzt. Hinzu kam der Konflikt
um die Ausrichtung des ORK bereits bei
seiner Griindung in Amsterdam. Der spi-
tere amerikanische Aussenminister John
Foster Dulles strengte damals den Versuch
an, den Weltrat der Kirchen «in die westli-
che Kreuzzugsfront einzugliedern und da-
mit die falsche Gleichsetzung von Natio-
nalsozialismus und Bolschewismus im
Weltmassstab zu wiederholen» (E. Wolf).
Die gewiinschte Verlagerung nach New
York verhinderte der tschechische Theo-
loge Josef Hromadka, der unter Berufung
auf die grundsitzliche Distanz der Kirche
zur Welt die Unabhingigkeit des ORK we-
nigstens organisatorisch rettete.

Aufgrund der in der Tschechoslowakei
mit dem Miinchner Abkommen von 1938
und nach 1945 wihrend des Kalten Krie-
ges gemachten Erfahrungen sah die CFK
sich mit ihren ab 1958 abgehaltenen
Prager Konferenzen in der Tradition des
nicht mehr existierenden Weltbundes fiir
Freundschaftsarbeit der Kirchen mit dem
deutlichen Schwerpunkt eines Briicken-
schlags von Ost nach West. Bis zu seinem
Tod am 2. Weihnachtstag 1969 fiihrte
Hromdadka ein «Leben zwischen Ost und
West», von «Amsterdam nach Prag». Er
wagte unermiidlich den «Sprung iiber die
Mauer» — wie der heutige Generalsek-
retir des Reformierten Weltbundes Milan
OpocCensky sein Hromadadka-Lesebuch
tiberschreibt.

Helmut Gollwitzer kam zur CFK im Zug
seiner politisch-ethischen Entwicklung
von der Antiatom- zur Friedensbewegung.
Von einer anfinglichen Bejahung der Wie-
deraufriistungspolitik der Regierung Ade-

nauer ab 1950 fiihrte ihn sein Weg zu deren
konsequenter Ablehnung nach 1954. Sein
zentrales Argument gegen die Wiederauf-
ristung war «die Néchstenschaft fiir die
Menschen in der DDR», die er verraten sah
bei einem starren Denken in zwei Lagern;
die fiir «unsere Zeit ndtigen politischen
Kategorien» miissten erst allméhlich ge-
lernt werden. «Auflosung der starren Zwei-
teilung der Welt» und ein neuer «Pluralis-
mus der Michte» seien nétig, wenn es zu
einer «Bandigung der Atomgefahr, zu einer
allgemeinen Abriistung» kommen solle.
Im Atomzeitalter gehoren Kriege, «an
denen nach der bisherigen Auskunft der
christlichen Ethik Christen notfalls unter
bestimmten Bedingungen teilnehmen
konnten, der Vergangenheit an». Konse-
quente Ablehnung des Militdrseelsorgever-
trages von 1957 war die Folge dieser Hal-
tung. Wie eben auch die Mitarbeit in der
CFK ab 1958, welche Golli als eine unge-
heure Horizonterweiterung erlebte, brachte
die CFK doch Christinnen und Christen aus
fast allen Kirchen in sozialistischen Lén-
dern mit Christinnen und Christen aus dem
Westen und bald aus Lindern der Dritten
Welt zusammen. Hierher gehorten schliess-
lich die Ostermarsche, die er immer ver-
standen hat als eine sichtbare Ermutigung
fiir die Kirche, «durch Vorangehen mitzu-
wirken an der neuen Moral, die dem Atom-
zeitalter und seinen Risiken gemass ist».
Glaube und Vernunft, Vernunft und Ge-
bot Gottes fallen zusammen bei der Frage
der Atomwaffen. Wer aufsteht gegen die
atomare Riistung, der «praktiziert Ostern»!
Hinzu kommt die immer dringender wer-
dende Erkenntnis, dass nicht erst am Krieg,
sondern schon an der Riistung «die Ent-
wicklung des hungernden Weltteils stirbt».
— Eigentlich sind hier bereits alle Themen
des spdteren Okumenischen konziliaren
Prozesses fiir Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schopfung in ihrem Zu-
sammenhang erkannt und ausgesprochen.

Die Studentenbewegung von 1968

Den entscheidenden Ertrag der 68er Be-
wegung fiir Kirche und Theologie sehe ich

355



in einer grundstiirzenden Horizonterweite-
rung in doppelter Hinsicht. Zum einen in
der Uberwindung des unheilvollen Gegen-
tibers von Kirche und Welt, das lange Zeit
beherrschend war fiir die Volksfrommig-
keit wie fiir die kirchliche Praxis. Fortan
erschienen Kirche und Theologie eben
auch als gesellschaftliche Funktionszu-
sammenhédnge und wurden als solche mit
dem entsprechenden kategorialen Riist-
zeug reflektierbar und kritisierbar. Zum
anderen in der Aufhebung des geschicht-
lich so verhingnisvollen Gegensatzes von
Christentum und Marxismus als einander
ausschliessende Weltanschauungen mit
umfassendem Absolutheitsanspruch.

Noch bis in die 60er Jahre wird bei allem
kirchenreformerischen Elan das Katego-
riensystem von «Glaube und Wissen-
schaft», von «Kirche und miindiger Welt»
nicht bezogen auf die gesellschaftlichen
Verhiltnisse. Bei aller Offnung zur Gesell-
schaft hin fehlt noch die Erkenntnis der
eigenen Verstrickung in eben diese Gesell-
schaft mit ihren Mechanismen. Das dndert
sich schlagartig mit dem 2. Juni 1967, als
der Mitarbeiter der Evangelischen Studen-
tengemeinde an der Freien Universitit Ber-
lin Benno Ohnesorg bei einer Demonstrati-
on gegen den Schah von Persien erschos-
sen wird. Helmut Gollwitzer wird spiter
die Patenschaft fiir dessen Sohn iiberneh-
men. Es beginnt eine intensive Auseinan-
dersetzung um eine seinerzeit wegweisen-
de Thesenreihe «Politische Verantwortung
der christlichen Gemeinde» mit der Beto-
nung der Notwendigkeit politischer Partei-
nahme —nicht Parteilichkeit! — der christli-
chen Gemeinde, da christlicher Glaube 1m-
mer eine politische Dimension habe.

Dass sich bei der «Studentenrevolte» als
Vorstufe der 68er Bewegung von Anfang
an erstaunlich viele Pastorenkinder und
Studierende der Theologie befanden, das
deutet darauf hin, wie sehr zumindest un-
terschwellig ein Gespiir dafiir vorhanden
war, dass hier ureigenste Anliegen auf dem
Spiel stehen. Dazu gehoren auch die Ver-
mittlungsbemiihungen von Gollwitzer und
Bischof Kurt Scharf bei den Berliner Aus-
einandersetzungen vom Sommer 1967. Die

356

eigentliche Politisierung und der damit ver-
bundene erkenntnistheoretische Durch-
bruch gelangen jedoch erst 1968 unter dem
Einfluss der Vollversammlung des Weltkir-
chenrates in Uppsala, die nun die Entwick-
lungsproblematik der Dritren Welt ins Be-
wusstsein der kirchlichen Offentlichkeit
riickte.

Die sich darauthin bildenden kritischen
Gruppierungen in Landeskirchen und Syn-
oden stiessen allerdings lange Zeit auf
entschiedenen Widerstand im kirchlichen
Establishment — gerade auch bei Fiihrungs-
personlichkeiten, die sich in der Tradition
der Bekennenden Kirche sahen. Bestitigt
jedoch fiihlten sich diese Gruppierungen
etwa durch den franzosischen Theologie-
professor Georges Casalis, der die Unru-

-hen an der Pariser Sorbonne nicht nur in die

Linie der Aufkldrung und der franzdsichen
Revolution riickte, sondern auch theolo-
gisch als «Exodusgeschehen» deutete: als
den «Auszug aus der Knechtschaft und der
Sekuritdt einer Gesellschaftsordnung, die
alles beim alten lassen will und oft genug
nichts ist als ein System der Unordnung».
Weg von «den Fleischtopfen Agyptens»
habe der «Vormarsch auf das verheissene
Land» begonnen, «auf eine neue Stadt zu,
die Stadt der Menschlichkeit und Briider-
lichkeit, in der Christus das Herzstiick
ist»... Der zeitgleich sich abzeichnende
«Prager Frithling» — begleitet vom christ-
lich-marxistischen Dialog —, der Protest
gegen den Krieg der USA in Vietnam, die
Wiederentdeckung der Psychoanalyse in
ihrer linken Variante bei Wilhelm Reich,
Erich Fromm etc. — all dies waren zusam-
menwirkende Faktoren, welche eine
«Funktionsanalyse der Kirche im Spétka-
pitalismus» moglich werden liessen.

Es dauerte eine Weile, bis aus dem unter-
schwelligen Gespiir die sichere Erkenntnis
wurde, dass man mit seiner Gesellschafts-
kritik theologisch durchaus bei sich selbst
war: lutherischerseits etwa mit der Neuent-
deckung der Opposition des Reformators
gegen den Frithkapitalismus seiner Zeit; in
der reformierten Tradition der Bekennen-
den Kirche mit der Wiederentdeckung des
lange Zeit verschiittet gewesenen «Darm-



stadter Wortes» von 1947, das den Satz
enthielt: «Wir sind in die Irre gegangen, als
wir libersahen, dass der 6konomische Ma-
terialismus der marxistischen Lehre die
Kirche an den Auftrag und die Verheissung
der Gemeinde fiir das Leben und Zusam-
menleben der Menschen im Diesseits hétte
gemahnen miissen.»

In Weiterentwicklung der Positionen im
Darmstéddter Wort ist der Marxismus jetzt
nicht mehr ein blosses Gegeniiber — auch
wenn er diese Funktion im Sinne einer
Mahnung zu bussfertiger Umkehr weiter-
hin behilt —, sondern er wird zu einer un-
entbehrlichen Begrifflichkeit und Metho-
dologie der Theologie selber, ein entschei-
dendes «Werkzeug zur Analyse der gesell-
schaftlichen, kirchlichen, persénlichen und
biblischen Wirklichkeit» (Casalis). Die
Nach-68er fiihren eigentlich keinen christ-
lich-marxistischen Dialog mehr, sie wen-
den die marxistische Methodologie auf ihr
eigenes Gebiet an. Von nun an wird Goll-
witzer auch terminologisch mit grosster
Selbstverstiandlichkeit die Ebenen wech-
seln, die sich in einer Symbiose durchdrin-
gen. Biblische Sachverhalte kann er ebenso
mit marxistischen Kategorien auf den
Punkt bringen wie er Einsichten marxisti-
scher Analyse mit biblischen Bildern ver-
anschaulicht; seine besonders ausgeprigte
an der Dialektischen Theologie geschulte
Fahigkeit, sich in Widerspriichen zu bewe-
gen, kam ihm dabei sicherlich zugute — nie
aber verlor er den Kompass: das Reich
Gottes fiir diese Welt.

«Krummes Holz — aufrechter Gang»

Helmut Gollwitzer hat seine Theologie
nicht — wie etwa sein Lehrer Karl Barth—in
einem gross angelegten, systematisch aus-
gebauten Entwurf entfaltet, obwohl er im
Lauf seines theologischen Wirkens alle
wesentlichen Themen des christlichen
Glaubens behandelt hat. Eine seiner wich-
tigsten Schriften, die «wie Leuchttiirme der
Orientierung aus den Stiirmen und Wogen
theologischer Debatten» herausragen (J.M.
Lochman), erscheint 1970 mit «Krummes
Holz — aufrechter Gang», in der er sich mit

der «Frage nach dem Sinn des Lebens»
beschiftigt. «KKrummes Holz» — so sprach
Immanuel Kant demiitig vom Menschen.
«Aufrechter Gang» — das ist Ernst Blochs
Sinnbild fiir das stets anzustrebende, wohl
niemals ganz zu erreichende Ziel ge-
schichtlicher Menschwerdung. Zwischen
beiden Polen oszilliert die urmenschliche,
nie erledigte Sinnfrage. Wihrend Kant der
Meinung war, dass aus krummem Holz
letztlich nichts Gerades gezimmert werden
konnte, versuchte Bloch mit diesem Be-
griff, den Marxismus aus seiner intellek-
tualistischen Engfiihrung zu befreien und
ihm einen «utopischen Wirmestrom» zu-
zufiihren. Gut lutherisch interpretiert Goll-
witzer diese Spannung als eine zwischen
«Pessimismus des Verstandes und Opti-
mismus des Willens» und fragt: «Wie
kommt krummes Holz zu aufrechtem
Gang?»

Ausgerechnet wihrend seiner russi-
schen Gefangenschaft hatte Gollwitzer
sich dazu aufgerafft, die Bande von Marx,
Engels und Lenin zu studieren — oft unter
dem Hohn vieler seiner Mitgefangenen.
Als Reaktion auf diese Erfahrungen und
Studien favorisierte Gollwitzer nach seiner
Riickkehr aus der Gefangenschaft einen
«Kapitalismus mit menschlichem Antlitz»;
er sah darin eine «durch realistische Resi-
gnation sich empfehlende Hoffnung». Die-
se Moglichkeit wird er spiter als untaugli-
chen Reformversuch endgiiltig ablehnen,
wobei seine Umorientierung entscheidend
zusammenhingt mit Berichten und Analy-
sen, die Golli durch 6kumenische Kanile
und seine Verbindung mit der neuen Lin-
ken iiber die todlichen Auswirkungen des
Kapitalismus in der Dritten Welt erhielt.
Das Ergebnis seiner Reflexionen legt er
1968 nach der Weltkirchenkonferenz in
Uppsala in seiner Monographie «Die rei-
chen Christen und der arme Lazarus» vor.
Golli widmet diese Schrift ausdriicklich
den Studierenden der damaligen APO
(Ausserparlamentarische Opposition, dies
zur Erkldrung fiir die «Nachgeborenen» —
W.Z.) — jetzt unter dem Hohn vieler seiner
professoralen Kollegen und der bundes-
deutschen Offentlichkeit.

357



Ohne den Blick hinaus iiber «die westli-
che Provinz der Arbeiteraristokratie» und
hinein in die wirtschaftspolitischen Zusam-
menhédnge und Entwicklungen in der Drit-
ten Welt wire Gollwitzers sozialistische
Entscheidung nicht erklarlich. Mit ausge-
16st wurde sie eben durch das Entsetzen
dariiber, was der gleiche Kapitalismus,
dem wir in Europa doch auch soziale Er-
rungenschaften zu verdanken haben, in der
Dritten Welt anrichtet. Ein Schliisselerleb-
nis war, als auf der Weltkonferenz fiir Kir-
che und Gesellschaft des ORK 1966 in
Genf ein Kirchenvertreter aus Mogambi-
que Gollwitzer auf den Kopf zusagte: «Du
bist nicht mein Bruder, solange Du Dich
aus Deinen Verstrickungen in das Ausbeu-
tungssystem der Ersten Welt nicht 16sen
kannst.»

Ein besonderes Lehrstiick sah Gollwitzer
1m Militarputsch in Chile von 1973 mit der
Ermordung des demokratisch gewéhlten
Prisidenten Salvador Allende. Hier wurde
Gollwitzer endgiiltig klar, dass «Klassen-
kampf nicht begonnen wird von irgendwel-
chen boswilligen Rédelsfiihrern, nicht von
den Sozialisten, er ist von oben her sténdig
im Gange, mit den verschiedensten Metho-
den, unblutigen und, wenn es sein muss,
blutigen...» Spitestens jetzt kann «jeder
wissen, was Klassenkampf ist: immer zu-
erst der Klassenkampf von oben, der Klas-
senkampf der Privilegierten, zdh entschlos-
sen zu jeder Brutalitdt, zu jedem Rechts-
bruch, zu jedem Massaker, auch zur Ab-
schaffung der Demokratie, wenn sie nicht
mehr zur Sicherung der Klassenherrschaft
taugt... Kapitalismus greift notwendig zum
Faschismus, wenn die Lage fiir ihn geféhr-
lich wird...» Nichts hat Gollwitzer jemals
von der Schirfe dieser Analyse zuriick-
genommen, lediglich modifiziert hat er sie
im Blick auf européische Verhéltnisse.

Dem kapitalistischen Rad in die
Speichen fallen

Mit der Erkenntnis der unausweichli-
chen Verstrickung von Kirche und Theolo-
gie in die jeweiligen gesellschaftlichen
Verhiltnisse werden deren Erforschung

358

und damit die Einsicht in die 6konomi-
schen und politischen Zusammenhinge
mehr und mehr zum zentralen Arbeitsfeld
Gollwitzers. Unter dem Titel «Die kapitali-
tische Revolution» wurde 1974 als Buch
veroffentlicht, was Gollwitzer ein Jahr zu-
vor als «personlichen Rechenschaftsbe-
richt iiber das Ergebnis meiner analyti-
schen Arbeit» bei der Forschungsstelle der
Evangelischen Studiengemeinschaft vor-
getragen hatte. Als zentrale Voraussetzung
seines Ansatzes nennt Gollwitzer die
Marxsche Analyse der bisherigen Mensch-
heitsgeschichte als einer «Geschichte von
Klassenkidmpfen» sowie die Einschétzung
der «hochst revolutiondren» Rolle der
Bourgeoisie.

Einerseits verdanken wir eben dieser
«kapitalistischen Revolution» ungeheure
Fortschritte wie die Emanzipation der Wis-
senschaft — auch von der Kirche! — und die
«Zerstorung aller feudalen, patriarchalisti-
schen, idyllischen Verhiltnisse». Neben
dem Wohlstand in den reichen Zentren der
Erde fiihrte die von ihr durchgesetzte «ge-
wissenlose Handelsfreiheit» auch zur Bar-
barei des Imperialismus, zum Elend der
unterentwickelten Regionen, zur Katastro-
phengeschichte Europas. Die fiir soziali-
stische Ohren zunfchst ungewdohnliche
Verbindung von Revolution und Kapitalis-
mus soll «<meine Uberzeugung ausdriicken,
dass wir nicht zu wihlen haben, ob wir die
Revolution wollen oder nicht, sondern nur
noch, welche wir wollen: die schon im
Gang befindliche und noch rapid eskalie-
rende Revolution der entfesselten Destruk-
tivkrifte oder die Umkehr von der Destruk-
tion zu einem konstruktiven Entwurf
menschlicher Gesellschaft, der der de-
struktiven Verwendung ihrer Produktiv-
krifte ein Ende setzt». Die allmihlich ins
Bewusstsein dringende dkologische Kata-
strophe ist fiir Gollwitzer der ultimative
Beleg fiir die Mensch und Natur gleicher-
massen vernichtende Tendenz kapitalisti-
scher Entwicklung.

Im Gegensatz zu vielen seiner linken
Freunde hélt er ein an langfristigen Interes-
sen orientiertes Wirtschaften im Kapitalis-
mus nicht fiir moglich und deshalb eine



«Okologische Marktwirtschaft» fiir die
Quadratur des Kreises; Gewinnstreben und
Eigennutz als Grundpfeiler einer freien
Marktwirtschaft miissten dabei ausser
Kraft gesetzt werden. Gollwitzer sieht den
Kapitalismus auch nicht etwa in einer Zer-
fallsphase befindlich, sondern er konsta-
tiert niichtern, dass der Kapitalismus ein
Feind ist, «der nicht zu siegen aufgehort
hat», weil ihm Fortschritt und Wachstum
zum Selbstzweck geraten. Die Rettung vor
dem Irrsinn der kapitalistischen Revolution
liege nur darin, in diesem — wie es Walter
Benjamin schon vor iiber einem halben
Jahrhundert formulierte — «in die falsche
Richtung rasenden Zug zur Notbremse zu
greifen». Sozialistische Revolution als Not-
bremse... Bei der seinerzeit von Rosa Lu-
xemburg formulierten und sich heute mehr
denn je zuspitzenden Alternative «Sozialis-
mus oder Barbarei» kommt alles darauf an,
die kapitalistische Revolution unter Kon-
trolle zu bringen, da sonst die Menschheit
an ihr zugrunde gehen wird: «Mit Andro-
hung der Strafe des Untergangs fordert die
heutige Menschheitslage die Beseitigung
von Klassenherrschaft durch eine klassen-
lose Gesellschaft.»

Und die Kirche?

Hinter die Einbeziehung der marxisti-
schen Analyse in die Theologie kann heute
wohl niemand mehr zuriick, der nicht den
Anspruch von Seriositdt verspielen will.
Als Mittel kirchlicher Selbstreflexion ist
sie unabdingbar, um klarzustellen, «wel-
cherart die von der Gesellschaft auf die
Kirche ausgehenden Einfliisse sind, wie sie
die Kirche in der Wahrnehmung ihres Auf-
trages und in der Gestaltung ihres Lebens
bestimmen, wie andererseits die Kirche
selbst innerhalb einer in Klassen geteilten
Gesellschaft wirkt, was ihre Existenz in
dieser Gesellschaft anrichtet, wie ihre Posi-
tion ist innerhalb des gegenwiirtigen Klas-
senkampfes».

Ein schonungsloser Blick zuriick in die
Kirchen- und Theologiegeschichte zeigt
dann allerdings bald und sehr deutlich, wie
die Sklaven, die Kolonialvolker oder die

millionenfach als Hexen verfolgten Frauen
— wie all die ausgebeuteten Opfer des
christlichen Europa abwesend sind bei den
grossen theologischen Auseinandersetzun-
gen der Reformationszeit und danach. Stel-
len all diese Abwesenden nicht die gesamte
europdische Theologie radikal in Frage?
Auf solche Anfragen antwortet Gollwitzer
mit dem Bekenntnis der Schuld und der
Bitte um Vergebung, die erst erméglicht,
ja frei-gesetzt werden im Licht dieser
Geschichtsbetrachtung. Bekenntnis der
Schuld und Bitte um Vergebung haben fiir
Gollwitzer eine ganz zentrale Bedeutung
und hermeneutische Funktion. Schuldbe-
kenntnis ist «theologisch formulierte Wirk-
lichkeitserkenntnis» und die Bitte um Ver-
gebung ist «theologisch formulierte Hoff-
nung angesichts dieser Wirklichkeit» (G.
Orth). Beide wollen konkrete Umkehr aus
einer als schuldbeladen erkannten Vergan-
genheit ermoglichen und damit untrennbar
verbunden die Ubernahme ebenso konkre-
ter Verantwortung fiir zukiinftige Entwick-
lungen.

Das haufig zu hérende Argument, nach
dem Umbruch von 1989 stelle sich die
Frage nach einem Jenseits des Kapitalis-
mus gar nicht mehr, da es ohnehin keine
Alternative gebe, zeugt nicht nur von mass-
losem Zynismus gegeniiber den von diesem
Umbruch Betroffenen — es ldsst sich auch
nicht entschuldigen mit desinteressierter
Uninformiertheit. Durch das Ende der
Sowjetunion und ihres Einflussbereichs ist
ja die barbarische Potenz der kapitalisti-
schen Revolution nicht geringer geworden;
ganz im Gegenteil, wie die sich verschér-
fenden Klassengegensitze in Osteuropa
drastisch vor Augen fiihren. So ist die
Aufgabe noch dringender geworden, die-
sem Kapitalismus im Interesse des Uber-
lebens der Menschheit ein schnelles Ende
mit moglichst wenig Schrecken zu berei-
ten.

Was in diesem Zusammenhang aber zu-
nehmend betroffen macht und Lahmungs-
erscheinungen auch bei engagierten Akti-
vistinnen und Aktivisten hervorruft, das ist
die Art und Weise, wie es einer globalisier-
ten Bewusstseinsindustrie und ihren mul-

559



timedialen Konzernen gelingt, mit einer
ebenso raffinierten wie anspruchslosen
Mischung aus «Brot und Spielen» Opium
zu predigen und der Erlebnisgesellschaft
ihren Tanz auf der Titanic als ultimativen
Risikokick eines frohlichen Konsums zu
verkaufen.

Was fiir eine Herausforderung! Welch
diakonische Aufgabe von wahrhaft globa-
len 6kumenischen Ausmassen gébe es hier
fiir die Offentlichkeits- und Bildungsarbeit
der Kirchen! Im statistischen Jahrbuch der
UNO fiir 1997 ist nachzulesen, dass das
Privatvermodgen der drei reichsten Leute
der Welt — allesamt US-Biirger — genauso
hoch ist wie zusammengenommen das
Bruttosozialprodukt der 48 drmsten Lénder
der Welt, und zum andern, dass 1,963
Milliarden Menschen auf dieser Welt mit
1 Dollar pro Tag ihren Lebensunterhalt fri-
sten miissen. Wann werden die christlichen
Theologen endlich aufhoren, sich mit den
Verwerfungen der Vergangenheit — etwa
Lehrstreitigkeiten im 16. Jahrhundert — zu
beschiftigen, und damit anfangen, die all-
taglichen Verwerfungen durch Weltbank
und Internationalen Wahrungsfonds theo-
logisch zu gewichten?

Es geht um die Entwicklung einer neuen
Ethik des Reichtums und seiner gerechten
Verteilung. Wer sich durch Jesu Bergpre-
digt auf die Seite der Armen und Unter-
driickten gestellt weiss, auf die Seite derer,
die uiberfliissig geworden sind fiir den Ver-
wertungsprozess des Kapitals, der wird
sich zuallererst informieren iiber die heu-
tige Weltsituation und ihre Ursachen: «Die
Siinde der Gegenwart heisst Nicht-Infor-
miertsein» (Margaret Mead). Durch die
reale Verbesserung der eigenen Lage auf-
grund sozialstaatlicher Massnahmen und
durch beschonigende Propaganda der Ver-
teidiger des Status quo wird er sich den
Blick nicht ldnger triiben lassen, so als
seien die weltweiten bedauerlichen Sché-
den unvermeidbar; er oder sie wird sensibel
werden dafiir, wie auch goldene Blumen
an den Ketten der Unterdriickung Aus-
druck sind des Klassenkampfes von oben,
um Freiheitsdrang und latente Emporung
ruhigzustellen.

360

«Muss ein Christ Sozialist sein?»

Von vielen engagierten Theologinnen
und Theologen der westlichen Welt unter-
scheidet sich Gollwitzer eben dadurch,
dass er es nicht bei moralischer Emp6rung
iiber weltweites Unrecht belidsst, sondern
eine Analyse des Ausbeutungssystems vor-
legt, die nicht von vornherein davon aus-
geht, dass es keine Alternative gibt, son-
dern bestenfalls systemimmanente Verbes-
serungen. «Sozialisten konnen Christen
sein; Christen miissen Sozialisten sein» —
mit diesem Zitat von Adolf Grimme beginnt
Gollwitzer 1972 seine beriihmt gewordene
Streitschrift «Muss ein Christ Sozialist
sein?» Unbestritten dabei ist wohl der erste
Satz: Sozialisten konnen Christen sein. Sie
miissen es nicht, unverzichtbar fiir die so-
zialistische Bewegung ist das nicht — aller-
dings: Sie miissen konnen, ein Unverein-
barkeitsdogma zwischen sozialistischer
Lebenspraxis und christlichem Glauben
darf es nicht geben

Aber nun: Christen miissen Sozialisten
sein. Was ist das fiir ein «miissen», und fiir
welche Christen und Christinnen gilt dieses
«muss»? Gollwitzer dreht die Frage zu-
nachst um: Kann man als Christ das ge-
genwirtige Gesellschaftssystem samt der
thm zugrundeliegenden Wirtschaftsord-
nung verteidigen, oder ist dies unertrag-
lich? Gollwitzer antwortet mit seiner sozia-
listischen Option: «Das Ziel des Dienstes
der Jiinger ist eine sozialistische, klassen-
lose Gesellschaft. Hinsichtlich dieser Ziel-
vorstellung, die zugleich das Kriterium fiir
die Kritik der bestehenden Gesellschaft
gibt, lasst der Wille des Vaters dem Jiinger
keine Wahl. Er muss Sozialist sein.» Ent-
scheidend dabei ist allerdings, dass dies
kein fremdes Gesetz ist, sondern freie
Selbstbestimmung, ein inneres Miissen,
dessen Gliick es ist, den viterlichen Willen
in den eigenen Willen aufzunehmen (Joh.
15,15). Das «muss», mit dem Gollwitzer
die Gldubigen auf eine sozialistische Per-
spektive verpflichtet, bedeutet fiir ihn
reformatorische Riickbesinnung auf das
Eigentliche der biblischen Botschaft.

An dem Begriff Sozialismus hielt Goll-



witzer trotz der vielen Enttduschungen,
welche die sozialistische Bewegung so-
wohl erlitten als auch anderen bereitet hat,
entschieden fest. Fiir ihn war der Begriff als
Chiffre fiir eine gerechte und solidarische
Gesellschaft unaufgebbar, weil er «bei al-
ler Weite Bestimmtheit genug und bei aller
Bestimmtheit Weite genug» habe, um die
kritische und utopische Orientierung des
Evangeliums unter kapitalistischen Bedin-
gungen zum Ausdruck zu bringen.

Damit ist jedem Dogmatismus eindeutig
gewehrt. Die jeweilige Form des Sozialis-
mus ist eine Frage der Vernunft auch unter
Christen. Sozialistische Zielperspektive ist
nicht zu identifizieren mit einem bestimm-
ten politischen Programm. Sonst wiirde der
Satz vom «miissen» nicht mehr gelten kon-
nen, «weil damit die christliche Freiheit
unter ein gesetzliches Joch gezwingt wiir-
de». Denn im Gewissen binden lassen und
damit bekennen kann Gollwitzer sich «we-
der zum Kommunismus noch zum Sozia-
lismus noch zu Luther, sondern allein zu
meinem Herrn Jesus Christus».

Mit seinem Festhalten am Begriff Sozia-
lismus verbindet Gollwitzer Kirchen- und
Gesellschaftsreform sehr eng miteinander.
Die «Verantwortung fiir den Weg und das
Schicksal der sozialistischen Bewegung
liegt heute, infolge des Evangeliums, auf
niemandem so sehr wie auf den Christen»,
denn wo sie der sozialistischen Bewegung
fehlen, fehlen sie auch der notleidenden
Gesellschaft, weil sie den Ort, an dem sie
notig sind, verfehlen. «Ihre eigene Meta-
noia wird also die Chance der Erneuerung
fiir die sozialistische Bewegung sein: Die
Reformation des Christentums und die Re-
formation des Sozialismus sind ein und
dieselbe Reformation». Innerhalb der biir-
gerlichen Gesellschaft kann verfasste Kir-
che nie mehr sein als «Transmissions-
riemen» fiir Reich-Gottes-Gruppen, als
schiitzender Rahmen fiir Kundschafter des
Neuen. Gegeniiber unpolitischen Christen
und Biirgerinnen wie gegeniiber schwei-
genden Kirchen und einer bei den Fleisch-
topfen des Wirtschaftswunders verharren
wollenden Offentlichkeit hat Gollwitzer
intellektuell und biographisch glaubhaft

bezeugt, was es heisst, als Christ Sozialist
zZu sein.

«Unzeitgemiiss» — ein probater
Verdringungsmechanismus

Gollwitzer erscheint vielen heute unzeit-
gemdss. Wie soll nach 1989 ein Theologe
Beachtung erheischen, der sich von einem
Kritiker des weltanschaulich-atheistischen
Marxismus zum Vordenker eines operatio-
nalen Marxismus innerhalb des Christen-
tums wandelte, um sich gleichzeitig als
christlicher Vordenker innerhalb des Mar-
xismus zu betdtigen? Vielleicht erweist
sich solche Betrachtungsweise aber schnell
als oberflachlich, ja als probater Verdrin-
gungsmechanismus einer «kundenfreund-
lichen» Wohlfiihlkirche.

So braucht man nur die iiberall prisente
Rede von der Globalisierung zu ersetzen
durch den analytischen Terminus vom pla-
netarischen Klassenkampf — und schon ist
man mittendrin im Herzen von Gollwitzers
Theologie und spiirt den Pulsschlag ihrer
drangenden Aktualitdt. Oder wilzt sich
heute etwa nicht der freie Markt wie eine
Lawine von Briissel bis zum Ural und hin-
terldsst eine Spur der Verwiistung von neu-
er Armut und Sozialdumping?

Dass die «okonomische Klasse» sich ih-
rer Verantwortung bewusst wird, ist schwer
vorstellbar, wenn die «Kapitalentwicklung
eines Landes zu einem Nebenprodukt der
Aktivititen eines Kasinos» wird. So
schrieb kein Geringerer als Keynes, der
Wegbereiter der Marktwirtschaft, bereits
vor 70 Jahren und prangerte Spekulation
als «pathologische Investitionsverweige-
rung» an. Umso mehr ist die «politische
Klasse» gefordert. Es geht darum, die Wirt-
schaft endlich wieder in den Dienst der
Politik und damit des Menschen zu stellen
und Kapital und Arbeit in die Pflicht des
Gemeinwohls zu nehmen.

Kirche als Gestaltungskraft der Froh-
botschaft fiir diese Welt — um Gottes und
der Menschen willen. Helmut Gollwitzer
hat dafiir zukunftstrichtige Wege gewiesen
—auch an der Schwelle ins néchste Jahrtau-
send.

361



	"Wie kommt krummes Holz zu aufrechtem Gang?" : Zu Helmut Gollwitzers 90. Geburtstag

