
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 11

Artikel: Das "Farm Women's Network" in Ladakh - sein ökologischer,
historischer und kultureller Kontext

Autor: Wacker, Corinne

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Corinne Wacker

Das «Farm Women's Network» in Ladakh -
sein ökologischer, historischer und kultureller
Kontext

Die Ethnologin Corinne Wacker stellt ein Bäuerinnenprojekt im indischen Ladakh vor,
das mit Schweizer Bäuerinnen vernetzt ist und vom Verein «Farm Women's Network»
getragen wird. Es unterstützt Bäuerinnen, die den Gartenbau für die Direktvermarktung
diversifizieren und neue Techniken der Haltbarmachung erlernen. Die Autorin vermittelt
uns zunächst aber auch einen Einblick in den ökologischen, historischen und kulturellen
Kontext dieses Projekts. Corinne Wacker arbeitet in der Nord-Süd-Forschung zum
Themenbereich «nachhaltige Entwicklung». Sie koordiniert als wissenschaftliche
Mitarbeiterin an der Universität Zürich das Nationalfondsprojekt «Frauen, Umwelt und
Entwicklung» und ist selbst in der Beratung für Entwicklungszusammenarbeit tätig. Das
Ladakh-Projekt kann mit einer Spende unterstützt werden, und der Verein nimmt gerne
neue Mitglieder auf. Adresse und Konto lauten: Verein «Farm Women 's Network»,
Wellberg, 6130 Willisau, PC 60- 780431 -2. Red.

Ladakh im Oktober

Im Oktober schliesst der hohe Schnee
auf den Pässen Zoji La und Taglang La
das «zwischen den Pässen» (Lahaki: «La-
dwags») gelegene buddhistische Königreich

Ladakh im Nordwesten Indiens für
sieben bis acht Monate von der Aussenwelt
ab. Die Bauernfamilien begeben sich nochmals

auf die bereits gefrorenen Hochweiden

auf 4000 bis 5000 Meter, sammeln
Brennholz und treiben ihre Tiere in die
tausend Meter tiefer gelegenen Oasendörfer

hinunter. Während im Sommer das Gurgeln

des Wassers den mehrstündigen Weg
entlang den von Pappeln, Weiden und wilden

Rosenbüschen gesäumten
Bewässerungskanälen ins Dorf weist, ist die
ausschliesslich auf der Schneeschmelze
beruhende Bewässerung der Oasendörfer jetzt
versiegt. Um so deutlicher tragen die kalten
Oktoberwinde die Gesänge der lastentragenden

Männer und Frauen ins Dorf. «Das
Holz ist nicht schwer, meine Füsse sind
leicht und springen sicher von Stein zu
Stein», sagt eines der Lieder, das zu den

328

Herbstarbeiten laut und von Ferne rhythmisch

hörbar gesungen wird. Auf den
sonnigen Dächern der kubischen Grossfamilien-

oder Haupthäuser («Khangspa») werden

die Baumnüsse und gedörrten
Aprikosen für den Verkauf eingepackt, die
Brennmaterialien und Nahrungsmittel für
Mensch und Tier sorgfältig für die langen
Wintermonate aufgetürmt und die Yak- und
Schafwolle für das baldige Spinnen und
Weben von Stoffen gewaschen.

Wer vor der Grenzschliessung zu China
1962 über genügend Tiere verfügte, hatte
im Oktober die Saumtiere mit Gerste und
Aprikosen beladen und reiste über den
bereits verschneiten Karakorum nach Yar-
kand oder auf das Tibetische Hochplateau,
um dort mit den Nomaden die Nahrungsmittel

gegen das kostbare Kaschmir und
das Salz der Salzseen zu tauschen. Er hätte
es wohl auch nicht versäumt, mindestens
eines der Tibetischen Klöster aufzusuchen,
wo allenfalls sogar ein Verwandter seine
Novizenjahre verbrachte. Vermutlich hätte
er im Basar einer der an der Seidenstrasse
gelegenen Fernhandelsstädte Türkise, Ko-



rallen, Flussperlen oder Concha-Muscheln
aus China eingekauft, die im Ladakh zum
Prestigeschmuck jeder ältesten Tochter
und jedes Haupthauses gehören.

Heute hat der Hauptort des Ladakh, Leh,
im oberen Industal diese Funktion
übernommen, und so treffen sich auf der Bazar-
Strasse im Oktober Nomaden der
Hochweiden und Bauern der Oasenorte, Händler
und Gelehrte, junge Leute im
heiratsfähigen Alter und Alte, die einander nach
den arbeitsintensiven Sommermonaten
allerlei zur Entwicklung Ladakhs und der
Familien zu erzählen haben. Denn bei
Einbruch des Winters sind die Bewohnerinnen
und Bewohner Ladakhs jedes Jahr neu mit
der existentiellen Frage konfrontiert, ob
die diesjährige Nahrungsmittelproduktion
trotz des grossen Andrangs der Touristen
und all den Verführungen der Moderne für
die langen Wintermonate genügen werde.

Geschlossene Agrikultur-Kreisläufe
und Trans-Himalaja-Handel

Das zwischen den höchsten Bergen der
Welt - dem Karakorum im Norden und
dem Himalaja im Süden - gelegene Indus-
Hochtal Ladakh ist von den ökologischen
Bedingungen her eine für Mensch und Tier
kaum bewohnbare kalte Gebirgswüste. In
tief eingeschnittenen Bergtälern reisst der
noch junge Indus Geröll und Geschiebe mit
aus den kargen Steilhängen, an denen sich
nur eine kurzlebige natürliche Wüstenvegetation

entwickelt hat.
Es waren Darden, Indoarier aus dem

damals buddhistischen Kaschmir, die im 2.
Jahrhundert n.Chr. über den Bau von
eindrücklichen Bewässerungskanälen das
Schneeschmelzwasser der Himalajagletscher

oft über viele Kilometer auf die
flachen Sandbänke entlang dem Indus zu führen

wussten, um darauf in der kurzen An-
bauzeit von nur vier Monaten Sommergerste

anzubauen und dort die heutigen
Oasendörfer des Ladakh zu errichten. Ihre
Agrikultur wurde durch den Pastoralismus
der Tibeter ergänzt. Diese hatten sich seit
dem 10. Jahrhundert mit ihren Yak, Schafen

und Pashminaziegen ebenfalls im La¬

dakh niedergelassen, vorwiegend auf den
Hochweiden über 5000 Meter, und sich mit
der einheimischen Bevölkerung vermischt.
So wurde das Tal an die Entwicklung der
Klosterkultur der Bön-Religion und des
Tibetischen Buddhismus angeschlossen.

Über die Jahrhunderte entwickelte sich
so in Ladakh eine Ökonomie aus zwei
sich ergänzenden Bereichen: der lokalen
Nahrungsmittelproduktion einerseits, dem
Fernhandel andererseits. In der kurzen
Vegetationsperiode von nur 4 bis 6 Monaten
produzieren die Bauernfamilien durch eine
saisonal genau abgestimmte Nutzung wilder

und domestizierter Ressourcen auf
diversen Höhenlagen genügend Nahrungsmittel,

um die einheimische Bevölkerung
das ganze Jahr hindurch zu ernähren. In den
6 bis 8 Wintermonaten wird als zweiter Teil
der Ökonomie Fernhandel über die
vereisten Karawanenrouten betrieben. Das
wertvolle Rohmaterial Kaschmir sowie
Güter aus Indien, China und Zentralasien
werden über den Himalaja transportiert.

Mit dem Fernhandel bildete sich in
Ladakh seit dem 12. Jahrhundert eine
Aristokratie heraus, die als mild bezeichnet
wird und die anders als in den benachbarten
Muslimgesellschaften den Frauen eine
grosse Freiheit und hohe soziale Stellung
gewährt. Das in Ladakh übliche tibetische
Verwandtschafts- und Erbsystem sieht vor,
dass der Landbesitz an den ältesten Sohn
übergeht oder bei Fehlen eines Sohnes an
die älteste Tochter, während die jüngeren
Geschwister als ledige Mitarbeiterinnen
dem Grosshaushalt angeschlossen bleiben
und als Nonnen und Mönche in einem der
buddhistischen Klöster eine Ausbildung
erhalten. Als Ärzte, Astrologen, Ritualmeister,

Lesekundige und Güterverwalter steht
den Jüngeren, die als «reproduktive Altruisten»

bezeichnet werden können, in diesem
System eine religiöse oder funktionale
Karriere als Spezialisten und Spezialistinnen

im Zusammenhang mit der Agrikultur
und dem Fernhandel offen.

Das traditionelle Heirats- und Erbrecht
der Ladhaki regulierte indirekt die
Bevölkerungsentwicklung und trug seinen Teil
zur Entwicklung einer hohen Lebensqua-

329



lität und kulturellen Differenzierung in
diesem von der Ökologie eng begrenzten
Naturraum bei. Die im Oktober einsetzende

Kälte, die den Transport und die
Kommunikation über den Himalaja zum
Erlahmen bringt, samt den Temperaturstürzen

im Januar bis auf minus 40 Grad,
trotzen denn auch der besten Technologie
im Strassenbau oder in der Elektrizitätsund

Wasserversorgung und tragen nicht
unwesentlich dazu bei, dass im Ladakh
auch heute das traditionelle Wissen und
die sozialen Werte rund um die
einheimische Landwirtschaft von der Bevölkerung

hochgehalten werden und in einer
grossen Anzahl von Festen und sozialen
Bräuchen das ganze Jahr hindurch
zelebriert werden.

Militärpräsenz, Tourismus und
Modernisierung

Dass Ladakh heute zu den ärmsten
Regionen Indiens zählt, ist in erster Linie auf
die wirtschaftlichen und politischen
Änderungen in der Grossregion zurückzuführen.
Mit dem Hinaufklettern der Welthandelspreise

für eines der wertvollsten Produkte
des Fernhandels, die feine Unterwolle der
Pashminaziege, das Kaschmir, das in
Ladakh und im Tibetischen Hochland wesentlich

zur Wertschöpfung beigetragen hatte,
verlor Ladakh Mitte des 19. Jahrhunderts
seine politische Autonomie an den Bundesstaat

Jammu und Kaschmir. Die dünnbesiedelte

Region, die vorwiegend aus 123 meist
buddhistischen Oasen besteht, ist seit der
Grenzschliessung für den Trans-Himalaja-
Handel als Reiseland und als militärische
Operationszone bekannt. Es beherbergt
heute jährlich um 20 000 Touristinnen und
Touristen sowie 100 000 indische Soldaten.

Damit der Ladakh seine einstige Prosperität

wiedererlangen kann, sollten sich die
beiden obengenannten Ökonomiebereiche
wieder komplementär zueinander entwik-
keln. Die Tourismusindustrie könnte den
früheren Fernhandel teilweise ersetzen,
wesentlich wäre allerdings, parallel dazu
auch die eigene Landwirtschaft zu fördern
und eine Konkurrenz zwischen den beiden

330

Bereichen, deren hauptsächliche Auslastung

der Arbeitskraft in den Sommermonaten

erfolgt, zu vermeiden.
Heute erfährt der Ladakh in den abseits

der Touristenströme gelegenen, zum Teil
nur schwierig erreichbaren Dörfern die
politische und militärische Präsenz Indiens
vor allem durch die Nahrungsmittellieferungen

zu subventionierten Preisen und
durch die Rechtsreformen, die sowohl die
Sozialbeziehungen als auch die Ökonomie
der Region einem starken Wandel
aussetzen. Die Reformen im Familien-, Erb-,
und Bodenrecht (1941 Polyandrieverbot,
1949Gleichheit im Erbrecht, 1953 Begrenzung

der Landbesitzgrösse) führen nun
vermehrt dazu, dass jüngere Brüder sich
emanzipieren, ihr Geld auswärts verdienen,

monogam heiraten und die Aufteilung
der gemeinsamen Familienländereien
fordern. Einst geachtete Nonnen sind in einigen

Familien heute nur noch billige
Hilfskräfte, welche die nun fehlende Arbeitskraft

der Nebenbrüder in der Familienwirtschaft

zu ersetzen haben.
In der Hauptstadt Leh machen

muslimische Händler aus dem benachbarten
Tiefland Kaschmir den Einheimischen die
lukrativsten Einnahmequellen aus dem
Tourismus streitig, gründen fundamentalistische

Sekten und verbreiten neue
Sitten gegenüber Frauen. Die wirtschaftliche

und kulturelle Kolonisierung der
Region während der touristischen
Sommermonate führt periodisch zu sozialen,
ethnischen und religiösen Spannungen,
für die Indien in dieser politisch sensiblen
Grenzregion nur begrenzt Toleranz
aufbringen kann. Das seit Ende der 60er Jahre
einsetzende starke Bevölkerungswachstum

(1901-1961: 0,66%, 1961-1981: 2%,
1981-1991: 3%) stellt den Ladakh ebenfalls

vor Probleme um die Ernährungssicherung

und wirtschaftliche Entwicklung,

da die Ökologie die Bewässerungslandwirtschaft

heute auf nur 10 430 ha
limitiert.

Mit einer im Vergleich zum restlichen
Indien schlecht ausgebildeten Bevölkerung

(Alphabetisierungsrate 1991: 25%)
und der dünnen Besiedlungsdichte bedingt



der Ausbau des Industrie- oder des
Dienstleistungssektors hohe Investitionskosten.
So werden heute 97% der produzierten
Kaschmirwolle von den Händlern aus dem
Unterland direkt bei den Nomaden im
Tauschhandel abgeholt, ohne dass der
Ladakh eine Wertschöpfung aus diesem einzigen

wertvollen Rohstoff für die Region
erzielte. Und es gelingt der erst 1996
errichteten Lokalregierung, dem «Ladakh
Autonomous Hill Development Council»,
erst zaghaft, Verbesserungen in der heute
kaum vorhandenen modernen Medizinversorgung,

der Schulbildung oder in einer der
Ökologie und der einheimischen Ökonomie

angepassten Modernisierung im
Technologie- und Infrastrukturbereich zu
realisieren. Umgekehrt ist die traditionelle
Landwirtschaft im Prozess der Modernisierung

vermehrt zum Frauenbereich geworden,

der mehr negative als positive Effekte
der Modernisierung erfährt.

Gender, Ernährung und Entwicklung
im Ladakh

Die noch fast ausschliesslich auf intensiver

Handarbeit beruhende Landwirtschaft
in den Oasen Ladakhs bedingt hohe Kenntnisse

im sorgfältigen Umgang mit den drei
limitierenden Faktoren: Wasser, Dünger,
Energie, ein Wissen, zu dessen Weitergabe
die vielen Rituale und Festlichkeiten
beitragen, welche die saisonalen Arbeiten
begleiten. Dazu gehören Heiratsregeln, die
das Verhältnis von Arbeitsleistungen, von
Geben und Nehmen zwischen Mann und
Frau und zwischen den Generationen
festlegen. Diese Regeln bestimmen ein
ausgewogenes Verhältnis zwischen Viehzucht
und Ackerbau, den Unterhalt der gemeinsamen

Bewässerungskanäle und die Erhaltung

der Verteilungsmechanismen des
kostbaren Wassers mit sozial ausgleichender

Wirkung. Von westlichen Forschern ist
die Landwirtschaft Ladakhs als Meisterwerk

des biologischen Landbaus und der
nachhaltigen Wasserversorgung beschrieben

worden, das auf fast geschlossenen
Stickstoff-, Wasser- und Energiekreisläufen

beruht und die vergleichsweise hohe

Getreideerträge ohne Einsatz von
Kunstdünger und chemischen Pflanzenschutzmitteln

hervorbringt.
Sozial ist in Ladakh der Mann für das

Pflügen und Düngen der Felder zuständig
und die Frau für das Säen und die Bewässerung,

im Haushalt für das Kochen. Alle
anderen Arbeiten im häuslichen und im
landwirtschaftlichen Bereich werden von
beiden Geschlechtern flexibel an die Hand
genommen, so das Kinderhüten, Holz
holen, die Hochsömmerung des Viehs, das
Spinnen und Weben im Winter etc. Allerdings

sind Frauen kaum im Fernhandel und
im Verkauf der Landwirtschaftsprodukte
tätig und vergleichsweise stärker an das
Haus gebunden als ihre Brüder, Väter und
Ehemänner.

Der durch den Strassenbau (1974 nach
Srinagar, 1986 nach Kulu) erfolgte
Anschluss Ladakhs an Indien und an den
internationalen Tourismus brachte neben
dem Überfluss an nie dagewesenen
Konsumgütern vom «Pommes Chips»-Päckli
bis zum TV-Videorecorder und dem
Zugang zu leicht verdientem Geld im
Tourismus eine schleichende Verschiebung
der Werte, der Arbeitsbelastung und der
Entwicklungschancen zwischen den
Geschlechtern und den Wirtschaftssektoren.
Mit dem einfachen Zugang zu den stark
subventionierten Reislieferungen aus dem
indischen Unterland und mit einfach
erhältlichen nicht-agrarischen Sommerjobs
für junge Ladakhi-Männer verliert die
körperlich harte und anspruchsvolle
Landwirtschaftsarbeit im engen Grossfamilienkreis
an Attraktivität und an relativem Geldwert.
Gleichzeitig geht mit dem vermehrten
Konsum auswärts produzierter Produkte,
die von den indischen Händlern aus Jammu
und Kashmir verkauft werden, eine Islami-
sierung und Hinduisierung der kulturellen
Werte einher, die im Alltag von Leh, z.B. in
Veränderungen bei der Frauenkleidung
oder bei der Nutzung der öffentlichen
Räume durch beide Geschlechter, in
spannungsgeladenen Konflikten zwischen den
Ethnien und Religionsgemeinschaften
artikuliert werden.

Zusammen mit der erhöhten Kinderzahl

331



und der saisonalen Arbeitsmigration der
Männer müssen die Ladakhi-Bäuerinnen
heute mehr auf den Betrieben arbeiten, sie
sind weniger frei, alleine herumzureisen,
und haben vergleichsweise weniger neue
Chancen, Arbeit und Einkommen im
aufkommenden modernen Sektor der
Wirtschaft zu finden. Es entstanden auch in Leh
in den letzten fünf Jahren früher nie
dagewesene Probleme wie städtische Armut
und soziale Desintegration von Frauen:
Prostitution, Belästigungen am Arbeitsplatz,

Verdrängung der bäuerlichen Direkt-
vermarkterinnen von ihren traditionellen
Verkaufsplätzen. Mädchen erfahren in
ihren Familien, dass ihnen das Schulgeld
zur Weiterbildung verwehrt wird, weil es
lieber für anderes ausgegeben wird. Junge
Nonnen, die gerne einer buddhistischen
Ausbildung in einem der Frauenklöster
nachgehen möchten, haben zuhause zu
bleiben, um der Familie zu helfen. Für die
Bäuerinnen, die zusammen mit den Alten
und den Kindern in den abgelegenen Oasen
arbeiten, bedeutet die Abwesenheit der
Ehemänner und ihrer Brüder Mehrarbeit in
den vielen mit der Subsistenz verbundenen
Arbeiten, die erst im Zusammenspiel die
Nahrungssicherung für eine an Mitgliedern
gewachsene Familie ganzjährig sichern
können.

Bäuerinnen, Marktfrauen und Nonnen
produzieren neue Nahrungsmittel

Die Frauenprojekte des «Farm Women's
Network» setzen bei dieser Problematik
an. Die im Ladakh geförderten Projekte
werden mit einheimischen Frauenorganisationen

durchgeführt, die Ladakhi-Frauen
als Nahrungsmittelproduzentinnen fördern
möchten. Die Projekte sollen im Zug der
Modernisierung dazu beitragen, die
Selbständigkeit der Frauen und ihren traditionell

hohen sozialen Status in Ladakh zu
bewahren und zu fördern. Die Grundphilosophie

der Projekte beruht darauf, dass
die Nahrungsmittelproduzentinnen durch
Neuerungen weitergebildet werden, mit
denen es ihnen gelingt, die Subsistenzpro-
duktion und die vielfältigen miteinander

verflochtenen Tätigkeiten rund um Haus,
Garten und Landwirtschaft aufrechtzuerhalten

und gleichzeitig Mehreinnahmen
durch Nutzung des Tourismusmarktes zu
erzielen. Gefördert werden die Diversifizierung

der Hausgartenproduktion mit neuen

Gemüse-, Kräuter- und Beerensorten,
die Direktvermarktung und neue Techniken

und Produkte der Nahrungsmittelverarbeitung.

Mahila Mandai, die Partnerorganisation
des Projekts, war 1985 als Wohlfahrtsverband

von der kleinen Gruppe gebildeter
Ladakhi-Frauen gegründet worden, die als
Lehrerinnen oder Sekretärinnen eine
Arbeit im modernen Sektor hatten und dabei
gewahr wurden, dass sich mit der neuen
Entwicklung neben den positiven
Möglichkeiten auch neue Probleme auftaten.
Unter der Leitung der hochgeachteten
Prinzessin Ladakhs unterstützt der heute mehr
als 200 Mitglieder umfassende Frauenverband

Mahila Mandai mehrere Dutzend
Frauengruppen in nahe und fern gelegenen
Oasen. Über Kreditzirkel und ihnen
angegliederte spezialisierte Ausbildungskomponenten

werden Frauengruppen in den
Dörfern darin unterstützt, ein eigenes
Einkommen zu erwirtschaften und innovative
Ideen zu verwirklichen, die der Nahrungssicherung

der Frauen dienen.
Mit Mahila Mandai und den Gemüse-

produzentinnen und Direktvermarkterin-
nen der um die Hauptstadt Leh gelegenen
Dörfer Sabu, Nimo und Gompa hat das
«Farm Women's Network» eine Lösung für
einen sinnvollen Umgang mit den sommerlichen

Marktüberschüssen entwickelt. Die
Direktvermarkterinnen konservieren nun
das Überschussgemüse der sommerlichen
Markttage in Solartrocknern und verkaufen
es im Winter, wenn in Ladakh kein
Frischgemüse erhältlich ist. Die Gemüseprodu-
zentinnen haben ebenfalls durch Plastik-
Treibhäuser die Anbausaison für Frischgemüse

um ganze zwei Monate verlängern
können, so dass sie heute bis Dezember
Spinat, Koriander und Kohlräbli frisch auf
den Markt von Leh bringen. Als nächstes
Ziel möchten sie ihre Früchtepalette - es
gibt in Ladakh nur Aprikosen, Baumnüsse

332



und in wenigen, tiefer gelegenen Orten
Äpfel und Trauben - durch den Beerenanbau

erweitern. Neben dem Dörren als
Haltbarmachungstechnik wollen sie lernen,
Konfitüre und Fruchtsäfte herzustellen,
vielleicht gar eine «Päcklisuppe wie
Maggi», für die Touristen und Einheimische

viel Geld ausgeben.
An ihren regelmässigen Treffen mit Mahila

Mandai haben sie gelernt, die
Direktvermarktung zu optimieren, so dass der
Gemüseanbau ihre anderen Verantwortlichkeiten

sinnvoll ergänzt und sie eine
attraktive Palette von Produkten anbieten
können. Neben der finanziellen Unterstützung

beim Kauf neuer Technologien, so
den Solartrocknern, trägt der Verein «Farm
Women's Network» auch zur Abklärung
neuer Produktionsideen bei. Deshalb ist
vorgesehen, mit einer erfahrenen Schweizer

Bäuerin der Anfrage aus Ladakh
nachzugehen, ob, wie und unter welchen
Umständen die Produktion von
Erdbeermarmelade eine sinnvolle Ergänzung zum
bestehenden Angebot der Direktvermark-
terinnen sein könnte.

Förderung der einheimischen
Kräutermedizin

In der Herstellung einer Ladakhi
«Päcklisuppe» hat das zweite schweizerische
Frauenprojekt im Ernährungsbereich dieses

Jahr bereits erste Erfolge im Nonnenprojekt

von Ridzong erzielt. In diesem von
buddhistischen Nonnen durchgeführten
Projekt werden seit 1995 in erster Linie die
Kenntnisse um die einheimische
Heilkräutermedizin vertieft. Im Rahmen der
Gesundheitsförderung und auch der
projekteigenen Nachhaltigkeit bauen die Nonnen
ebenfalls neue Küchenkräuter und Gemüse
an. Heute sind im Ladakh 15% der
Bevölkerung Nonnen oder Mönche. Während
dieser Status früher den jüngeren und ledig
bleibenden Geschwistern einer Familien
eine eigene religiöse Laufbahn eröffnet
hatte, müssen die Nonnenklöster heute mit
eigenen Mitteln die dringend benötigte
praktische Ausbildung für die Nonnen
sicherstellen.

In einem nie dagewesenen Ausmass,
erklärt die Projektpartnerin Amchi Palmo
vom Kloster Ridzong, werden heute 12- bis
17jährige Mädchen plötzlich von ihren
Eltern an das Klostertor gebracht, weil diese
den Brautpreis nicht bezahlen können. Es
sei jedoch eine Berufung, Nonne zu sein,
meint sie, und dürfe keineswegs unter
Zwang erfolgen. Amchi Palmo ist eine
ausgebildete Ärztin in tibetischer Medizin, die
sich das Ziel gesetzt hat, den Nonnen, die in
den abgelegenen Dörfern oft für die
Medizinversorgung zuständig sind, eine solide
Ausbildung in der Identifikation, Verarbeitung

und Verwendung von einheimischen
Heilkräutern zu ermöglichen.

Mit der Unterstützung aus der Schweiz
organisiert Amchi Palmo jährlich zwei
Weiterbildungsseminare, zu denen sie alte
gelehrte Amchi-Ärzte einlädt, um mit
ihnen und den Nonnen auf die Hochweiden
und an die Heilquellen zu fahren und die
Orte sowie die Heilwirkung der Kräuter
und Quellen kennenzulernen. Im Zug der
Modernisierung erfahren viele Männerklöster,

dass die Familien ihnen heute weniger
junge Buben bringen als früher, und es

mangelt ihnen teilweise an Arbeitskräften,
um die Felder des klösterlichen
Grossgrundbesitzes zu bestellen. Statt nun aber
den Arbeitskräftemangel mit arbeitswilligen

Nonnen auszugleichen, hat der
ranghöchste Geistliche von Ladakh, Sra Rim-
potche aus Ridzong, dem viel Positives
vom Schweizerischen Frauenprojekt zu
Ohren kam, beschlossen, den Nonnen von
Ridzong Land auf verschiedenen Höhestufen

zu schenken, auf denen sie mit
Unterstützung aus der Schweiz nun auch selbst
Heilkräuter pflanzen können. Erste
Versuchsfelder wurden dieses Jahr angebaut.

Damit die Nonnen aber auch in Zukunft
die medizinische Versorgung und Beratung
kostenlos gewähren können, wie dies
buddhistischen Nonnen zusteht, hat das Projekt

in Ridzong begonnen, auf den zur
Verfügung stehenden Feldern europäische
Küchengewürze anzubauen, die es im Ladakh
noch nicht gibt. Zusammen mit getrocknetem

Gemüse ergeben sie eine für den
europäischen Gaumen bereits als essbar zu

333



bezeichnende Suppe. Nächstes Jahr ist
vorgesehen, den Touristen von Nonnen und
Bäuerinnen fabrizierte Päckchensuppen in
den Läden von Leh für das Trekking zu
verkaufen, ein Produkt, mit dem das bisherige

Angebot der Nonnen an getrockneten
Rosenblütenblättern und Minzentee positiv

ergänzt würde. Die Projektpartnerinnen
sind zuversichtlich, mit einer vermehrten
Unterstützung aus der Schweiz auch diesen
weiteren Schritt in der Projektentwicklung
erfolgreich zu bewältigen.

Ein weltweites Netz von Bäuerinnen

Der von den Schweizer Partnerinnen
gegründete Verein «Farm Women 's Network»
möchte Bäuerinnen in der Nahrungssicherung

und in der Realisierung innovativer
Projekte unterstützen, die sie in ihrer
Selbständigkeit fördern und weltweit miteinander

in Beziehung bringen. In der Regionalgruppe

der Gemeinde Willisau, im Luzerner

Hinterland, bestärken die Bäuerinnen
einander darin, den Gemüseanbau für die
Direktvermarktung zu optimieren und sich
im stattfindenden Strukturwandel der
Landwirtschaft sowie in der neuen
Agrarpolitik 2002 zurechtzufinden. Der Verein
unterstützt Bäuerinnen ebenfalls darin, Teil
eines weltweiten Netzes zu werden und mit
Bäuerinnen in anderen Teilen der Welt im
Austausch zu stehen.

In Ladakh findet der Prozess des
gegenseitigen Lernens und der Projektentwicklung

an den von Mahila Mandai durchgeführten

Seminaren statt. Über das «Farm
Women's Network» können Informationen,

Erfahrungen und Fragen auch aus
fernen Regionen der Welt mit den Luzerner
Bäuerinnen diskutiert werden, so zur Zeit
deren Anfrage nach der möglichen Produktion

von Erdbeeren in Plastik-Treibhäusern
und der Produktion und Direktvermarktung

von Marmelade und einer selbst
hergestellten Päcklisuppe.

Die in der Folge der 4. Weltfrauenkonferenz
in Peking 1995 entstandenen

Frauenprojekte in Ladakh haben eine Donation
der Stiftung Volkart Vision aus Winterthur
umgesetzt. Sie wollen Bäuerinnen helfen,

einen ressourcenschonenden Beitrag zur
Nahrungssicherung zu leisten und der
Abwanderung in die Städte durch von Frauen
entwickelte Eigeninitiativen zu begegnen.
Im Ladakh konnten so drei Frauenprojekte
realisiert werden, wovon eines, die Produktion

eines Kaschmirpullovers in den langen
Wintermonaten, als «Woman' World Fair
Trade»-Projekt 1997 ebenfalls eine
Zusatzfinanzierung der DEZA (Direktion für
Entwicklung und Zusammenarbeit) und der
NGO gfbv (Gesellschaft für bedrohte Völker)

erhalten hat.
Die beiden Frauen-Ernährungsprojekte

im Ladakh, das Projekt mit den
Gemüsebäuerinnen und Direktvermarkterinnen
von Mahila Mandai und das Heilkräuterund

Gewürzanbauprojekt der Nonnen von
Ridzong, haben neben der Unterstützung
durch die Stiftung Volkart Vision bisher
ausschliesslich private Spenden erhalten.
Es werden in diesen Projekten aus Prinzip
keine Löhne an die schweizerischen
Projektträgerinnen ausbezahlt, was dazu fährt,
dass die gesamten Spendengelder den
Partnerinnen und ihren Projekten zugute kommen.

Die im Verein «Farm Women's
Network» realisierte Zusammenarbeit
zwischen Bäuerinnen und Forscherinnen im
Luzerner Hinterland begleitet diese
Projekte institutionell. Der Verein selbst ist
aus einem Nationalfondsprojekt heraus
entstanden, das im Rahmen des

Programms «Entwicklung und Umwelt»
durchgeführt wird und aus dem sich eine
Partnerschaft von Schweizer Bäuerinnen
mit Bäuerinnen und Forscherinnen aus
dem Süden ergeben hat.

334


	Das "Farm Women's Network" in Ladakh - sein ökologischer, historischer und kultureller Kontext

