
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 10

Artikel: Solidarität macht Geschichte

Autor: Holenstein, René

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144131

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144131
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


René Holenstein

Solidarität macht Geschichte

Seit ein paar Jahren wird in der Öffentlichkeit wieder vermehrt über internationale
Solidarität gesprochen. Keine UN-Konferenz, keine aussenpolitische Abstimmung, keine
Bundesratsrede, in der nicht an die Solidaritätsverpflichtung erinnert wird. Trotzdem
mögen sich heutzutage nur wenige Leute für internationale Solidaritätsvorhaben begeistern.

Solidaritätsappelle bleiben oft ungehört, und esfehlen zündende Zukunftsprojekte.
René Holenstein zeigt in seinem Artikel, dass dem nicht immer so war und dass es auch
heute möglich sein sollte, «die Solidarität neu zu erfinden». Der Autor arbeitet als
Adjunktkoordinator der Direktion für Entwicklung und Zusammenarbeit (DEZA) in
Ouagadougou, Burkina Faso. Er hat soeben das Buch «Was kümmert uns die Dritte Welt.
Zur Geschichte der internationalen Solidarität in der Schweiz» veröffentlicht (vgl. den
Hinweis aufS. 308). Der Beitrag drückt die persönliche Meinung des Autors aus. Red.

Entwicklungshilfe-Euphorie

Das Erwachen der Schweiz in Sachen
Entwicklungshilfe und Dritte Welt geht auf
die 50er Jahre zurück. Es erfolgte auf dem
Hintergrund der globalen Neuordnung der
Welt nach dem Zweiten Weltkrieg und der
politischen Formierung der ehemaligen
Kolonialländer als «Dritte Welt». In der
Schweiz rückte diese neue Kategorie von
«technisch unterentwickelten» Ländern
seit den späten 50er Jahren ins Bewusstsein
einer breiteren Öffentlichkeit. Hier stand
die Sensibilisierung für Dritte-Welt-Probleme

im Zusammenhang mit einer veränderten

Lebensweise zur Zeit der Hochkonjunktur,

die neue Erfahrungs- und
Handlungshorizonte eröffnete. Der allgemeine
materielle Wohlstand, die neuen Formen
des Konsums und die massenhafte Verbreitung

von neuen Kommunikationstechnologien
führten in einem zunächst kleinen

Kreis von «Früherweckten» zur Einsicht,
dass die Welt global vernetzt und
«interdependent» war. Einzelne Vordenker in
Entwicklungsfragen, die Missionen und die
privaten Hilfswerke hatten zuerst auf diese
Zusammenhänge hingewiesen. Besonders
seit der Gründung des Dienstes für
technische Zusammenarbeit (heute Direktion

280

für Entwicklung und Zusammenarbeit,
DEZA) im Jahre 1961 nahm das Interesse
an den Entwicklungsländern auch auf
politisch-institutioneller Ebene zu.

Zur Entwicklungshilfe-Euphorie um
1960 trugen die Modernisierungstheorien
bei, die davon ausgingen, dass die eigentlichen

Entwicklungshindernisse in den
Defiziten der «traditionellen» Kulturen, in
den Einstellungen und Wertmustern zu
suchen seien. Die «Unterentwickelten», so
dachte man, müssten so denken, fühlen,
handeln, ja so werden und leben wie wir,
um wirtschaftliches Wachstum erreichen
zu können. Darüber hinaus gab es im
gesellschaftlichen Diskurs, der zur Verbreitung

des Entwicklungshilfe-Gedankens in
der Schweiz geführt hat, zwischen den
Organisationen, Parteien und politischen
Entscheidungsträgern einen ideologischen
Konsens. Armutsbekämpfung, weltweite
Sozialpolitik, nachholende Modernisierung,

universelle Gleichheit, Antikommunismus

und die Überzeugung, dass die
wirtschaftliche Entwicklung der Schweiz
auch der Dritten Welt nützt, waren zu jener
Zeit allgemein akzeptierte Grundvoraussetzungen

und Leitbilder in der
Entwicklungszusammenarbeit.

Die Fortschrittsgläubigkeit der Nach-



kriegszeit erlahmte gegen Mitte der 60er
Jahre, als immer offensichtlicher wurde,
dass die Dritte-Welt-Länder nicht in der
Lage sein würden, zu den industrialisierten

Ländern «aufzuholen». Auch in der
Schweiz nahm die Kritik an der alten
Wachstumsideologie und am Fortschrittsoptimismus

zu. Die Aufspaltung der Welt
in reiche und arme (Entwicklungs-)Länder
trat als Nord-Süd-Konflikt ins Bewusstsein,
ein neues Verhältnis zur Dritten Welt wurde
gefordert, und die gesamten Nord-Süd-
Beziehungen wurden zu einem Thema. Der
Tiersmondismus, der sich seit den ersten
Anfängen der Algerien-Solidarität als Teil
einer allgemeinen Gesellschaftskritik
etablierte, kritisierte den Sonderfall und die
Abschottung der Schweiz vom «Rest» der
Welt. Angesichts der globaleren Problemlage

leitete der Bundesrat in der offiziellen
Aussenpolitik der Schweiz eine gewisse
Öffnung in die Wege. Aber dem Sonderfall
Schweiz setzte die staatliche Entwicklungshilfe

kein Ende.

Dritte Welt als Hoffnungsträger der
68er

Der Vietnamkrieg führte im Ausgang der
60er Jahre zur Herausbildung einer
breiteren Dritte -Welt- Solidaritätsbewegung.
Diese war antiimperialistisch und
kapitalismuskritisch ausgerichtet und zielte, im
Verbund mit mehr soziokulturell
ausgerichteten Teilbewegungen, auf eine Änderung

der politischen Machtverhältnisse.
Entscheidendes Paradigma dieser Bewegung

war nicht mehr das humanitäre oder
religiöse Engagement für die Dritte Welt,
sondern der Antiimperialismus. Für die
68er war die Dritte Welt ein Hoffnungsträger

für Veränderungen, die in den westlichen

Industriestaaten stattzufinden hatten.
Der Vietnam-Konflikt gilt als Initialzündung

für das seither stark gestiegene Dritte-
Welt-Bewusstsein. Um 1970 wurden
zahlreiche entwicklungspolitische Organisationen

gegründet, Solidaritätsgruppen
schössen aus dem Boden. Gemeinsam war
ihnen, dass sie nicht primär Entwicklungshilfe

vor Ort leisteten, sondern die vielfälti¬

gen wirtschaftlichen, politischen und
kulturellen Beziehungen der Schweiz zur Dritten

Welt in den Mittelpunkt ihrer Kritik und
ihrer Reformvorschlage rückten. Die
entwicklungspolitischen Gruppen standen im
Widerspruch zum offiziell gepflegten Bild
der Schweiz als Sonderfall, den das
Weltgeschehen angeblich nichts anging. Sie lehnten

den scharfen Antikommunismus ab, der
die Hilfe an nationalistische Bewegungen
als «prokommunistisch» abstempelte. Auf
diese Weise trugen sie dazu bei, dass in der
Schweiz ein weltoffeneres Klima geschaffen

wurde.
Die Breiten- und Langzeitwirkung dieser

Aufklärungsarbeit war sehr gross.
Herrschte früher der Glaube an das Machbare

vor, so wurde durch die Imperialismus-

und dependenztheoretische Kapitalismus-

und Kulturkritik das
modernisierungstheoretische Leitbild von Entwicklung

grundsätzlich in Frage gestellt. Die
Ursachen für die Unterentwicklung wurden

nun in den ungleichen Handels- und
Kapitalbeziehungen gesehen. Es war nicht
mehr möglich, Unterentwicklung mit der
wie auch immer gelagerten Mentalität oder
Geburtenfreudigkeit der «Unterentwickelten»

zu erklären und die internationalen
Rahmenbedingungen auszuklammern.
«Überentwicklung» und «Unterentwicklung»

gehörten untrennbar zusammen. So
ist das Bewusstsein über das Gefälle
zwischen Nord und Süd auch und gerade durch
die Öffentlichkeitsarbeit der Dritte-Welt-
Gruppen in der Bevölkerung sehr stark
gewachsen.

Paradigmenwechsel in den Kirchen

Die Bedeutung dieses Wandels wird am
Beispiel der Kirchen besonders deutlich.
Unter dem Einfluss der Ökumene setzte in
den westlichen Kirchen, besonders seit
Mitte der 60er Jahre, ein Prozess des
Urndenkens in Entwicklungsfragen ein. Nachdem

auch die Kirchen anfänglich für die
Modernisierung der Dritte-Welt-Länder
eingetreten waren - das typische kirchliche
Projekt waren die Missionsschulen mit
praktischer, handwerklicher Ausbildung -,

281



begannen sie, das Konzept der aufholenden
Entwicklung zu hinterfragen. Ein wesentlicher

Grund für diesen Bewusstseinswandel
war das Auftauchen von Befreiungsbewegungen

in Afrika und Lateinamerika, das

zu einer starken Polititisierung der Kirchen
im Süden und im Norden führte. Ausserdem

wurde in Europa die Kirchenbasis
durch die Nouvelle Théologie, die Bewegung

der Arbeiterpriester, für soziale Fragen

sensibilisiert.
Aus der Sicht der kirchlichen

Nichtregierungsorganisationen bewiesen Armut
und soziale Ungerechtigkeit in der Dritten
Welt, dass die westlichen Gesellschaften,
die sich christlich nannten und vorgaben,
gemäss den christlichen Prinzipien zu
handeln, ihrer globalen Verantwortung nicht
nachkamen. Entwicklungshilfe und
Entwicklungsbegriff wurden neu definiert und
nun auch auf die westliche Welt
angewandt; gefordert wurde eine Veränderung
der als ungerecht empfundenen Strukturen
der Weltwirtschaft. Dadurch gelang es den
kirchlichen Hilfswerken, die Debatte um
den Nord-Süd-Konflikt, die Anfang der
70er Jahre entbrannte, wesentlich mitzu-
prägen.

Die Haltung der evangelischen Kirchen
der Schweiz zur Zeit des Apartheidregimes
in Südafrika in den 80er Jahren zeigte aber
auch die Grenzen des kirchlichen Engagements

für die Unterdrückten in der Dritten
Welt. Denn wo sich engagierte Kirchenkreise

nicht länger darauf beschränken
wollten, Geld zu sammeln, um Not zu
lindern, sondern auch die schweizerischen
Wirtschaftsinteressen zum Thema machten,

stiessen sie auf den Widerstand der
Kirchenleitungen, die entgegen den
Empfehlungen des Ökumenischen Rates der
Kirchen (ÖRK) weitergehende Sanktionen
und Boykottmassnahmen ablehnten.

Dritte Welt: Metapher und
Projektionsfläche

Nebst den Kirchen begannen in den 60er
und 70er Jahren Hunderte von
Solidaritätsbewegungen aktiv zu werden. So
unterschiedlich diese waren, sie wiesen einige

gemeinsame Grundzüge auf. Ein erster
wichtiger Orientierungspunkt für die
Solidaritätsbewegungen der Nachkriegszeit
war die Blockkonfrontation zwischen Ost
und West. Sie führte nicht nur dazu, dass
die Handlungsspielräume für alternative
und innovative Entwicklungswege gering
waren. Der Kalte Krieg hatte auch zur
Folge, dass viele in den Solidaritätsbewegungen

Aktive die Entwicklungen in den
Dritte-Welt-Ländern nach ihrem Nutzen
oder Schaden für den einen oder anderen
Block oder für das Aufbrechen bzw. Verfestigen

der Blocklogik beurteilten, während
die spezifischen Bedingungen einzelner
Weltregionen und Länder vernachlässigt
wurden.

Darüber hinaus nahm die Suche nach
politischen, wirtschaftlichen und
gesellschaftlichen Alternativen im Internationalimus

der Linken einen grossen Stellenwert

ein. Die Linke hoffte auf einen Sieg
der nationalen Befreiungsbewegungen und
propagierte neue sozialistische Modelle für
diese Länder. Nicht zuletzt wurden von den
Befreiungsbewegungen positive Impulse
für die Schweiz erwartet, wo in der Zeit vor
1968 der «sture Antikommunismus noch
nicht ausgespielt» hatte, wie Hugo Kramer,
der langjährige Mitarbeiter der Neuen
Wege und Redaktor der Zeitschrift
«Zeitdienst», einmal bemerkte.

Schliesslich zeichneten sich die
Solidaritätsbewegungen durch ihre Binnenorien-
tientierung aus. Es gehörte zum Grundverständnis

internationaler Solidarität, sich im
eigenen Land zu engagieren. Dabei diente
die Dritte Welt gleichzeitig als Metapher
für die nach wie vor bestehenden Unge-
rechtigkeitszustände in der Welt und als

Projektionsfläche für Veränderungswünsche
der in der Solidarität Aktiven. In der

Schweiz fanden bis in die 80er Jahre hinein
politische Auseinandersetzungen innerhalb

der Linken mit Inhalten statt, die dem
Geschehen in der Dritten Welt entlehnt
waren. Weil in Europa die alten
Klassengegensätze verwischt waren, wollte die
reformorientierte Linke nicht mehr von
Klassen reden und stellte den Gegensatz
zwischen Erster und Dritter Welt in den

282



Vordergrund. Demgegenüber betonten
linkssozialistische Strömungen den
weltweiten Klassenwiderspruch, weil sie
eigentlich (nicht immer bewusste) Kritik am
Reformismus geübt hatten. Der realen
Dritten Welt wurden beide Positionen nicht
gerecht.

Solidarität neu erfinden

Eine Bilanz von 40 Jahren internationaler

Solidaritätsarbeit zeigt, dass die soli-
daritäts- und entwicklungspolitischen
Bewegungen vieles erreicht haben. Sie haben
vor allem dazu beigetragen, dass Werte
wie soziale Gerechtigkeit, weltweite
Solidarität und geistige Offenheit für viele
Menschen nach wie vor von zentraler
Bedeutung sind. Zwar ist zurzeit keine breite
Dritte-Welt-Bewegung in Sicht, aber die
internationale Solidarität ist nicht
verschwunden - sie hat sich verlagert. Solidarität

ist viel stärker individualisiert als in
früheren Zeiten, und sie wird weniger als

Pflichterfüllung verstanden, sondern als

bewusste Integration in die eigene
Lebenshaltung.

Auch die politische Solidaritätsbewegung

ist nicht verschwunden, wie das
Beispiel der Landlosen-Bewegung in Brasilien
oder der Chiapas-Solidarität zeigt. Aus
solchen Ansätzen heraus kann es in den
nächsten Jahren zu einer Erneuerung der
Formen und Inhalte der Solidarität kommen.

Voraussetzung dafür ist allerdings,
dass es diesen Bewegungen gelingt,
glaubwürdige gesellschaftliche Projekte zu
formulieren, die eine internationale
Ausstrahlungskraft haben.

In der Schweiz wird die politische
Wirksamkeit der Dritte-Welt-Solidarität nicht
zuletzt davon abhängen, ob sie bei
innenpolitisch relevanten Themen die Notwendigkeit

der internationalen Solidarität
aufzeigen kann. Die Abstimmung über die
Solidaritätsstiftung wird für die Hilfswerke
und die entwicklungspolitischen Organisationen

eine Chance sein, die internationale
Solidarität in der Bevölkerung wieder stärker

zu verankern.

Schon lange vor 1968 kritisierten friedenspolitische Kreise die Neutralitätsdoktrin der
Schweiz... Uns ärgerte, dass die Schweiz mit ihren Stellungnahmen immer zu spät kam. So
liess sie sich zwar zu Algerien verlauten, aber erst gegen Ende des Kriegs. Am Anfang
hatte sie Frankreich HOprozentig unterstützt. Allgemein gesagt, machte die Schweiz die
Entkolonialisierung geistig nicht oder nur am Rande mit. Das Muster wiederholte sich
später in anderen Konflikten: Die Schweiz hielt den Mächtigen so lange die Stange, bis sie
zu einer Änderung ihrer Haltung, zum Beispiel infolge eines Regierungswechsels,
gezwungen wurde.

(Hansjörg Braunschweig, in: René Holenstein, Was kümmert uns die Dritte Welt. Zur
Geschichte der internationalen Solidarität in der Schweiz, Zürich 1998, S. 160f.)

283


	Solidarität macht Geschichte

