
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 10

Artikel: Das von Jesus ersehnte Feuer : Ein Feuer auf die Erde zu bringen bin
ich gekommen, und wie sehr wünschte ich, es wäre schon entfacht!
(Lukas 12,49)

Autor: Hedinger, Ulrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144130

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144130
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ulrich Hedinger

Das von Jesus ersehnte Feuer

Ein Feuer aufdie Erde zu bringen bin ich gekommen, und wie sehr wünschte ich, es wäre
schon entfacht!

Lukas 12,49

Manche weiss, was sie will, mancher
nicht. Jesus von Nazareth weiss es: nicht
Karriere, nicht family life, nicht innere
Zufriedenheit. Sondern: Feuer. Feuer zu
entfachen, welches Kälte, Verachtung der
andern und von sich selber überwände. Er
will die in die Kälte Getriebenen herausholen.

Wie es das deutsche Ehepaar Harder
im Februar 1945 in einem ostpreussischen
Dorf tat, als es die hinter einer Holzbeige
versteckten, fast erfrorenen Jüdinnen in die
Wärme trug, verfolgt von den Henkern der
deutschen Waffen-SS.

Feuer. Feuer der Anti-Feigheit. Pfingst-
feuer, dessen Glühen die Ketten der
Gefolterten schmelzen, in dem die Folterer
Menschen würden. Feuer als endgültige,
universale Rettung (theologisch gesprochen:

eschatologische Rettung). Feuer, das

jahrtausendealtem Rassismus ein Ende
bereitete, der Araber und Jüdinnen, Afrikanern

und Homosexuellen die Menschenrechte

verweigert, das Lebensglück raubt.
Feuer, das der Geschichte der Kriege und
Klassenkämpfe ein Ende bereitete, der
Geschichte der Rücksichtslosen und ihres
Triumphes über die, welche ihre Haut, ihre
Sexualität, ihre Intelligenz entweder
verkaufen oder verhungern müssen.

Dieses Feuer, das entfachte, universal
wirksame, erfleht Jesus im Unservater:
«Dein Reich komme!» Jesus weiss, was
er will, weiss, wozu ihn Gott berufen
hat, welche Bestimmung Menschheit und
Kreatur erreichen sollen:

- Befreiung von den höllisch grinsenden,
lächelnd die Wahrheit dementierenden
Mächten.

- Geburt, Durchbruch des Lachens, des

jubelnden Staunens, das in unserer
Geschichte, in der real existierenden Menschheit,

durchaus auch schlummert, oft
verborgen, oft eingekerkert.

Jesus weiss um die Kräfte der «anderen
Geschichte», befreit sie, benennt sie,
ermuntert sie, zum Beispiel in der Bergpredigt.

Und er weiss auch, wie immens die
Trägheit, die Starre, die Verschwörungen
sind, welche die Verheissung Gottes und die
ihr entsprechende andere Geschichte
immer wieder von ihrer Erfüllung wegtreiben.

Wanderer versuchen, Feuer zu entfachen.

Wie nass dürfen Holz und Boden
sein, damit ihr Vorhaben gelingt? Mütter,
Kindergärtnerinnen, Lehrer versuchen, in
den Kindern das feu sacré zu bewahren,
anzuzünden, damit es im ganzen Leben, im
aufrechten Gang und unverschleierten
Blick brenne. Gelingt es? Ist der Boden zu
nass? Oder ist die Geschichte, ist die
Gesellschaft so kalt, dass es gar nicht entfacht
werden kann, über kurz oder lang erlischt?

Ist es denn Jesus gelungen, das heilige
Feuer zu entfachen, auf Dauer brennen zu
lassen? Bange, zitternde Frage. Die
Antwort, der sich unser Textwort entringt, lautet:

Nein.
Nein? Das Entfachen des Feuers würde

er nicht wünschen, wenn es schon brennte.
Nein? Legt er zu strenge Massstäbe an

sein Wirken? Übersieht er die Geheilten,
die Aufgerichteten, die, die in seinem
Namen Gerechtigkeit und Barmherzigkeit
ausüben, die, welche der Bergpredigt nicht
nur passiv lauschen?

277



Nein? Wie dürften wir uns erkühnen,
Jesus in seiner Bangigkeit nicht ernst zu
nehmen? Sein Zittern wie eine lästige
Krankheit zu dämpfen, zu kurieren, um ihn
schliesslich zum Anwalt des sog. positiven
Denkens zu machen? Lassen wir ihn Kleinmut

und Missgunst, schlaue Anpassungsfähigkeit

und Fanatismus «getrost» und
«positiv» übersehen, die sich schon in seiner

Bewegung breitmachten, erst recht in
der Geschichte der Kirchen, die ein
Klassiker, Johann Wolfgang Goethe, einmal
«Mischmasch von Irrtum und Gewalt»
nannte?

Allerdings: Die nüchterne Bilanz ist
Vorwort, nicht Hauptwort unseres Textes. Dieser

stellt nicht einfach das Fehlende, das
Anti-Christliche im Christentum fest,
beschreibt nicht einfach das (noch) real
existierende Christentum.

Jesus wünscht, ersehnt das messianische
Feuer, entfacht, lodernd, nicht gedämpft
durch das real existierende Christentum
und seine Restbestände in der säkularisierten

Gesellschaft mitsamt ihren glitzernden
esoterischen Strömungen.

Jesus wünscht! Und wie! Die deutsche
Übersetzung des von Lukas griechisch
überlieferten Wortes Jesu bringt die Intensität

des Wünschens sprachlich vorzüglich
zum Ausdruck.

Wie sehr wünscht er! Wie der Hirsch des
hebräischen Psalmgebetes, der in
ausgedörrtem Land nach frischer Quelle
lechzt. Wie das verletzte Kind, welches
eine mütterliche oder brüderliche Hand
sucht. Wie der Eingekerkerte, der sich nach
Befreiung sehnt, wie die Liebenden, die
nach einem Lebenszeichen der Geliebten
verlangen!

Die traditionelle, klassische und moderne

christliche Theologie verweilt nicht
gern beim wünschenden Jesus. In welch
verschiedenen Varianten sie sich auch
darstellt, das Wünschen und Sehnen Jesu hat
in ihrem Gottes- und Christusbild eher kei¬

nen und wenn doch, so bloss pädagogischen

Platz. Sie erklärt, manchmal gewunden,

manchmal hastig, dass das Wünschen
Jesu, im grossen und ganzen, erfüllt worden

sei.
Erste Variante: Es sei erfüllt in der

Stiftung und im sakramentalen Sein der
Kirche, welche priesterlich die Seelen immer
wieder von Strafe und Schuld befreie. Das
ist die traditionell katholische Variante der
Abfertigung und Erledigung des
Wünschens Jesu. Sie verstümmelt, wenn auch
eingehüllt in viele Wolken und in Weihrauch

interessanter Religiosität, die
messianische Eschatologie Jesu und der
Prophetinnen und Propheten des Bundesvolkes

Israel.
Zweite Variante: Das Wünschen Jesu

werde erfüllt im nüchtern-weltbezogenen
Stand, im weihrauchlosen Ereignis des
Glaubens. Glaube wird in dieser protestantischen

Landschaft als psychischer oder
metapsychischer Zustand beschrieben, der
über das Widerwärtige hinwegtrage; als
Distanzierung auch - in Spannung zum
weltbezogenen Ethikansatz des Protestantismus

- von der Welt, vom sog. Äusseren.
Glaube sei zwar immer angefochten, ein
«scheiternder», aber entsteige dem Scheitern

wie Vogel Phoenix aus seiner Asche.
So ungefähr die Skizzierung der modern
protestantischen Abfertigungen des
Wünschens Jesu, die, bei stärkerem Rückgriff
auf den Reformator Martin Luther, durchaus

auch Töne leidenschaftlich religiöser
Tiefe annehmen.

Ich meine, wir können froh sein, dass wir
nicht im eben skizzierten Sinn katholisch
oder protestantisch sein müssen, dass wir
die Sätze nicht zu unserem Katechismus
machen müssen, welche die sakramentale
Macht der Kirche so hoch feiern oder die
«innere Kraft» (eben bloss innere, sonst
nüchtern-lutherisch die Welt Welt sein
lassende) des Glaubens. Wie gut, dass Jesu
Wünschen und Beten «Dein Reich komme!»

nicht schon mit unsern sakramentalen,

mystischen oder individuellen
Glaubensakten und -erfahrungen erfüllt sein
muss. Das wäre doch etwas zu pauvre und
sehr penibel!

278



Messianisch-christlicher Glaube hat
auch heute noch zu ringen mit einer archaischen

Opferreligiosität: Nach dieser ist
alles Leben Schuld, muss alles Leben durch
Fremd- oder Selbstopferung gesühnt werden.

Solche Religiosität war mitverantwortlich

für die fatale Veränderung der
jesuanisch-christlichen Ablehnung von
Unrecht und Knechtschaft zu einer Art
Religion, die zur Annahme des Bösen
verführt; sie liess die Hinrichtung Jesu durch
den Statthalter des Kaisers zu einem
abgrundtiefen, paradoxen Heilsgeschehen
werden, in dem Gott sich in seinem Sohn
selbst richtete, um sich dann und so allen
Menschen gnädig zuzuwenden.

Während das Wünschen im gekreuzigten
Jesus schon fast unhörbar geworden

war, kaum noch vernehmlich in ein paar
Fetzen von Psalmgebeten, liess die
traditionelle christliche Theologie schon den
Osterengel auftreten. Diese Theologie lässt
uns keine Zeit oder höchstens die
kirchenkalendarisch festgesetzte Zeit von zwei
und einem halben Tag, um über die Ermordung

Jesu traurig und zornig zu werden, die
sie schönfärberisch Tod nennt.

Dann begann diese Theologie zu sagen,
im Glauben an das «Kreuzesgeschehen»
sei Gottes Reich schon wesentlich Gegenwart.

Kein Wunder, dass das zum Triumph
des sog. christlichen Glaubens pervertierte

Kreuz in der Kirchengeschichte Juden und
anderen sog. Ungläubigen tausendfach
über den Kopf geschlagen wurde - eigentlich

bis heute, wie die Hartnäckigkeit zeigt,
mit der ausgerechnet die vor der
Vernichtungsstätte Auschwitz aufgestellten Kreuze

von christlichen Gruppierungen verteidigt

werden.
Jahrhundertelang ergeht die Klage und

Frage der Hingeschlachteten: «Wann endlich

kommt das Reich Gottes?» Der Seher
Johannes hat diese Frage als Rechtsstreit
mit Gott ausgesprochen (Offenbarung
6,15). So etwas schreit die sog. rechtgläubige

Theologie nie aus, ob sie sich nun stark
oder weniger stark auf das Kreuz bezieht.
Sie schreit überhaupt nicht. Sie sagt: «Gott
allein weiss, wann. Amen.» Jesus aber sagt
nicht «Amen», und die, die ihm nachfolgen,

auch nicht; «Amen» sagt Jesus und
sagen sie erst, wenn die Sehnsucht nach
Gottes Reich erfüllt ist.

Verwünscht sei, wer bloss wünscht. Das
darf der Fischer im Märchen tun, wir nicht.
Das Wünschen und Sehnen und Tun Jesu
muss zur Richtschnur, zum Antrieb auch
unseres Handelns werden.

Töricht allerdings wäre die Meinung,
Wünschen und Sehnen wären etwas
Lächerliches.

(Predigt am Abschiedsgottesdienst vom
13. September 1998 in der Kirche Zürich-
Saatlen)

Wir müssen in Gelassenheit davon ausgehen, dass unser Profil nicht alle Menschen
anspricht. Ich bedaure die allermeisten Kirchenaustritte. Es gibt aber auch Austritte, über
welche ich froh bin und die ich begrüsse. Ich rechne dazu vor allem Protestaustritte, die
mit aulanderfeindlichen, antijüdischen oder sonst menschenverachtenden Aussagen
begründet werden. Solche Austritte ehren die Landeskirche.

(Kirchenratspräsident Ruedi Reich an der reformierten Zürcher Synode, in: Reformierte
Presse, 25.9.98)

279


	Das von Jesus ersehnte Feuer : Ein Feuer auf die Erde zu bringen bin ich gekommen, und wie sehr wünschte ich, es wäre schon entfacht! (Lukas 12,49)

