Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 9

Artikel: Der zynische Kapitalismus und seine Kritik
Autor: Hinkelammert, Franz J.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144127

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Franz J. Hinkelammert

Der zynische Kapitalismus und seine Kritik

Franz J. Hinkelammert hat den folgenden Text an einem Seminar zum Thema «Globa-
lisierung —realer Prozess, Schlagwort oder politische Strategie?» am 6. bis 8. Marz dieses
Jahres in der Evangelischen Akademie Iserlohn vorgetragen. Der Autor, der seit seinen
wichtigen Essays «Kapitalismus ohne Alternative?» (NW 1993, S. 248ff.) und «Eine
utopielose Welt des totalen Marktes?» (NW 1995, S. 20ff.) bei den Leserinnen und Lesern
der Neuen Wege als einer der profundesten Kritiker des Neoliberalismus bestens einge-
Sfuhrt ist, vertieft hier seine Auseinandersetzung mit der Ideologie des globalen und totalen
Marktes. Diese kommt heute nicht mehr mit einem Vernunftanspruch, sondern mit einem
Realitatsanspruch daher und verkommt dadurch zu blankem Zynismus. Hinkelammert
zeigt drei Etappen im System der Moderne auf: 1. den utopischen Kapitalismus, der
glaubt, durch den Automatismus des Marktes das Gemeinwohl zu verwirklichen, 2. die
kritische Theorie, die den utopischen Kapitalismus an diesem Vernunftanspruch misst und
widerlegt, und 3. den nihilistischen oder zynischen Kapitalismus, der auf ein «menschli-
ches Antlitz» verzichtet und seine Bosheit als naturgegebene Realitat begreift, zu der es
keine Alternative gibt. Hinkelammert gruppiert diese drei Etappen von Aufklarung, Kritik
der Aufklarung in der Kontinuitat der Aufklarung und Anti-Aufklarung um Adam Smith
(dessen biirgerliche Denktradition im Text durch Otto Lambsdorf vertreten wird), Marx
und Nietzsche. Ist die Ideologiekritik an der Aufklarung vor allem ironisch (Marx), so ist
die Anti-Aufklarung vor allem sarkastisch (Nietzsche). Es besteht kein Zweifel, dass heute
wieder das zynische System das herrschende ist, so wie es das im Faschismus der 30er und
40er Jahre schon war. Der Text wurde bei der redaktionellen Bearbeitung unwesentlich

gekiirzt.

Nach dem «Gespenst» des ,
Kommunismus der «unheimliche Gast»
des Nihilismus

Marx und Engels beginnen das Kommu-
nistische Manifest mit den Worten: «Ein
Gespenst geht um in Europa — das Gespenst
des Kommunismus. Alle Méchte des alten
Europa haben sich zu einer heiligen Hetz-
jagd gegen dies Gespenst verbiindet, der
Papst und der Zar, Metternich und Guizot,
franzosische Radikale und deutsche Polizi-
sten.»

Der Text sagt auch, unter welchem Ge-
sichtspunkt es sich um ein Gespenst han-
delt: dem der Mdchte des alten Europa. Sie
sehen ein Gespenst in denen, die sich im
Bund der Kommunisten zusammenge-
schlossen haben und die ihre Menschen-
rechte, die Bedingungen der Moglichkeit

248

Red.

allen menschlichen Lebens, gegeniiber
einem System einfordern, das sie zerstort.
In den Augen der Michte sind sie ein Ge-
spenst, das in Europa und spiter in der
ganzen Welt umgeht. Sie rennen hinter dem
Gespenst her, um es zum Verschwinden zu
bringen.

Nietzsche antwortet auf diese Sétze von
Marx und Engels mit Worten, die dhnlich
beriihmt geworden sind. Sie erscheinen in
der Ausgabe seiner Schriften aus dem
Nachlass, die unter dem Titel «Der Wille
zur Macht» veroffentlicht wurden. Sie fin-
den sich zu Beginn des Ersten Buches die-
ser Ausgabe:

«Der Nihilismus steht vor der Tiir: wo-
her kommt uns dieser unheimlichste aller
Giste? — Ausgangspunkt: es ist ein Irrtum,
auf «soziale Notstdnde> oder <physiologi-
sche Entartungen> oder gar auf Korruption



hinzuweisen als Ursache des Nihilismus.
Es ist die honetteste, mitfiihlendste Zeit.
Not, seelische, leibliche, intellektuelle Not
ist an sich durchaus nicht vermégend, Nihi-
lismus (d.h. die radikalste Ablehnung von
Wert, Sinn, Wiinschbarkeit) hervorzubrin-
gen. Diese Note erlauben immer noch ganz
verschiedene Ausdeutungen. Sondern: in
einer ganz bestimmten Ausdeutung, in der
christlich-moralischen, steckt der Nihilis-
mus.»

Jetzt taucht ein unheimlicher Gast auf,
der ebenfalls als Gespenst erscheint. Die-
ses Gespenst nennt Nietzsche den Nihilis-
mus und spricht ihn als radikale Ablehnung
von Wert, Sinn und Wiinschbarkeit an. Als
seine Ursache sieht Nietzsche die «christ-
lich-moralische Ausdeutung», die den Not-
stdnden der Zeit gegeben wird. Die Vorstel-
lungen, die Nietzsche zu diesem Ergebnis
fiihren, sind eigentlich einfach. Er stellt die
Heuchelei und die Verlogenheit heraus, die
jede Moral durchdringt, aber die, gemass
Nietzsche, im Christentum ihren Gipfel er-
reicht, wihrend gleichzeitig diese christli-
che Moral einen Wert entwickelt, in dessen
Konsequenz alle Moral (und aller Wert)
aufgelost werden: die Wahrhaftigkeit. Die
Tugend der Wahrhaftigkeit bringt jede
Moral an ihr Ende, denn die Heuchelei
gehort wesentlich zu aller Moral.

Benutzt man die Worte, die Nietzsche
benutzt,dann ist das Gespenst des Kommu-
nismus die Rebellion im Namen der Werte.
Die Niederlage dieses Gespenstes des
Kommunismus aber ldsst ein anderes Ge-
spenst erscheinen, ndmlich jenen unheimli-
chen Gast, den Nihilismus, als die radikale
Ablehnung eines jeden Wertes, jeden Sin-
nes, jeder Wiinschbarkeit. Fiir wen aber ist
dieser Gast unheimlich? Wieder handelt es
sich um einen Gesichtspunkt, von dem aus
jetzt der Nihilismus als Gespenst erscheint.
Es ist unter dem Gesichtspunkt einer «see-
lischen, leiblichen, intellektuellen Not»,
dass der Nihilismus als unheimlicher Gast
erscheint, obwohl er nicht aus ihm erklir-
bar ist. Es ist der Gesichtspunkt der Nieder-
getretenen, unter dem der Nihilismus als
der unheimliche Gast, eben als Gespenst,
erscheint. Diejenigen, die unter dem Ge-

sichtspunkt der Macht als das Gespenst des
Kommunismus erscheinen, sobald sie sich
in der Verteidigung ihres Lebens gegen die
Macht erheben, erleben jetzt, nach ihrer
Niederlage, den Nihilismus als den un-
heimlichen Gast, der als Gespenst Europa
und die Welt erdriickt.

Der unheimliche Gast steht nicht mehr
vor der Tiir, er ist bereits eingetreten. Aber
um diesen Nihilismus aufzuzeigen, mdchte
ich bei der vorhergehenden Position einer
ideologischen Welt und der ihr antworten-
den Ideologiekritik beginnen. Denn das
Aufkommen des Nihilismus 16st die Mog-
lichkeiten der ideologischen Positionen
auf.

Der utopische Kapitalismus

Ich mochte das Thema einfiihren durch
zwel paradigmatische Texte. Der erste ist
ein ideologischer Text, der sich in die Tra-
dition des utopischen Kapitalismus ein-
schreibt:

«Eine menschenwiirdige Existenz setzt
die Uberwindung von wirtschaftlicher und
sozialer Not voraus, bedingt Verfiigbarkeit
liber die notwendigen Giiter des Lebens
und sichere Arbeitsplitze. Das marktwirt-
schaftliche System leistet all dies dank sei-
ner hohen Effizienz. Motor der Marktwirt-
schaft ist der Wettbewerb. Seine Funktion
begrenzt sich jedoch nicht auf die Herbei-
fiihrung wirtschaftlicher Dynamik. Er
«zdhmt das Privateigentumy, ist das <geni-
alste Entmachtungsinstrument>, wie Franz
Bohm sagte. Das marktwirtschaftliche Sy-
stem setzt auf Eigennutz. Aber es ist die
List des Systems, die dazu fiihrt, dass Ei-
gennutz, der auf Wettbewerb trifft, sich
zum Wohle der Gemeinschaft auswirkt.
Wettbewerb fordert nicht den — wie es Otto
Schlecht sagte — <moralischen Ubermen-
schen>. Schon durchschnittliche Moral
reicht aus.»

Das Zitat stammt von Lambsdorff!,
einem liberalen Politiker der Bundesrepu-
blik, fiir den die Marktwirtschaft die mora-
lischste aller Wirtschaftsformen ist. Der
Text hat drei Charakteristiken. Zum ersten
ist er falsch. Dass Eigennutz, der auf Wett-

249



bewerb trifft, sich zum Gemeinwohl aus-
wirkt, ist als universale Regel falsch, ob-
wohl es dafiir Beispiele geben kann. Zum
zweiten ist er ideologisch. Die Behaup-
tung, dass Eigennutz, der auf Wettbewerb
trifft, das Gemeinwohl verwirklicht, ist
eine Sakralisierung von Produktionsver-
haltnissen, wenn es sich auch um eine si-
kularisierte Sakralisierung handelt. Diese
Art von Sakralisierung konstituiert gerade-
zu den utopischen Kapitalismus. Zum drit-
ten kann man annehmen, dass er heuch-
lerisch ist. Man kann annehmen, dass
Lambsdorff weiss, dass die Behauptung
falsch ist, sie aber aufrechterhilt, um die
Sakralisierung der herrschenden Produkti-
onsverhéltnisse zu erzeugen. Der Text ist
also falsch, ideologisch und heuchlerisch.

Dennoch kann man mit Habermas sa-
gen, dass der Text ein «Vernunftpotential»
hat. Dieses besteht darin, dass er den Wett-
bewerb auf einen Begriff des Allgemein-
interesses bezieht. Man kann ihn daher im-
manent kritisieren, indem man diesen Be-
griff des Allgemeininteresses aktiviert und
unter seinem Gesichtspunkt die Grenzen
und die zerstOrerischen Tendenzen des
Wettbewerbs aufzeigt. Trotz der Kiritik
bleibt dann ein bestimmter, rationaler Kon-
sens erhalten. Die Kritik setzt ithn sogar
voraus:

«Damit erinnern Horkheimer und
Adorno an die Figur der Marxschen Ideolo-
giekritik, die davon ausging, dass das in
den <biirgerlichen Idealen> ausgesprochene
und im <objektiven Sinn der Institutionen»
angelegte Vernunftpotential ein doppeltes
Gesicht zeigt: einerseits verleiht es den
Ideologien der herrschenden Klasse das
triigerische Aussehen von iliberzeugenden
Theorien, andererseits bietet es den An-
satzpunkt fiir eine immanent ansetzende
Kritik an diesen Gebilden, die zum allge-
meinen Interesse erheben, was tatsédchlich
nur dem dominierenden Teil der Gesell-
schaft dient.»

Bei Lambsdorff driickt sich das «Ver-
nunftpotential» in der Beziehung aus, die er
zwischen der Konkurrenz und dem Allge-
meininteresse — das er als das «Wohl der
Gemeinschaft» ausdriickt — herstellt. Da-

250

her ist eine immanente Kritik dadurch mog-
lich, dass man dieses Allgemeininteresse
herausstellt, um von ihm her zu zeigen,
dass es Grenzen der integrativen Kraft des
Wettbewerbs gibt, deren Nichtbeachtung
zu den bekannten zerstorerischen Tenden-
zen fiihrt, die sich aus der Logik der Kon-
kurrenz selbst ergeben. Diese Ideologiekri-
tik findet in einem Urteilsrahmen statt, der
durch die Bezugnahme auf ein Allgemein-
interesse beiden Positionen gemeinsam ist.
Die Ideologiekritik setzt daher einen ganz
bestimmten und rationalen Konsens zwi-
schen den sich kritisierenden Positionen
voraus.

In diesem Sinn stellt sich die bitrgerliche
Denktradition in einem Raum dar, von dem
aus die Ideologiekritik vorgenommen
wird. Dieser Raum ist durch den Begriff
des Allgemeininteresses vorgegeben, der
iber das Einzelinteresse hinausgeht und
nicht a priori mit ihm identisch ist. Dies
gilt, obwohl in der biirgerlichen Tradition
ein Automatismus behauptet wird, der
beide verbindet und letztlich identifiziert:
der Marktautomatismus mit seiner «un-
sichtbaren Hand» oder «List der Vernunft».
Diese wird vorgestellt wie eine Jakobs-
leiter, auf der man direkt von der Erde in
den Himmel aufsteigt. Daher kann man von
diesem Kapitalismus als einem utopischen
Kapitalismus sprechen.

Der sowjetische Sozialismus baute eine
ganz dhnliche Jakobsleiter. Sie behauptete
einen ebenfalls automatischen Ubergang
vom Sozialismus zum Kommunismus, der
sich durch die Maximierung der wirtschaft-
lichen Wachstumsraten ergeben sollte. Der
Kommunismus war der entsprechende Be-
griff fiir das Allgemeininteresse. Daher
konnte man dieselbe Ideologiekritik, die
Marx gegen den Kapitalismus gerichtet
hatte, in durchaus analoger Form gegen die
Ideologie des sowjetischen Sozialismus
richten.

Der nihilistische Kapitalismus

Wir setzen neben das Zitat von Lambs-
dorff einen zweiten, ebenfalls paradigmati-
schen Text, der aus einem Buch von Toffler



stammt. Dieser Text ist nicht im gleichen
Sinne ideologisch wie der utopische Kapi-
talismus, sondern zynisch:

«Das ist die schnelle Wirtschaft von
morgen. Diese immer weiter aufdrehen-
de, dynamische Wertschopfungsmaschine
(neue Wohlstandsmaschine — new wealth-
machine) ist die Quelle wirtschaftlichen
Fortschritts. Mithin auch die Quelle gros-
ser Macht. Wer den Anschluss an sie nicht
hat, wird von der Zukunft ausgeschlossen.
Eben so aber nimmt sich das Schicksal
vieler heutiger Entwicklungslidnder aus.
Wie nun das Hauptwertschépfungssystem
(Hauptsystem zur Produktion von Wohl-
stand — main system for producing wealth)
der Welt auf Touren kommt, miissen Lin-
der, die etwas verkaufen wollen, mit den
kaufwilligen Schritt halten. Langsame
Volkswirtschaften werden also entweder
ihre Nervenreaktionen beschleunigen miis-
sen, oder aber sie gehen vieler Auftrage und
Investitionen verlustig oder werden ganz
aus dem Rennen geworfen.»

«Das neue Wirtschaftsgebot (der neue
wirtschaftliche Imperativ — new economic
imperative) ist klar: Entweder miissen die
Entwicklungsldnder ihre Technik so aus-
bauen, dass sie mit dem Welttempo Schritt
halten kdnnen, oder sie verlieren ganz bru-
tal ihre Mirkte, werden zu Verkehrsopfern
(Gefallenen — casualties) des Beschleuni-
gungseffekts.»*

Offensichtlich sagt hier Toffler geradezu
das Gegenteil von dem, was Lambsdorff in
seinem Text behauptet. Nach Toffler
schafft der Wettbewerb eine «Wohlstands-
maschine», die durch ihren Beschleuni-
gungseffekt ausgrenzt und diejenigen, die
1m Wettbewerb nicht bestehen kénnen, aus
dem Rennen wirft, ohne dass sie eine Chan-
ce hitten, wieder einen Platz zu finden. Sie
sind die casualties, die Unfallopfer der sich
selbst beschleunigenden Beschleunigung.
Toffler verzichtet auf jede Bezugnahme auf
irgendein Allgemeininteresse und spricht
dem Markt keinerlei Tendenz zum Wohl
der Gemeinschaft oder gar zum Gemein-
wohl zu.

Dieser Text hat wieder drei Charakteri-
stiken. Zum ersten ist er richtig, wihrend

der Text von Lambsdorff etwas Falsches
behauptet. Zum zweiten sakralisiert er
auch die herrschenden Produktionsverhilt-
nisse, aber er tut es nicht durch Verweis auf
irgendein Wohl der Gemeinschaft oder All-
gemeininteresse. Er tut es ganz einfach
durch die Feier der Beschleunigung. Es ist
die Beschleunigung als kategorischer Im-
perativ und erinnert an Nietzsches «Auf die
Schiffe, ihr Philosophen!» Zum dritten ist
der Text nicht heuchlerisch, sondern ehr-
lich. Er sagt, was geschieht.

Aber dieser Text von Toffler ist zynisch.
Man kann ihm nicht ideologiekritisch be-
gegnen. Da ist kein «Vernunftpotential»,
das «den Ideologien der herrschenden
Klasse das triigerische Aussehen von iiber-
zeugenden Theorien» verleiht, und es bie-
tet sich kein «Ansatzpunkt fiir eine imma-
nent ansetzende Kritik an diesen Gebilden,
die zum allgemeinen Interesse erheben,
was tatsdchlich nur dem dominierenden
Teil der Gesellschaft dient». Im Sinne von
Habermas ist das, was Toffler sagt, eben
keine Ideologie. Er erhebt nichts zu einem
«allgemeinen Interesse», was man in der
Tradition des Rationalismus so bezeichnen
konnte. Er sagt, was wirklich stattfindet.

Es ist sogar etwas Uberraschendes in
diesem Text. Was Toffler sagt, ist weitge-
hend das, was bereits die Abhingigkeits-
oder Dependenztheorie in den 60er und
70er Jahren behauptet hat. Was das hier
ausgesprochene — nach meiner Ansicht
richtige — Sachurteil angeht, stimmen beide
grundsétzlich iiberein. Aber die Abhingig-
keitstheorie ist nicht zynisch; denn anders
als Toffler geht sie aus der Ideologiekritik
hervor. Gegeniiber Behauptungen, wie die-
jenige, die wir bei Lambsdorff zitiert ha-
ben, bestand sie in den 60er und 70er Jah-
ren darauf, dass das Kalkiil des Eigeninter-
esses, wenn es auf den Wettbewerb trifft,
das Allgemeininteresse nicht verwirklicht,
sondern gerade verletzt.

Die Abhingigkeitstheorie war kritisch,
weil sie die herrschende Identifizierung
von Eigen- und Allgemeininteresse wider-
legte. Sie tat dies durch ein Sachurteil.
Aber innerhalb des Vernunftanspruchs,
demgemiss die Wirtschaft ein Allgemein-

251



interesse zu verwirklichen habe, verwan-
delte sich das Sachurteil in Kritik, ohne
aufzuhoren, ein Sachurteil zu sein.

Die Ideologie des utopischen Kapitalis-
mus musste dieses Sachurteil natiirlich ab-
lehnen, wenn sie iiberleben wollte. Was
aber, wenn dieses Sachurteil sich so liber-
zeugend durchsetzt, dass man es nicht mehr
ablehnen kann, obwohl man den Kapitalis-
mus als Nonplusultra weiterhin behaupten
will? Dann muss man die Utopie des Kapi-
talismus fallenlassen, wonach der Kapita-
lismus ein Allgemeininteresse — ein Ge-
meinwohl — verwirklicht. Genau das ist in
den 80er und 90er Jahren geschehen. Sach-
aussagen, wie die der Abhéngigkeitstheo-
rie, widersprechen jetzt keinem Vernunft-
anspruch des Kapitalismus mehr, einfach
deshalb, weil dieser keinen Vernunftan-
spruch mehr stellt. Sie driicken ja nur des-
halb Kritik aus, weil ein Vernunftanspruch
gestellt worden ist. Wird er nicht mehr ge-
stellt, werden die Sachaussagen selbst zu
Normen und driicken ein Sollen aus. Wenn
der Kapitalismus ausgrenzt und zerstort,
dann wird jetzt daraus ein Sollen geschlos-
sen, wonach der Kapitalismus ausgrenzen
und zerstoren soll. Er wird als «schopferi-
sche Zerstorung» gefeiert, und dies im
Kontext der Behauptung, dass es keine Al-
ternative gibt.

Jetzt kann man sagen, was der Kapitalis-
mus ist, ohne dass diese Aussagen irgendei-
nen kritischen Inhalt hdtten. Was man jetzt
iiber den Kapitalismus sagt, ist richtig, und
es ist ehrlich. Aber das, was ist, ist das, was
sein soll. Ausserhalb dessen, was ist, kann
es kein Sollen geben. Jetzt kann man auch
die grundlegenden Sachurteile der Abhén-
gigkeitsheorie vereinnahmen. Man erreicht
es dadurch, dass der utopische Kapitalis-
mus in den zynischen Kapitalismus ver-
wandelt wird. Der Kapitalismus verzichtet
auf sein «menschliches Antlitz», damit kei-
nerlei Sachurteile ihn noch kritisieren kon-
nen. Folglich kann er sie tibernehmen und
braucht sie nicht zu bestreiten. Er hat die
Umwertung der Werte vollzogen. Daher
die Sakralisierung durch die sich selbst
beschleunigende Beschleunigung, dieses
scheinbare Abenteuer des menschlichen

232

Wissens. Stellt sich diese Entwicklung als

- Nibelungenmarsch in den Tod heraus, folgt

daraus nur, dass man diesen Marsch tun
soll. An die Stelle der Utopie tritt der Hero-
ismus des kollektiven Selbstmords der
Menschheit. Der Tod wird zur Utopie. Da-
mit niemand mehr die Holle im Namen des
Paradieses auf Erden schaffen kann, mar-
schiert man mit offenen Augen in die Holle.
Man ist realistisch.

Demgegeniiber ist die klassische Ideolo-
giekritik vollig hilflos. Wenn der Anspruch
der Tod ist, und der Kapitalismus als ein
todliches System ausgewiesen wird, dann
ist er ein System, das perfekt seinem An-
spruch geniigt. Er ist jetzt ein «Sein zum
Tode». Und dieser Anspruch ist kein Ver-
nunftanspruch und 6ffnet daher auch kein
Vernunftpotential. Das System hat sich tau-
tologisiert und eroffnet keinerlei Moglich-
keit fiir eine immanente Kritik.

Die zerstorerische Wahrhaftigkeit

Was auftaucht, ist eine neue Sprache.
Karl Krauss in «Die letzten Tage der
Menschheit» weist sie schon am Anfang
dieses Jahrhunderts nach. Es ist die Spra-
che, die sagt, was ist, daraus ableitet, was
man soll, und dann ganz ehrlich aussagt,
was man tut und tun wird. Man heuchelt
nicht mehr. Daher feiert man die Bosheit,
die man verwirklicht.

Diese Art, das zu sagen, was man tut,
erschien in wirklich grossem Stil zum er-
sten Mal mit dem Nazismus. Hitler sagte
offen und ehrlich so ziemlich alles, was er
zu tun plante. Er meinte es auch so. Fiir die
damaligen Politiker war das vollig liberra-
schend. Folglich glaubten sie ihm nicht und
suchten hinter dem, was er sagte, seine
wahre Absicht. Aber er hatte das gesagt,
was er wollte. Er war «ehrlich».

Die klassische Ideologiekritik kann hier
keine Losung mehr bieten. Der Konsens
ither das Allgemeininteresse, der ihr zu-
grundeliegt, ist aufgelost. Diese Auflosung
der Aufkldarung aber scheint doch wohl in
der Aufkldrung selbst zu liegen. Sie liegt in
ihrem Humanismus des abstrakten Men-
schen. Dies fiihrt immer wieder zur Not-



wendigkeit, von der Wirklichkeit als kon-
kreter Lebensbedingung des Menschen her
zu denken, die jeder Formulierung des ab-
strakten Allgemeininteresses (1ideale Markt-
situation etc.) vorausgehen muss. Diese
Wirklichkeit kann dann die herrschende
Tautologisierung des zynischen Systems
enthiillen. Aber eben nur enthiillen, nicht
etwa widerlegen. Tautologien kann man
nicht widerlegen, das ist das Problem.

Was Toffler mit der Vereinnahmung der
Sachurteile tut, die der Abhéngigkeitstheo-
rie zugrunde liegen, machen andere mit
anderen Thesen der kritischen Theorie. In
der heute herrschenden Theorie des inter-
nationalen Handels hat man die — ganz
offensichtlich ideologische — Theorie der
komparativen Kostenvorteile verlassen.
Diese Theorie von Ricardo versuchte zu
beweisen, dass es in der Logik des interna-
tionalen Handels liegt, zum Vorteil aller
Teilnehmenden auszuschlagen. Niemand
verliert, wenn er in den internationalen
Handel eintritt, ganz gleich, wie die Ko-
stensituation in der Ausgangslage ist. Die
schlechtestmogliche Alternative fiir die
Beteiligten ist, dass sie keinen Vorteil ha-
ben und andere den gesamten Vorteil auf
sich konzentrieren. Aber verlieren kann
niemand.

Bereits Rosa Luxemburg kritisierte diese
Theorie, indem sie darauf hinwies, dass der
internationale Handel nicht auf gegenseiti-
gen Vorteilen beruhe, sondern auf Wettbe-
werbsvorteilen. Daher interpretierte sie
den internationalen Handel als Wirtschafts-
krieg, der sich stindig mit dem Krieg der
Waffen verbiindet. Im Kontext eines Kon-
senses iiber das Allgemeininteresse bedeu-
tete dies eine Kritik des Kapitalismus, die
von biirgerlicher Seite entsprechend zu-
riickgewiesen wurde. Die heute herrschen-
de Theorie des internationalen Handels,
wie sie Michel Porter vertritt, stimmt aller-
dings weitgehend mit der Kritik von Rosa
Luxemburg iiberein. Die heutige Theorie
griindet auf der allgemein akzeptierten
These, dass die Marktwirtschaft ein Wirt-
schaftskrieg ist. In diesem geht es darum,
Wettbewerbsvorteile zu haben. Die Refle-
xion liber komparative Vorteile fillt weg.

Unter Okonomen ist es heute iiblich, sich
selbst als Militarberater in einem Wirt-
schaftskrieg vorzustellen, und die Theorie
von Porter ist nichts weiter als ein dafiir
geschriebenes Kriegshandbuch. Aber die
grundlegenden Sachurteile von Rosa Lu-
xemburg und Michel Porter sind die glei-
chen. Dennoch wird daraus bei Rosa Lu-
xemburg eine Kritik des Kapitalismus,
wihrend Porter sie zu einer Theorie des
zynischen Kapitalismus verarbeitet. Rosa
Luxemburg schloss aus diesen Sachurtei-
len auf die Notwendigkeit einer Trans-
formation der «Kriegswirtschaft» in eine
«Friedenswirtschaft». Porter hingegen sagt
uns, dass Marktwirtschaft Krieg ist und
dies folglich zu sein hat. Er schliesst die
Moglichkeit von Alternativen aus. Seine
Position wird zynisch.

Was Toffler mit der Vereinnahmung der
Abhingigkeitstheorie und Porter mit der
Theorie des internationalen Handels von
Rosa Luxemburg tun, machen andere Au-
toren aus der Fetischismustheorie von
Marx. In einem Buch von Boltz und Boss-
hart wird sie als Sachaussage libernommen
und als zynische Theorie weitergefiihrt.*
Marx hatte die Ware als Fetisch angespro-
chen und daher den Markt als Gotzen-
dienst. Diese Aussagen bei Marx sind
Sachurteile. Die Vertreter des utopischen
Kapitalismus diskutierten diese Thesen
nicht einmal. Sie erklirten die Fetischis-
mustheorie fiir Metaphysik.

Bei Marx haben diese Sachaussagen al-
lerdings eine kritische Bedeutung, da Marx
ja den Bezugspunkt des Allgemeininteres-
ses iibernimmt. Er wird bei Marx zur kon-
kreten Wirklichkeit des konkreten Men-
schen, die durch den Markt gefédhrdet wird.
Auch hier machen Boltz und Bosshart ihre
Umwertung der Werte. Sie libernehmen die
Fetischismustheorie als Sachaussage, dre-
hen sie aber um, um sie zu vereinnahmen.
Da der Markt ein Fetisch ist, soll er es auch
sein. Ausserdem kann die Ware nur Fetisch
sein, denn eine Abschaffung der Warenbe-
ziehungen hat sich als unméglich erwiesen.
Na, und? Daher kann die Fetischismus-
theorie als zynischer Kapitalismus weiter-
gefiihrt werden. Dasselbe kann noch ande-

253



ren Marxschen Theorien widerfahren. Aus-
beutung? Na, und? Der Kapitalismus ist
zerstorerisch fiir Mensch und Natur? Na,
und? Warum eigentlich nicht, wenn doch
die Welt so ist?

Dieses zynische System ist fautologisch,
sodass es im Wesen nicht kritisierbar ist.
Tautologien kann man nicht widerlegen,
sondern nur enthiillen. Das System tautolo-
giert sich, indem es kritische Sachaussagen
tibernimmt und zynisch interpretiert. Das
aber setzt voraus, dass ganz grundsétzlich
die Wirklichkeit als Instanz der Kritik {iber-
spielt wird. Gerade dies kann man aufzei-
gen. Man kann es aber nicht im Namen des
Systems kritisieren, da es alle Werte dieser
Art als utopisch eliminiert hat. Die Kritik
ist daher nicht Ideologiekritik. Sie ist Sy-
stemkritik, Tautologiekritik, Zynismuskri-
tik, Kritik der Todesmystik.

Die Aushohlung des utopischen
Kapitalismus durch den neoliberalen
Populismus

Das wichtigste Mittel zur Tautologisie-
rung des Systems ist die Negation der
Wirklichkeit als Bedingung der Moglich-
keit konkreten menschlichen Lebens. Der
utopische Kapitalismus hat diese Wirklich-
keit wenigstens indirekt anerkannt. Er setz-
te zwischen System und Wirklichkeit den
Automatismus des Marktes mit seiner an-
geblichen Tendenz zum Gleichgewicht
dank einer «unsichtbaren Hand». Man
braucht sich danach um die Wirklichkeit
nicht zu kiimmern, weil der Automatismus
des Marktes eine Harmonie von Eigenin-
teresse und Gesamtinteresse erzeugt. Ja,
héufig wird behauptet, man diirfe sich um
die Wirklichkeit nicht kiimmern, um die
selbstheilenden Krifte des Marktes nicht
ausser Kraft zu setzen. Einen analogen Ef-
fekt erreichte der historische Sozialismus
durch seine Behauptung einer automati-
schen Tendenz zum Kommunismus.

Der zynische Kapitalismus hohlt diese
Gleichgewichtstendenz aus, so dass aus ihr
keine Kritik mehr folgen kann. Dies ge-
schieht mittels einer ganz bestimmten Me-
thode, die es erlaubt, das neoklassische

254

Denken vom neoliberalen deutlich zu un-
terscheiden.

Die Gleichgewichtsutopie wird vom
neoliberalen Populismus zwar beibehal-
ten. Dies gilt insbesondere fiir Hayek oder
Friedman und dessen Schule von Chicago.
Aber die Griinde dafiir, dass der Markt in
der Wirklichkeit diese Gleichgewichtsten-
denz nicht zeigt, werden jetzt anders be-
stimmt. In der neoklassischen Tradition
galt dies als ein Ergebnis von Unvollkom-
menheiten des Marktes, die der Markt nicht
selbst tiberwinden kann. Folglich sah man
bestimmte Interventionen des Staates in
den Markt als notwendig an, um diese
Gleichgewichtstendenzen zu unterstiitzen.
In Deutschland und der Schweiz waren es
gerade die sogenannten Ordoliberalen
(Eucken, Ropke) die diese Position einnah-
men und damit den theoretischen Rahmen
fiir die Wirtschaftspolitik der Nachkriegs-
zeit setzten. In diesen Theorien wird die
Gleichgewichtsutopie der liberalen Tradi-
tion zur Begriindung von Interventionen in
den Markt. Die Utopie behilt ein «Ver-
nunftpotential», das Ausgangspunkt einer
Kritik sein kann und auch dazu wurde.

Der Neoliberalismus hingegen tautolo-
gisiert diese Gleichgewichtsutopie voll-
kommen. Ungleichgewichte des Marktes
werden nicht mehr durch Unvollkommen-
heiten des Marktes, die zu korrigieren sind,
erklart. Die gesamte Theorie der unvoll-
kommenen Mirkte, die vorher eine ent-
scheidende Rolle gespielt hatte, wird jetzt
fallengelassen oder an den Rand gedréngt.
Der Neoliberalismus stellt den Markt als
«societas perfecta» dar. Daher gibt es keine
Unvollkommenheiten des Marktes mehr,
sondern nur noch Unvollkommenheiten
der Menschen, die sich dem Markt gegen-
tiber verhalten. Damit ergibt sich eine vol-
lige Umkehrung des Verhiltnisses zum
Markt. Denn die Unvollkommenheiten der
Menschen, die den Markt als «societas
perfecta» storen, sind gerade das, was in
der Sicht der Neoklassiker die Unvollkom-
menheiten des Marktes waren, die es durch
Intervention in den Markt auszugleichen
galt. Aus neoliberaler Sicht allerdings sind
die Interventionen in den Markt die Ursa-



che dafiir, dass der Markt nicht so perfekt
funktioniert, wie es seinem Wesen ent-
spricht.

Hierdurch aber wird der Markt zum tota-
len Markt und der Kapitalismus zum «fota-
len Kapitalismus» (Milton Friedman). Dar-
aus entsteht dann die Aktionsformel: Der
Markt wird perfekt dadurch, dass man alle
Interventionen in den Markt unterdriickt.
Als «societas perfecta» kann sich der
Markt nur beweisen, indem alle Interven-
tionen in den Markt beseitigt werden. Bei
den Neoklassikern war das anders. Dort
wurde der Markt dadurch perfekt oder zu-
mindest perfekter, dass man entsprechend
in den Markt intervenierte. Die Marktuto-
pie der Neoklassiker behielt einen Wirk-
lichkeitsbezug, dessen Folge der Reform-
kapitalismus war. Der Neoliberalismus
schneidet diesen Wirklichkeitsbezug ab
und ersetzt ihn durch eine aggressive Tota-
lisierung des Marktes. Die daraus hervor-
gehende Utopie des neoliberalen Populis-
mus hat daher iiberhaupt kein « Vernunftpo-
tential» mehr. Thr fehlt jeder verniinftige
Kern.

Damit entsteht eine Art von «verfluch-
ter» Dialektik. Man verspricht weiterhin,
was die liberale Utopie immer versprochen
hatte, aber man verspricht es als Ergebnis
des Verzichts auf alle konkreten Schritte in
der Richtung dieser Utopie. Daher kann
man jetzt die Interventionen in den Markt,
die vorher als Schritte interpretiert wurden,
die Marktutopie angesichts unvollkomme-
ner Mirkte moéglich zu machen, als die
Ursache der Storungen eines Marktes dar-
stellen, der in seiner Essenz als «societas
perfecta» gilt.

Diese Konstruktion des Marktes als «so-
cietas perfecta» utopisiert weiterhin den
Markt, aber tautologisiert diese Utopie
jetzt vollkommen. Wenn man zum Beispiel
von der Arbeitslosigkeit spricht, geht man
von einer vollkommenen Konkurrenz aus:
Gibe es vollkommene Konkurrenz, dann
gibe es auch Vollbeschiftigung. Folglich
geht man auf die Suche nach Marktstorun-
gen, die Arbeitslosigkeit hervorbringen,
indem sie eine Totalisierung des Marktes
verhindern. Ursachen der Unterbeschifti-

gung sind daher: die Vollbeschiftigungs-
politik der 50 und 60er Jahre, die Mindest-
16hne, die Zahlung einer Arbeitslosenun-
terstiitzung, die Existenz von Gewerk-
schaften und von Staaten, die diese «Mono-
pole», die Gewerkschaften angeblich sind,
legalisieren. Man sichert also die Vollbe-
schiftigung dadurch, dass man alle Vollbe-
schiftigungspolitik, aber auch die Min-
destlbhne und die Zahlung von Arbeits-
losenunterstiitzung und ebenso die Legali-
sierung der Gewerkschaften abschafft.

Gegeniiber der Armut wiederholt sich
das Argument. Wire der Markt perfekt,
gibe es keine Armut. Daraus kann man
deduzieren, dass es Marktstdrungen gibt,
deren Ergebnis die Verarmungsprozesse
sind. Der Neoliberale wird diese Marktsto-
rungen schnell finden. Es sind die progres-
siven Steuern und ganz allgemein die Poli-
tik der Einkommensumverteilung. Will
man also keine Armut, muss man die Poli-
tik der Umverteilung der Einkommen ab-
schaffen und gerade die hohen Einkommen
fordern. Denn dies fiihrt zu einer solchen
Dynamisierung der Wirtschaft, dass Ar-
beitslosigkeit und Armut minimal werden.

Es iiberrascht dann nicht, dass héufig
auch die Umweltprobleme als Folge der
Politik des Umweltschutzes erklért werden.
Waire alle Natur vollig privatisiert, wiirden
die Gesundungskrifte des Marktes dafiir
sorgen, dass keine Umweltzerstérung mehr
rentabel wire. Diese Argumente der «ver-
fluchten» Dialektik wiederholen sich auf
anderen Gebieten. Wihrend der Rebellion
in den Ghettos von Los Angeles im Jahre
1992 erklérte ein Vertreter der US-Regie-
rung, dass die Ursache dieser Rebellion in
der staatlichen Wohlfahrtspolitik der 60
und 70er Jahre zu suchen sei. Ganz so
erklart man das Bevolkerungswachstum
als Folge staatlicher Interventionen mittels
des offentlichen Gesundheitssystems.

Auf diese Weise wird die Utopie ver-
sprochen als das Ergebnis der Abschaffung
aller Strukturen zum Schutze des menschli-
chen Lebens und der Natur. Mit offenen
Augen marschieren diese Neoliberalen in
die Holle, aber versprechen, dass sie da-
durch in den Himmel kommen. Es ist die

235



Vorstellung jedes Extremismus, die auch
hier herrscht: Je schlechter, desto besser.
Wo hingegen die neoliberale Politik selbst
gescheitert ist, beschuldigt sie die Politik,
da diese nicht bis zu dem Extrem durchge-
fiihrt wurde, das die Lehrbiicher vorsehen.
Noch mehr Neoliberalismus gilt dann als
die geméisse Losung.

Dies ist der neoliberale Populismus.
Heute spielt er insbesondere eine Rolle fiir
die Propaganda zugunsten der Globalisie-
rungspolitik. IWF und Weltbank vertreten
ihn in ihren 6ffentlichen Verlautbarungen,
in den Zeiten der Wahlkédmpfe stellen fast
alle Regierungen ihn heraus. Ein Meister
dieser Fassadenpropaganda ist der gegen-
wirtige Prisident von Brasilien, Cardoso.
Vorher war es Reagan.In der Schweiz ist es
Gerhard Schwarz als Wirtschaftsredaktor
der Neuen Ziircher Zeitung, der moglicher-
weise sogar ein Gliubiger dieses Populis-
mus ist.> Aber hinter der populistischen
Fassade tritt der Nihilismus des zynischen
Kapitalismus hervor: der unheimliche
Gast. Er verzichtet auf alle Gleichge-
wichtstendenzen und erklért einfach den
Wirtschaftskrieg.

Die virtuelle Wirklichkeit

Der nihilistische Kapitalismus erreicht
seine offene Negation der Wirklichkeit,
wenn er ihre Relevanz schlichtweg leug-
net. Damit tritt aufs neue der unheimliche
Gast auf. Die wirkliche Wirklichkeit ist
nicht mehr ein Kriterium fiir das System,
sondern dieses produziert scheinbar die
Wirklichkeit selbst als virtuelle Wirklich-
keit. Es hat keinen Bezugspunkt mehr, der
ausserhalb des Systems ldge und auf den
man sich kritisch beziehen konnte. So tau-
tologisiert und totalisiert sich das System.
Esist alles, auch die Wirklichkeit selbst. Es
wird zu dem, was Nietzsche den «aktiven
Nihilismus» nennt.

Eine Kritik des Systems ist nur moglich
durch Verweis auf die Zerstorung der Le-
bensbedingungen des Menschen, die es
vorantreibt. Diese Kritik aber kann nur
die Enthiillung der Tautologisierung des
Systems sein. Allerdings, je offensichtli-

256

cher dieser Zerstorungsprozess wird, umso
mehr muss das System den Tautologisie-
rungsprozess weiterfithren. Durch Argu-
mente kann es ihn aber nicht begriinden.
Das System ist todlich und kann schwer
das Gegenteil behaupten. Daher stiitzt es
den Tautologisierungsprozess ab auf eine
Mystik des Todes, sodass das Argument
der Lebensbedingungen unrealistisch er-
scheint. Der Tod tritt an die Stelle der Uto-
pie. Hatte man vorher gesagt,dass, wer den
Himmel auf Erden will, die H6lle auf Erden
schafft, so marschiert man jetzt, wie schon
die Nazis es taten, mit offenen Augen in die
Holle. Dabei hat die virtuelle Realitét eine
ganz analoge Funktion wie das tausendjah-
rige Reich der Nazis.

Es ist offensichtlich, dass in dieser Situa-
tion die Ideologiekritik keine Antwort mehr
geben kann. Sie setzt einen Konsens {iber
ein Allgemeininteresse voraus, der inzwi-
schen aufgelost wurde. Daher ist ebenso
der Humanismus des abstrakten Men-
schen, wie er aus der Aufklarung hervorge-
gangen ist, aufgelost. Aber mit der Ankunft
des nihilistischen Systems endet nicht nur
die Ideologiekritik und damit die Aufkla-
rung, die nur ausgehend vom utopischen
System moglich ist. Ebenso endet jene
Grenze der Systemlogik, die sich daraus
ableitete, dass das System einem Allge-
meininteresse verpflichtet war. Da der Au-
tomatismus des Systems, Marktautomatis-
mus oder Planautomatismus, nicht einfach
zur Verwirklichung des Allgemeininteres-
ses fiihrt, wirkt das utopische Versprechen
als rationaler Bezugspunkt fiir den Wider-
stand dem System gegeniiber. Das nihilisti-
sche System hingegen hat in sich keine
Grenze fir seine Totalisierung. Es ver-
spricht einfach die beschleunigte Beschleu-
nigung und sonst nichts. Dieses Verspre-
chen aber hilt es ein, geschehe, was immer
geschehen moge. Und wenn diese Be-
schleunigung zum Tod der Menschheit
fiihrt, dann sei es eben so. Die Todesmystik
kann dann selbst das Ausserste legitimie-
ren.

Auf diese Weise wird die nihilistische
Position zur addquaten Stellungnahme, die
eine Politik der Exklusion grosser Teile



der Bevolkerung und der Zerstorung der
Natur zu begriinden vermag. In seiner
Wirklichkeitsvorstellung schliesst das ni-
hilistische System die Bevolkerung als
ganze oder die Natur als Lebensbedingung
schlechterdings nicht ein und kann sie da-
her auch nicht beriicksichtigen. In dem dar-
aus folgenden Denken ldsst sich eine Poli-
tik der Inklusion der gesamten Bevdlke-
rung nicht einmal formulieren, geschweige
denn konzipieren. Vom Gesichtspunkt des
nihilistischen Systems aus kann man einer
solchen Politik der Inklusion nicht einmal
einen Sinn abgewinnen. Was man nicht
denken kann, kann man auch nicht ver-
wirklichen.

Aber die Kritik des Nihilismus ist nur
von einer Analyse der Bedingungen der
Moglichkeit des menschlichen Lebens her
moglich. Gerade eine solche Analyse der
Bedingungen der Moglichkeit menschli-
chen Lebens hat die Aufkldrung nicht ge-
macht, sie beginnt erst mit dem Marxschen
Denken. Man kann daher Marx nicht ein-
fach auf die Ideologiekritik hin verstehen,
ohne hinzuzufiigen, dass er die Ideologie-
kritik durch eine solche Analyse unterbaut.
Es ist gerade diese Analyse, die weiterzu-
filhren ist und die jeder Analyse abstrakter
Allgemeininteressen (die von der Vorstel-
lung von Idealsituationen ausgeht, wie der
Vorstellung der idealen Marktsituation in
der Theorie des vollkommenen Wettbe-
werbs oder der idealen Planungssituation
in den Theorien vollkommener Planung)
vorangehen muss.

Da aber eine solche Analyse der Bedin-
gungen der Moglichkeit menschlichen Le-
bens die Tautologisierung des nihilisti-
schen Systems nur enthiillen und nicht wi-
derlegen kann, setzt sie die Hoffnung vor-
aus, dass die Menschheit sich letztlich der
Todesmystik versagen wird. Ohne diese
Hoffnung ist Nihilismuskritik als System-
kritik nicht méglich. Sie gibt keine Sicher-
heit. Die Menschheit kann sich zum Nibe-
lungenmarsch entscheiden, um an Konig
Etzels Hof zu sterben. Es ergibt sich eine
Option, die selbst zu den Bedingungen der
Maoglichkeit menschlichen Lebens gehort,
die Option fiir das menschliche Leben, die

sich der hdufig durchaus attraktiven Option
fiir den Tod widersetzt.

Eine Art Ergebnis

Es entsteht hiermit ein neues Problem,
das in den letzten Jahrzehnten sonst nicht
die geringste Rolle gespielt hat. Es ist die
Frage nach der Wirklichkeit des Wirkli-
chen. Die Tautologisierung des Systems
und die Ersetzung der Wirklichkeit durch
die virtuelle Realitét 14sst hellhorig werden
auf einen Prozess des Denkens, in dem
tatsdchlich die Wirklichkeit zum Ver-
schwinden gekommen ist. Es entsteht dann
die Frage danach, wie man sich eigentlich
der Wirklichkeit des Wirklichen vergewis-
sern kann. Das alte Problem, was denn nun
der Unterschied von Traum und Wirklich-
keit sei, kommt jetzt als Frage nach dem
Unterschied von virtueller Realitit und
Wirklichkeit wieder auf.

Heute geht in Europa das Gespenst der
Niederlage des Kommunismus um, und in
seiner Verfolgung ist der unheimliche Gast
gekommen, der zur Zeit Nietzsches vor der
Tiir stand, sie aber jetzt durchschritten hat.
Dieser unheimliche Gast muss die Wirk-
lichkeit selbst zerstoren, damit aus der Nie-
derlage des Gespenstes des Kommunismus
dessen endgiiltiges Verschwinden folgt.
Aber der unheimliche Gast muss dann ent-
decken, dass das Gespenst des Kommunis-
mus gar kein Gespenst ist, sondern die kon-
krete Wirklichkeit selbst, die gespenstisch
erscheint fiir den, der sie leugnet.

1 Otto Graf Lambsdorff, Gezidhmtes Eigentum, Wirt-
schafts-Woche, Nr.45, 1.11.91, S. 104/105.

2 Jiirgen Habermas, Der philosophische Diskurs der
Moderne, Frankfurt 1991, S.142.

3 Alvin Toffler, Machtbeben. Powershift. Wissen,
Wohlstand und Macht im 21. Jahrhundert, Diisseldorf
1990, S. 477f. und 481.

4 Vgl. Norbert Bolz / David Bosshart, Kult-Marketing.
Die neuen Gotter des Marktes, Diisseldorf 1995,

5 Vgl. Roland Baader (Hg.), Wider die Wohlfahrtsdik-
tatur. Zehn liberale Stimmen. Reihe: Freiheitsdenker
der Gegenwart, Resch. Grifelfing 1995.

257



	Der zynische Kapitalismus und seine Kritik

