
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 9

Artikel: Der zynische Kapitalismus und seine Kritik

Autor: Hinkelammert, Franz J.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144127

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144127
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Franz J. Hinkelammert

Der zynische Kapitalismus und seine Kritik

Franz J- Hinkelammert hat den folgenden Text an einem Seminar zum Thema
«Globalisierung - realer Prozess, Schlagwort oderpolitische Strategie ?» am 6. bis 8. März dieses
Jahres in der Evangelischen Akademie Iserlohn vorgetragen. Der Autor, der seit seinen
wichtigen Essays «Kapitalismus ohne Alternative?» (NW 1993, S. 248ff.) und «Eine
utopielose Welt des totalen Marktes?» (NW 1995, S. 20ff.) bei den Leserinnen und Lesern
der Neuen Wege als einer der profundesten Kritiker des Neoliberalismus bestens eingeführt

ist, vertieft hier seine Auseinandersetzung mit der Ideologie des globalen und totalen
Marktes. Diese kommt heute nicht mehr mit einem Vernunftanspruch, sondern mit einem
Realitätsanspruch daher und verkommt dadurch zu blankem Zynismus. Hinkelammert
zeigt drei Etappen im System der Moderne auf: 1. den utopischen Kapitalismus, der
glaubt, durch den Automatismus des Marktes das Gemeinwohl zu verwirklichen, 2. die
kritische Theorie, die den utopischen Kapitalismus an diesem Vernunftanspruch misst und
widerlegt, und 3. den nihilistischen oder zynischen Kapitalismus, der auf ein «menschliches

Antlitz» verzichtet und seine Bosheit als naturgegebene Realität begreift, zu der es
keine Alternative gibt. Hinkelammert gruppiert diese drei Etappen von Aufklärung, Kritik
der Aufklärung in der Kontinuität der Aufklärung und Anti-Aufklärung um Adam Smith
(dessen bürgerliche Denktradition im Text durch Otto Lambsdorf vertreten wird), Marx
und Nietzsche. Ist die Ideologiekritik an der Aufklärung vor allem ironisch (Marx), so ist
die Anti-Aufklärung vor allem sarkastisch (Nietzsche). Es besteht kein Zweifel, dass heute
wieder das zynische System das herrschende ist, so wie es das im Faschismus der 30er und
40er Jahre schon war. Der Text wurde bei der redaktionellen Bearbeitung unwesentlich
gekürzt. Red.

Nach dem «Gespenst» des allen menschlichen Lebens, gegenüber
Kommunismus der «unheimliche Gast» einem System einfordern, das sie zerstört.
des Nihilismus In den Augen der Mächte sind sie ein Ge¬

spenst, das in Europa und später in der
Marx und Engels beginnen das Kommu- ganzen Welt umgeht. Sie rennen hinter dem

nbtische Manifest mit den Worten: «Ein Gespenst her, um es zum Verschwinden zu
Gespenst geht um in Europa - das Gespenst bringen.
des Kommunismus. Alle Mächte des alten Nietzsche antwortet auf diese Sätze von
Europa haben sich zu einer heiligen Hetz- Marx und Engels mit Worten, die ähnlich
jagd gegen dies Gespenst verbündet, der berühmt geworden sind. Sie erscheinen in
Papst und der Zar, Metternich und Guizot, der Ausgabe seiner Schriften aus dem
französische Radikale und deutsche Polizi- Nachlass, die unter dem Titel «Der Wille
sten.» zur Macht» veröffentlicht wurden. Sie fin-

Der Text sagt auch, unter welchem Ge- den sich zu Beginn des Ersten Buches die-
sichtspunkt es sich um ein Gespenst han- ser Ausgabe:
delt: dem der Mächte des alten Europa. Sie «Der Nihilismus steht vor der Tür: wo-
sehen ein Gespenst in denen, die sich im her kommt uns dieser unheimlichste aller
Bund der Kommunisten zusammenge- Gäste? - Ausgangspunkt: es ist ein Irrtum,
schlössen haben und die ihre Menschen- auf <soziale Notstände> oder <physiologi-
rechte, die Bedingungen der Möglichkeit sehe Entartungen> oder gar auf Korruption

248



hinzuweisen als Ursache des Nihilismus.
Es ist die honetteste, mitfühlendste Zeit.
Not, seelische, leibliche, intellektuelle Not
ist an sich durchaus nicht vermögend,
Nihilismus (d.h. die radikalste Ablehnung von
Wert, Sinn, Wünschbarkeit) hervorzubringen.

Diese Nöte erlauben immer noch ganz
verschiedene Ausdeutungen. Sondern: in
einer ganz bestimmten Ausdeutung, in der
christlich-moralischen, steckt der Nihilismus.»

Jetzt taucht ein unheimlicher Gast auf,
der ebenfalls als Gespenst erscheint. Dieses

Gespenst nennt Nietzsche den Nihilismus

und spricht ihn als radikale Ablehnung
von Wert, Sinn und Wünschbarkeit an. Als
seine Ursache sieht Nietzsche die
«christlich-moralische Ausdeutung», die den
Notständen der Zeit gegeben wird. Die Vorstellungen,

die Nietzsche zu diesem Ergebnis
führen, sind eigentlich einfach. Er stellt die
Heuchelei und die Verlogenheit heraus, die
jede Moral durchdringt, aber die, gemäss
Nietzsche, im Christentum ihren Gipfel
erreicht, während gleichzeitig diese christliche

Moral einen Wert entwickelt, in dessen
Konsequenz alle Moral (und aller Wert)
aufgelöst werden: die Wahrhaftigkeit. Die
Tugend der Wahrhaftigkeit bringt jede
Moral an ihr Ende, denn die Heuchelei
gehört wesentlich zu aller Moral.

Benutzt man die Worte, die Nietzsche
benutzt, dann ist das Gespenst des Kommunismus

die Rebellion im Namen der Werte.
Die Niederlage dieses Gespenstes des
Kommunismus aber lässt ein anderes
Gespenst erscheinen, nämlich jenen unheimlichen

Gast, den Nihilismus, als die radikale
Ablehnung eines jeden Wertes, jeden Sinnes,

jeder Wünschbarkeit. Für wen aber ist
dieser Gast unheimlich? Wieder handelt es
sich um einen Gesichtspunkt, von dem aus
jetzt der Nihilismus als Gespenst erscheint.
Es ist unter dem Gesichtspunkt einer
«seelischen, leiblichen, intellektuellen Not»,
dass der Nihilismus als unheimlicher Gast
erscheint, obwohl er nicht aus ihm erklärbar

ist. Es ist der Gesichtspunkt der
Niedergetretenen, unter dem der Nihilismus als
der unheimliche Gast, eben als Gespenst,
erscheint. Diejenigen, die unter dem Ge¬

sichtspunkt der Macht als das Gespenst des
Kommunismus erscheinen, sobald sie sich
in der Verteidigung ihres Lebens gegen die
Macht erheben, erleben jetzt, nach ihrer
Niederlage, den Nihilismus als den
unheimlichen Gast, der als Gespenst Europa
und die Welt erdrückt.

Der unheimliche Gast steht nicht mehr
vor der Tür, er ist bereits eingetreten. Aber
um diesen Nihilismus aufzuzeigen, möchte
ich bei der vorhergehenden Position einer
ideologischen Welt und der ihr antwortenden

Ideologiekritik beginnen. Denn das
Aufkommen des Nihilismus löst die
Möglichkeiten der ideologischen Positionen
auf.

Der utopische Kapitalismus

Ich möchte das Thema einführen durch
zwei paradigmatische Texte. Der erste ist
ein ideologischer Text, der sich in die
Tradition des utopischen Kapitalismus
einschreibt:

«Eine menschenwürdige Existenz setzt
die Überwindung von wirtschaftlicher und
sozialer Not voraus, bedingt Verfügbarkeit
über die notwendigen Güter des Lebens
und sichere Arbeitsplätze. Das
marktwirtschaftliche System leistet all dies dank seiner

hohen Effizienz. Motor der Marktwirtschaft

ist der Wettbewerb. Seine Funktion
begrenzt sich jedoch nicht auf die
Herbeiführung wirtschaftlicher Dynamik. Er
<zähmt das Privateigentum), ist das genialste

Entmachtungsinstrument>, wie Franz
Böhm sagte. Das marktwirtschaftliche
System setzt auf Eigennutz. Aber es ist die
List des Systems, die dazu führt, dass

Eigennutz, der auf Wettbewerb trifft, sich
zum Wohle der Gemeinschaft auswirkt.
Wettbewerb fordert nicht den - wie es Otto
Schlecht sagte - <moralischen Übermenschen.

Schon durchschnittliche Moral
reicht aus.»

Das Zitat stammt von Lambsdorff1,
einem liberalen Politiker der Bundesrepublik,

für den die Marktwirtschaft die
moralischste aller Wirtschaftsformen ist. Der
Text hat drei Charakteristiken. Zum ersten
ist erfalsch. Dass Eigennutz, der auf Wett-

249



bewerb trifft, sich zum Gemeinwohl
auswirkt, ist als universale Regel falsch,
obwohl es dafür Beispiele geben kann. Zum
zweiten ist er ideologisch. Die Behauptung,

dass Eigennutz, der auf Wettbewerb
trifft, das Gemeinwohl verwirklicht, ist
eine Sakralisierung von Produktionsverhältnissen,

wenn es sich auch um eine
säkularisierte Sakralisierung handelt. Diese
Art von Sakralisierung konstituiert geradezu

den utopischen Kapitalismus. Zum dritten

kann man annehmen, dass er
heuchlerisch ist. Man kann annehmen, dass
Lambsdorff weiss, dass die Behauptung
falsch ist, sie aber aufrechterhält, um die
Sakralisierung der herrschenden
Produktionsverhältnisse zu erzeugen. Der Text ist
also falsch, ideologisch und heuchlerisch.

Dennoch kann man mit Habermas
sagen, dass der Text ein «Vernunftpotential»
hat. Dieses besteht darin, dass er den
Wettbewerb auf einen Begriff des Allgemeininteresses

bezieht. Man kann ihn daher
immanent kritisieren, indem man diesen
Begriff des Allgemeininteresses aktiviert und
unter seinem Gesichtspunkt die Grenzen
und die zerstörerischen Tendenzen des
Wettbewerbs aufzeigt. Trotz der Kritik
bleibt dann ein bestimmter, rationaler Konsens

erhalten. Die Kritik setzt ihn sogar
voraus:

«Damit erinnern Horkheimer und
Adorno an die Figur der Marxschen
Ideologiekritik, die davon ausging, dass das in
den bürgerlichen Idealem ausgesprochene
und im <objektiven Sinn der Institutionen)
angelegte Vernunftpotential ein doppeltes
Gesicht zeigt: einerseits verleiht es den
Ideologien der herrschenden Klasse das

trügerische Aussehen von überzeugenden
Theorien, andererseits bietet es den
Ansatzpunkt für eine immanent ansetzende
Kritik an diesen Gebilden, die zum
allgemeinen Interesse erheben, was tatsächlich
nur dem dominierenden Teil der Gesellschaft

dient.»2
Bei Lambsdorff drückt sich das

«Vernunftpotential» in der Beziehung aus, die er
zwischen der Konkurrenz und dem
Allgemeininteresse - das er als das «Wohl der
Gemeinschaft» ausdrückt - herstellt. Da¬

her ist eine immanente Kritik dadurch möglich,

dass man dieses Allgemeininteresse
herausstellt, um von ihm her zu zeigen,
dass es Grenzen der integrativen Kraft des
Wettbewerbs gibt, deren Nichtbeachtung
zu den bekannten zerstörerischen Tendenzen

führt, die sich aus der Logik der
Konkurrenz selbst ergeben. Diese Ideologiekritik

findet in einem Urteilsrahmen statt, der
durch die Bezugnahme auf ein Allgemeininteresse

beiden Positionen gemeinsam ist.
Die Ideologiekritik setzt daher einen ganz
bestimmten und rationalen Konsens
zwischen den sich kritisierenden Positionen
voraus.

In diesem Sinn stellt sich die bürgerliche
Denktradition in einem Raum dar, von dem
aus die Ideologiekritik vorgenommen
wird. Dieser Raum ist durch den Begriff
des Allgemeininteresses vorgegeben, der
über das Einzelinteresse hinausgeht und
nicht a priori mit ihm identisch ist. Dies
gilt, obwohl in der bürgerlichen Tradition
ein Automatismus behauptet wird, der
beide verbindet und letztlich identifiziert:
der Marktautomatismus mit seiner
«unsichtbaren Hand» oder «List der Vernunft».
Diese wird vorgestellt wie eine Jakobsleiter,

auf der man direkt von der Erde in
den Himmel aufsteigt. Daher kann man von
diesem Kapitalismus als einem utopischen
Kapitalismus sprechen.

Der sowjetische Sozialismus baute eine

ganz ähnliche Jakobsleiter. Sie behauptete
einen ebenfalls automatischen Übergang
vom Sozialismus zum Kommunismus, der
sich durch die Maximierung der wirtschaftlichen

Wachstumsraten ergeben sollte. Der
Kommunismus war der entsprechende
Begriff für das Allgemeininteresse. Daher
konnte man dieselbe Ideologiekritik, die
Marx gegen den Kapitalismus gerichtet
hatte, in durchaus analoger Form gegen die
Ideologie des sowjetischen Sozialismus
richten.

Der nihilistische Kapitalismus

Wir setzen neben das Zitat von
Lambsdorffeinen zweiten, ebenfalls paradigmatischen

Text, der aus einem Buch von Toffler

250



stammt. Dieser Text ist nicht im gleichen
Sinne ideologisch wie der utopische
Kapitalismus, sondern zynisch:

«Das ist die schnelle Wirtschaft von
morgen. Diese immer weiter aufdrehende,

dynamische Wertschöpfungsmaschine
(neue Wohlstandsmaschine - new wealth-
machine) ist die Quelle wirtschaftlichen
Fortschritts. Mithin auch die Quelle grosser

Macht. Wer den Anschluss an sie nicht
hat, wird von der Zukunft ausgeschlossen.
Eben so aber nimmt sich das Schicksal
vieler heutiger Entwicklungsländer aus.
Wie nun das Hauptwertschöpfungssystem
(Hauptsystem zur Produktion von Wohlstand

- main system for producing wealth)
der Welt auf Touren kommt, müssen Länder,

die etwas verkaufen wollen, mit den
kaufwilligen Schritt halten. Langsame
Volkswirtschaften werden also entweder
ihre Nervenreaktionen beschleunigen müssen,

oder aber sie gehen vielerAufträge und
Investitionen verlustig oder werden ganz
aus dem Rennen geworfen.»

«Das neue Wirtschaftsgebot (der neue
wirtschaftliche Imperativ - new economic
imperative) ist klar: Entweder müssen die
Entwicklungsländer ihre Technik so
ausbauen, dass sie mit dem Welttempo Schritt
halten können, oder sie verlieren ganz brutal

ihre Märkte, werden zu Verkehrsopfern
(Gefallenen - casualties) des
Beschleunigungseffekts.»3

Offensichtlich sagt hier Toffler geradezu
das Gegenteil von dem, was Lambsdorff in
seinem Text behauptet. Nach Toffler
schafft der Wettbewerb eine «Wohlstandsmaschine»,

die durch ihren Beschleunigungseffekt

ausgrenzt und diejenigen, die
im Wettbewerb nicht bestehen können, aus
dem Rennen wirft, ohne dass sie eine Chance

hätten, wieder einen Platz zu finden. Sie
sind die casualties, die Unfallopfer der sich
selbst beschleunigenden Beschleunigung.
Toffler verzichtet aufjede Bezugnahme auf
irgendein Allgemeininteresse und spricht
dem Markt keinerlei Tendenz zum Wohl
der Gemeinschaft oder gar zum Gemeinwohl

zu.
Dieser Text hat wieder drei Charakteristiken.

Zum ersten ist er richtig, während

der Text von Lambsdorff etwas Falsches
behauptet. Zum zweiten sakralisiert er
auch die herrschenden Produktionsverhältnisse,

aber er tut es nicht durch Verweis auf
irgendein Wohl der Gemeinschaft oder
Allgemeininteresse. Er tut es ganz einfach
durch die Feier der Beschleunigung. Es ist
die Beschleunigung als kategorischer
Imperativ und erinnert an Nietzsches «Auf die
Schiffe, ihr Philosophen!» Zum dritten ist
der Text nicht heuchlerisch, sondern
ehrlich. Er sagt, was geschieht.

Aber dieser Text von Toffler ist zynisch.
Man kann ihm nicht ideologiekritisch
begegnen. Da ist kein «Vernunftpotential»,
das «den Ideologien der herrschenden
Klasse das trügerische Aussehen von
überzeugenden Theorien» verleiht, und es bietet

sich kein «Ansatzpunkt für eine immanent

ansetzende Kritik an diesen Gebilden,
die zum allgemeinen Interesse erheben,
was tatsächlich nur dem dominierenden
Teil der Gesellschaft dient». Im Sinne von
Habermas ist das, was Toffler sagt, eben
keine Ideologie. Er erhebt nichts zu einem
«allgemeinen Interesse», was man in der
Tradition des Rationalismus so bezeichnen
könnte. Er sagt, was wirklich stattfindet.

Es ist sogar etwas Überraschendes in
diesem Text. Was Toffler sagt, ist weitgehend

das, was bereits die Abhängigkeitsoder
Dependenztheorie in den 60er und

70er Jahren behauptet hat. Was das hier
ausgesprochene - nach meiner Ansicht
richtige - Sachurteil angeht, stimmen beide
grundsätzlich überein. Aber die
Abhängigkeitstheorie ist nicht zynisch; denn anders
als Toffler geht sie aus der Ideologiekritik
hervor. Gegenüber Behauptungen, wie
diejenige, die wir bei Lambsdorff zitiert
haben, bestand sie in den 60er und 70er Jahren

darauf, dass das Kalkül des Eigeninteresses,

wenn es auf den Wettbewerb trifft,
das Allgemeininteresse nicht verwirklicht,
sondern gerade verletzt.

Die Abhängigkeitstheorie war kritisch,
weil sie die herrschende Identifizierung
von Eigen- und Allgemeininteresse widerlegte.

Sie tat dies durch ein Sachurteil.
Aber innerhalb des Vernunftanspruchs,
demgemäss die Wirtschaft ein Allgemein-

251



interesse zu verwirklichen habe, verwandelte

sich das Sachurteil in Kritik, ohne
aufzuhören, ein Sachurteil zu sein.

Die Ideologie des utopischen Kapitalismus

müsste dieses Sachurteil natürlich
ablehnen, wenn sie überleben wollte. Was
aber, wenn dieses Sachurteil sich so
überzeugend durchsetzt, dass man es nicht mehr
ablehnen kann, obwohl man den Kapitalismus

als Nonplusultra weiterhin behaupten
will? Dann muss man die Utopie des
Kapitalismus fallenlassen, wonach der Kapitalismus

ein Allgemeininteresse - ein
Gemeinwohl - verwirklicht. Genau das ist in
den 80er und 90er Jahren geschehen.
Sachaussagen, wie die der Abhängigkeitstheorie,

widersprechen jetzt keinem Vernunftanspruch

des Kapitalismus mehr, einfach
deshalb, weil dieser keinen Vernunftanspruch

mehr stellt. Sie drücken ja nur
deshalb Kritik aus, weil ein Vernunftanspruch
gestellt worden ist. Wird er nicht mehr
gestellt, werden die Sachaussagen selbst zu
Normen und drücken ein Sollen aus. Wenn
der Kapitalismus ausgrenzt und zerstört,
dann wird jetzt daraus ein Sollen geschlossen,

wonach der Kapitalismus ausgrenzen
und zerstören soll. Er wird als «schöpferische

Zerstörung» gefeiert, und dies im
Kontext der Behauptung, dass es keine
Alternative gibt.

Jetzt kann man sagen, was der Kapitalismus

ist, ohne dass diese Aussagen irgendeinen

kritischen Inhalt hätten. Was man jetzt
über den Kapitalismus sagt, ist richtig, und
es ist ehrlich. Aber das, was ist, ist das, was
sein soll. Ausserhalb dessen, was ist, kann
es kein Sollen geben. Jetzt kann man auch
die grundlegenden Sachurteile der Abhän-
gigkeitsheorie vereinnahmen. Man erreicht
es dadurch, dass der utopische Kapitalismus

in den zynischen Kapitalismus
verwandelt wird. Der Kapitalismus verzichtet
auf sein «menschliches Antlitz», damit
keinerlei Sachurteile ihn noch kritisieren können.

Folglich kann er sie übernehmen und
braucht sie nicht zu bestreiten. Er hat die
Umwertung der Werte vollzogen. Daher
die Sakralisierung durch die sich selbst
beschleunigende Beschleunigung, dieses
scheinbare Abenteuer des menschlichen

Wissens. Stellt sich diese Entwicklung als
Nibelungenmarsch in den Tod heraus, folgt
daraus nur, dass man diesen Marsch tun
soll. An die Stelle der Utopie tritt der Heroismus

des kollektiven Selbstmords der
Menschheit. Der Tod wird zur Utopie. Damit

niemand mehr die Hölle im Namen des
Paradieses auf Erden schaffen kann,
marschiert man mit offenen Augen in die Hölle.
Man ist realistisch.

Demgegenüber ist die klassische
Ideologiekritik völlig hilflos. Wenn der Anspruch
der Tod ist, und der Kapitalismus als ein
tödliches System ausgewiesen wird, dann
ist er ein System, das perfekt seinem
Anspruch genügt. Er ist jetzt ein «Sein zum
Tode». Und dieser Anspruch ist kein
Vernunftanspruch und öffnet daher auch kein
Vernunftpotential. Das System hat sich tau-
tologisiert und eröffnet keinerlei Möglichkeit

für eine immanente Kritik.

Die zerstörerische Wahrhaftigkeit

Was auftaucht, ist eine neue Sprache.
Karl Krauss in «Die letzten Tage der
Menschheit» weist sie schon am Anfang
dieses Jahrhunderts nach. Es ist die Sprache,

die sagt, was ist, daraus ableitet, was
man soll, und dann ganz ehrlich aussagt,
was man tut und tun wird. Man heuchelt
nicht mehr. Daher feiert man die Bosheit,
die man verwirklicht.

Diese Art, das zu sagen, was man tut,
erschien in wirklich grossem Stil zum
ersten Mal mit dem Nazismus. Hitler sagte
offen und ehrlich so ziemlich alles, was er
zu tun plante. Er meinte es auch so. Für die
damaligen Politiker war das völlig
überraschend. Folglich glaubten sie ihm nicht und
suchten hinter dem, was er sagte, seine
wahre Absicht. Aber er hatte das gesagt,
was er wollte. Er war «ehrlich».

Die klassische Ideologiekritik kann hier
keine Lösung mehr bieten. Der Konsens
über das Allgemeininteresse, der ihr
zugrundeliegt, ist aufgelöst. Diese Auflösung
der Aufklärung aber scheint doch wohl in
der Aufklärung selbst zu liegen. Sie liegt in
ihrem Humanismus des abstrakten
Menschen. Dies führt immer wieder zur Not-

252



wendigkeit, von der Wirklichkeit als
konkreter Lebensbedingung des Menschen her
zu denken, die jeder Formulierung des
abstrakten Allgemeininteresses (ideale
Marktsituation etc.) vorausgehen muss. Diese
Wirklichkeit kann dann die herrschende
Tautologisierung des zynischen Systems
enthüllen. Aber eben nur enthüllen, nicht
etwa widerlegen. Tautologien kann man
nicht widerlegen, das ist das Problem.

Was Toffler mit der Vereinnahmung der
Sachurteile tut, die der Abhängigkeitstheorie

zugrunde liegen, machen andere mit
anderen Thesen der kritischen Theorie. In
der heute herrschenden Theorie des
internationalen Handels hat man die - ganz
offensichtlich ideologische - Theorie der
komparativen Kostenvorteile verlassen.
Diese Theorie von Ricardo versuchte zu
beweisen, dass es in der Logik des
internationalen Handels liegt, zum Vorteil aller
Teilnehmenden auszuschlagen. Niemand
verliert, wenn er in den internationalen
Handel eintritt, ganz gleich, wie die
Kostensituation in der Ausgangslage ist. Die
schlechtestmögliche Alternative für die
Beteiligten ist, dass sie keinen Vorteil
haben und andere den gesamten Vorteil auf
sich konzentrieren. Aber verlieren kann
niemand.

Bereits Rosa Luxemburg kritisierte diese
Theorie, indem sie darauf hinwies, dass der
internationale Handel nicht auf gegenseitigen

Vorteilen beruhe, sondern auf
Wettbewerbsvorteilen. Daher interpretierte sie
den internationalen Handel als Wirtschaftskrieg,

der sich ständig mit dem Krieg der
Waffen verbündet. Im Kontext eines
Konsenses über das Allgemeininteresse bedeutete

dies eine Kritik des Kapitalismus, die
von bürgerlicher Seite entsprechend
zurückgewiesen wurde. Die heute herrschende

Theorie des internationalen Handels,
wie sie Michel Porter vertritt, stimmt
allerdings weitgehend mit der Kritik von Rosa
Luxemburg überein. Die heutige Theorie
gründet auf der allgemein akzeptierten
These, dass die Marktwirtschaft ein
Wirtschaftskrieg ist. In diesem geht es darum,
Wettbewerbsvorteile zu haben. Die Reflexion

über komparative Vorteile fällt weg.

Unter Ökonomen ist es heute üblich, sich
selbst als Militärberater in einem
Wirtschaftskrieg vorzustellen, und die Theorie
von Porter ist nichts weiter als ein dafür
geschriebenes Kriegshandbuch. Aber die
grundlegenden Sachurteile von Rosa
Luxemburg und Michel Porter sind die
gleichen. Dennoch wird daraus bei Rosa
Luxemburg eine Kritik des Kapitalismus,
während Porter sie zu einer Theorie des
zynischen Kapitalismus verarbeitet. Rosa
Luxemburg schloss aus diesen Sachurteilen

auf die Notwendigkeit einer
Transformation der «Kriegswirtschaft» in eine
«Friedenswirtschaft». Porter hingegen sagt
uns, dass Marktwirtschaft Krieg ist und
dies folglich zu sein hat. Er schliesst die
Möglichkeit von Alternativen aus. Seine
Position wird zynisch.

Was Toffler mit der Vereinnahmung der
Abhängigkeitstheorie und Porter mit der
Theorie des internationalen Handels von
Rosa Luxemburg tun, machen andere
Autoren aus der Fetischismustheorie von
Marx. In einem Buch von Boltz und Bosshart

wird sie als Sachaussage übernommen
und als zynische Theorie weitergeführt.4
Marx hatte die Ware als Fetisch angesprochen

und daher den Markt als Götzendienst.

Diese Aussagen bei Marx sind
Sachurteile. Die Vertreter des utopischen
Kapitalismus diskutierten diese Thesen
nicht einmal. Sie erklärten die
Fetischismustheorie für Metaphysik.

Bei Marx haben diese Sachaussagen
allerdings eine kritische Bedeutung, da Marx
ja den Bezugspunkt des Allgemeininteresses

übernimmt. Er wird bei Marx zur
konkreten Wirklichkeit des konkreten
Menschen, die durch den Markt gefährdet wird.
Auch hier machen Boltz und Bosshart ihre
Umwertung der Werte. Sie übernehmen die
Fetischismustheorie als Sachaussage, drehen

sie aber um, um sie zu vereinnahmen.
Da der Markt ein Fetisch ist, soll er es auch
sein. Ausserdem kann die Ware nur Fetisch
sein, denn eine Abschaffung der
Warenbeziehungen hat sich als unmöglich erwiesen.
Na, und? Daher kann die Fetischismustheorie

als zynischer Kapitalismus
weitergeführt werden. Dasselbe kann noch ande-

253



ren Marxschen Theorien widerfahren.
Ausbeutung? Na, und? Der Kapitalismus ist
zerstörerisch für Mensch und Natur? Na,
und? Warum eigentlich nicht, wenn doch
die Welt so ist?

Dieses zynische System ist tautologisch,
sodass es im Wesen nicht kritisierbar ist.
Tautologien kann man nicht widerlegen,
sondern nur enthüllen. Das System tautolo-
giert sich, indem es kritische Sachaussagen
übernimmt und zynisch interpretiert. Das
aber setzt voraus, dass ganz grundsätzlich
die Wirklichkeit als Instanz der Kritik
überspielt wird. Gerade dies kann man aufzeigen.

Man kann es aber nicht im Namen des
Systems kritisieren, da es alle Werte dieser
Art als utopisch eliminiert hat. Die Kritik
ist daher nicht Ideologiekritik. Sie ist
Systemkritik, Tautologiekritik, Zynismuskritik,

Kritik der Todesmystik.

Die Aushöhlung des utopischen
Kapitalismus durch den neoliberalen
Populismus

Das wichtigste Mittel zur Tautologisie-
rung des Systems ist die Negation der
Wirklichkeit als Bedingung der Möglichkeit

konkreten menschlichen Lebens. Der
utopische Kapitalismus hat diese Wirklichkeit

wenigstens indirekt anerkannt. Er setzte

zwischen System und Wirklichkeit den
Automatismus des Marktes mit seiner
angeblichen Tendenz zum Gleichgewicht
dank einer «unsichtbaren Hand». Man
braucht sich danach um die Wirklichkeit
nicht zu kümmern, weil der Automatismus
des Marktes eine Harmonie von Eigeninteresse

und Gesamtinteresse erzeugt. Ja,
häufig wird behauptet, man dürfe sich um
die Wirklichkeit nicht kümmern, um die
selbstheilenden Kräfte des Marktes nicht
ausser Kraft zu setzen. Einen analogen
Effekt erreichte der historische Sozialismus
durch seine Behauptung einer automatischen

Tendenz zum Kommunismus.
Der zynische Kapitalismus höhlt diese

Gleichgewichtstendenz aus, so dass aus ihr
keine Kritik mehr folgen kann. Dies
geschieht mittels einer ganz bestimmten
Methode, die es erlaubt, das neoklassische

Denken vom neoliberalen deutlich zu
unterscheiden.

Die Gleichgewichtsutopie wird vom
neoliberalen Populismus zwar beibehalten.

Dies gilt insbesondere für Hayek oder
Friedman und dessen Schule von Chicago.
Aber die Gründe dafür, dass der Markt in
der Wirklichkeit diese Gleichgewichtstendenz

nicht zeigt, werden jetzt anders
bestimmt. In der neoklassischen Tradition
galt dies als ein Ergebnis von Unvollkom-
menheiten des Marktes, die der Markt nicht
selbst überwinden kann. Folglich sah man
bestimmte Interventionen des Staates in
den Markt als notwendig an, um diese
Gleichgewichtstendenzen zu unterstützen.
In Deutschland und der Schweiz waren es

gerade die sogenannten Ordoliberalen
(Eucken, Röpke) die diese Position einnahmen

und damit den theoretischen Rahmen
für die Wirtschaftspolitik der Nachkriegszeit

setzten. In diesen Theorien wird die
Gleichgewichtsutopie der liberalen Tradition

zur Begründung von Interventionen in
den Markt. Die Utopie behält ein
«Vernunftpotential», das Ausgangspunkt einer
Kritik sein kann und auch dazu wurde.

Der Neoliberalismus hingegen tautolo-
gisiert diese Gleichgewichtsutopie
vollkommen. Ungleichgewichte des Marktes
werden nicht mehr durch Unvollkommen-
heiten des Marktes, die zu korrigieren sind,
erklärt. Die gesamte Theorie der
unvollkommenen Märkte, die vorher eine
entscheidende Rolle gespielt hatte, wird jetzt
fallengelassen oder an den Rand gedrängt.
Der Neoliberalismus stellt den Markt als
«societas perfecta» dar. Daher gibt es keine
Unvollkommenheiten des Marktes mehr,
sondern nur noch Unvollkommenheiten
der Menschen, die sich dem Markt gegenüber

verhalten. Damit ergibt sich eine völlige

Umkehrung des Verhältnisses zum
Markt. Denn die Unvollkommenheiten der
Menschen, die den Markt als «societas
perfecta» stören, sind gerade das, was in
der Sicht der Neoklassiker die Unvollkommenheiten

des Marktes waren, die es durch
Intervention in den Markt auszugleichen
galt. Aus neoliberaler Sicht allerdings sind
die Interventionen in den Markt die Ursa-

254



che dafür, dass der Markt nicht so perfekt
funktioniert, wie es seinem Wesen
entspricht.

Hierdurch aber wird der Markt zum totalen

Markt und der Kapitalismus zum «totalen

Kapitalismus» (Milton Friedman). Daraus

entsteht dann die Aktionsformel: Der
Markt wird perfekt dadurch, dass man alle
Interventionen in den Markt unterdrückt.
Als «societas perfecta» kann sich der
Markt nur beweisen, indem alle Interventionen

in den Markt beseitigt werden. Bei
den Neoklassikern war das anders. Dort
wurde der Markt dadurch perfekt oder
zumindest perfekter, dass man entsprechend
in den Markt intervenierte. Die Marktutopie

der Neoklassiker behielt einen
Wirklichkeitsbezug, dessen Folge der
Reformkapitalismus war. Der Neoliberalismus
schneidet diesen Wirklichkeitsbezug ab
und ersetzt ihn durch eine aggressive
Totalisierung des Marktes. Die daraus
hervorgehende Utopie des neoliberalen Populismus

hat daher überhaupt kein «Vemunftpo-
tential» mehr. Ihr fehlt jeder vernünftige
Kern.

Damit entsteht eine Art von «verfluchter»

Dialektik. Man verspricht weiterhin,
was die liberale Utopie immer versprochen
hatte, aber man verspricht es als Ergebnis
des Verzichts auf alle konkreten Schritte in
der Richtung dieser Utopie. Daher kann
man jetzt die Interventionen in den Markt,
die vorher als Schritte interpretiert wurden,
die Marktutopie angesichts unvollkommener

Märkte möglich zu machen, als die
Ursache der Störungen eines Marktes
darstellen, der in seiner Essenz als «societas
perfecta» gilt.

Diese Konstruktion des Marktes als
«societas perfecta» utopisiert weiterhin den
Markt, aber tautologisiert diese Utopie
jetzt vollkommen. Wenn man zum Beispiel
von der Arbeitslosigkeit spricht, geht man
von einer vollkommenen Konkurrenz aus:
Gäbe es vollkommene Konkurrenz, dann
gäbe es auch Vollbeschäftigung. Folglich
geht man auf die Suche nach Marktstörungen,

die Arbeitslosigkeit hervorbringen,
indem sie eine Totalisierung des Marktes
verhindern. Ursachen der Unterbeschäfti¬

gung sind daher: die Vollbeschäftigungspolitik
der 50 und 60er Jahre, die Mindestlöhne,

die Zahlung einer Arbeitslosenunterstützung,

die Existenz von Gewerkschaften

und von Staaten, die diese «Monopole»,

die Gewerkschaften angeblich sind,
legalisieren. Man sichert also die
Vollbeschäftigung dadurch, dass man alle
Vollbeschäftigungspolitik, aber auch die
Mindestlöhne und die Zahlung von
Arbeitslosenunterstützung und ebenso die
Legalisierung der Gewerkschaften abschafft.

Gegenüber der Armut wiederholt sich
das Argument. Wäre der Markt perfekt,
gäbe es keine Armut. Daraus kann man
deduzieren, dass es Marktstörungen gibt,
deren Ergebnis die Verarmungsprozesse
sind. Der Neoliberale wird diese Marktstörungen

schnell finden. Es sind die progressiven

Steuern und ganz allgemein die Politik

der Einkommensumverteilung. Will
man also keine Armut, muss man die Politik

der Umverteilung der Einkommen
abschaffen und gerade die hohen Einkommen
fördern. Denn dies führt zu einer solchen
Dynamisierung der Wirtschaft, dass
Arbeitslosigkeit und Armut minimal werden.

Es überrascht dann nicht, dass häufig
auch die Umweltprobleme als Folge der
Politik des Umweltschutzes erklärt werden.
Wäre alle Natur völlig privatisiert, würden
die Gesundungskräfte des Marktes dafür
sorgen, dass keine Umweltzerstörung mehr
rentabel wäre. Diese Argumente der
«verfluchten» Dialektik wiederholen sich auf
anderen Gebieten. Während der Rebellion
in den Ghettos von Los Angeles im Jahre
1992 erklärte ein Vertreter der US-Regierung,

dass die Ursache dieser Rebellion in
der staatlichen Wohlfahrtspolitik der 60
und 70er Jahre zu suchen sei. Ganz so
erklärt man das Bevölkerungswachstum
als Folge staatlicher Interventionen mittels
des öffentlichen Gesundheitssystems.

Auf diese Weise wird die Utopie
versprochen als das Ergebnis derAbschaffung
aller Strukturen zum Schutze des menschlichen

Lebens und der Natur. Mit offenen
Augen marschieren diese Neoliberalen in
die Hölle, aber versprechen, dass sie
dadurch in den Himmel kommen. Es ist die

255



Vorstellung jedes Extremismus, die auch
hier herrscht: Je schlechter, desto besser.
Wo hingegen die neoliberale Politik selbst
gescheitert ist, beschuldigt sie die Politik,
da diese nicht bis zu dem Extrem durchgeführt

wurde, das die Lehrbücher vorsehen.
Noch mehr Neoliberalismus gilt dann als
die gemässe Lösung.

Dies ist der neoliberale Populismus.
Heute spielt er insbesondere eine Rolle für
die Propaganda zugunsten der
Globalisierungspolitik. IWF und Weltbank vertreten
ihn in ihren öffentlichen Verlautbarungen,
in den Zeiten der Wahlkämpfe stellen fast
alle Regierungen ihn heraus. Ein Meister
dieser Fassadenpropaganda ist der
gegenwärtige Präsident von Brasilien, Cardoso.
Vorher war es Reagan. In der Schweiz ist es
Gerhard Schwarz als Wirtschaftsredaktor
der Neuen Zürcher Zeitung, der möglicherweise

sogar ein Gläubiger dieses Populismus

ist.5 Aber hinter der populistischen
Fassade tritt der Nihilismus des zynischen
Kapitalismus hervor: der unheimliche
Gast. Er verzichtet auf alle
Gleichgewichtstendenzen und erklärt einfach den
Wirtschaftskrieg.

Die virtuelle Wirklichkeit

Der nihilistische Kapitalismus erreicht
seine offene Negation der Wirklichkeit,
wenn er ihre Relevanz schlichtweg leugnet.

Damit tritt aufs neue der unheimliche
Gast auf. Die wirkliche Wirklichkeit ist
nicht mehr ein Kriterium für das System,
sondern dieses produziert scheinbar die
Wirklichkeit selbst als virtuelle Wirklichkeit.

Es hat keinen Bezugspunkt mehr, der
ausserhalb des Systems läge und auf den
man sich kritisch beziehen könnte. So tau-
tologisiert und totalisiert sich das System.
Es ist alles, auch die Wirklichkeit selbst. Es
wird zu dem, was Nietzsche den «aktiven
Nihilismus» nennt.

Eine Kritik des Systems ist nur möglich
durch Verweis auf die Zerstörung der
Lebensbedingungen des Menschen, die es
vorantreibt. Diese Kritik aber kann nur
die Enthüllung der Tautologisierung des
Systems sein. Allerdings, je offensichtli¬

cher dieser Zerstörungsprozess wird, umso
mehr muss das System den Tautologisie-
rungsprozess weiterführen. Durch
Argumente kann es ihn aber nicht begründen.
Das System ist tödlich und kann schwer
das Gegenteil behaupten. Daher stützt es
den Tautologisierungsprozess ab auf eine
Mystik des Todes, sodass das Argument
der Lebensbedingungen unrealistisch
erscheint. Der Tod tritt an die Stelle der Utopie.

Hatte man vorher gesagt, dass, wer den
Himmel aufErden will, die Hölle aufErden
schafft, so marschiert man jetzt, wie schon
die Nazis es taten, mit offenen Augen in die
Hölle. Dabei hat die virtuelle Realität eine
ganz analoge Funktion wie das tausendjährige

Reich der Nazis.
Es ist offensichtlich, dass in dieser Situation

die Ideologiekritik keine Antwort mehr
geben kann. Sie setzt einen Konsens über
ein Allgemeininteresse voraus, der inzwischen

aufgelöst wurde. Daher ist ebenso
der Humanismus des abstrakten
Menschen, wie er aus der Aufklärung hervorgegangen

ist, aufgelöst. Aber mit der Ankunft
des nihilistischen Systems endet nicht nur
die Ideologiekritik und damit die Aufklärung,

die nur ausgehend vom utopischen
System möglich ist. Ebenso endet jene
Grenze der Systemlogik, die sich daraus
ableitete, dass das System einem
Allgemeininteresse verpflichtet war. Da der
Automatismus des Systems, Marktautomatismus

oder Planautomatismus, nicht einfach
zur Verwirklichung des Allgemeininteresses

führt, wirkt das utopische Versprechen
als rationaler Bezugspunkt für den Widerstand

dem System gegenüber. Das nihilistische

System hingegen hat in sich keine
Grenze für seine Totalisierung. Es
verspricht einfach die beschleunigte Beschleunigung

und sonst nichts. Dieses Versprechen

aber hält es ein, geschehe, was immer
geschehen möge. Und wenn diese
Beschleunigung zum Tod der Menschheit
führt, dann sei es eben so. Die Todesmystik
kann dann selbst das Äusserste legitimieren.

Auf diese Weise wird die nihilistische
Position zur adäquaten Stellungnahme, die
eine Politik der Exklusion grosser Teile

256



der Bevölkerung und der Zerstörung der
Natur zu begründen vermag. In seiner
Wirklichkeitsvorstellung schliesst das
nihilistische System die Bevölkerung als

ganze oder die Natur als Lebensbedingung
schlechterdings nicht ein und kann sie
daher auch nicht berücksichtigen. In dem daraus

folgenden Denken lässt sich eine Politik

der Inklusion der gesamten Bevölkerung

nicht einmal formulieren, geschweige
denn konzipieren. Vom Gesichtspunkt des
nihilistischen Systems aus kann man einer
solchen Politik der Inklusion nicht einmal
einen Sinn abgewinnen. Was man nicht
denken kann, kann man auch nicht
verwirklichen.

Aber die Kritik des Nihilismus ist nur
von einer Analyse der Bedingungen der
Möglichkeit des menschlichen Lebens her
möglich. Gerade eine solche Analyse der
Bedingungen der Möglichkeit menschlichen

Lebens hat die Aufklärung nicht
gemacht, sie beginnt erst mit dem Marxschen
Denken. Man kann daher Marx nicht
einfach auf die Ideologiekritik hin verstehen,
ohne hinzuzufügen, dass er die Ideologiekritik

durch eine solche Analyse unterbaut.
Es ist gerade diese Analyse, die weiterzuführen

ist und die jeder Analyse abstrakter
Allgemeininteressen (die von der Vorstellung

von Idealsituationen ausgeht, wie der
Vorstellung der idealen Marktsituation in
der Theorie des vollkommenen Wettbewerbs

oder der idealen Planungssituation
in den Theorien vollkommener Planung)
vorangehen muss.

Da aber eine solche Analyse der
Bedingungen der Möglichkeit menschlichen
Lebens die Tautologisierung des nihilistischen

Systems nur enthüllen und nicht
widerlegen kann, setzt sie die Hoffnung voraus,

dass die Menschheit sich letztlich der
Todesmystik versagen wird. Ohne diese
Hoffnung ist Nihilismuskritik als Systemkritik

nicht möglich. Sie gibt keine Sicherheit.

Die Menschheit kann sich zum
Nibelungenmarsch entscheiden, um an König
Etzels Hof zu sterben. Es ergibt sich eine
Option, die selbst zu den Bedingungen der
Möglichkeit menschlichen Lebens gehört,
die Option für das menschliche Leben, die

sich der häufig durchaus attraktiven Option
für den Tod widersetzt.

Eine Art Ergebnis

Es entsteht hiermit ein neues Problem,
das in den letzten Jahrzehnten sonst nicht
die geringste Rolle gespielt hat. Es ist die
Frage nach der Wirklichkeit des Wirklichen.

Die Tautologisierung des Systems
und die Ersetzung der Wirklichkeit durch
die virtuelle Realität lässt hellhörig werden
auf einen Prozess des Denkens, in dem
tatsächlich die Wirklichkeit zum
Verschwinden gekommen ist. Es entsteht dann
die Frage danach, wie man sich eigentlich
der Wirklichkeit des Wirklichen vergewissern

kann. Das alte Problem, was denn nun
der Unterschied von Traum und Wirklichkeit

sei, kommt jetzt als Frage nach dem
Unterschied von virtueller Realität und
Wirklichkeit wieder auf.

Heute geht in Europa das Gespenst der
Niederlage des Kommunismus um, und in
seiner Verfolgung ist der unheimliche Gast
gekommen, der zur Zeit Nietzsches vor der
Tür stand, sie aber jetzt durchschritten hat.
Dieser unheimliche Gast muss die
Wirklichkeit selbst zerstören, damit aus der
Niederlage des Gespenstes des Kommunismus
dessen endgültiges Verschwinden folgt.
Aber der unheimliche Gast muss dann
entdecken, dass das Gespenst des Kommunismus

gar kein Gespenst ist, sondern die
konkrete Wirklichkeit selbst, die gespenstisch
erscheint für den, der sie leugnet.

1 Otto Graf Lambsdorff, Gezähmtes Eigentum,
Wirtschafts-Woche, Nr.45, 1.11.91, S. 104/105.
2 Jürgen Habermas, Der philosophische Diskurs der
Moderne, Frankfurt 1991, S. 142.
3 Alvin Toffler, Machtbeben. Powershift. Wissen,
Wohlstand und Macht im 21. Jahrhundert, Düsseldorf
1990, S.477f. und 481.
4 Vgl. Norbert Bolz / David Bosshart, Kult-Marketing.
Die neuen Götter des Marktes, Düsseldorf 1995.
5 Vgl. Roland Baader (Hg.), Wider die Wohlfahrtsdiktatur.

Zehn liberale Stimmen. Reihe: Freiheitsdenker
der Gegenwart, Resch. Gräfelfing 1995.

257


	Der zynische Kapitalismus und seine Kritik

