
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 7-8

Rubrik: Zeichen der Zeit : 150 Jahre Kommunistisches Manifest

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
150 Jahre Kommunistisches Manifest

Er sollte nicht länger ein «Gespenst»
sein, der Kommunismus in Europa, sondern
mit einem «Manifest der Partei» zur realen
Bewegung werden. Der von Marx und
Engels verfasste Text erhob Anspruch auf eine
wissenschaftliche Analyse des Kapitalismus

und seiner zwangsläufigen Überwindung.

Doch 150 Jahre nach Erscheinen des
Kommunistischen Manifests (K.M.) ist von
diesem Kapitalismus fast alles und von
einer realen Gegenbewegung fast nichts mehr
geblieben. An das Gespenst erinnert gerade
noch der Phantomschmerz in den ideologischen

Agenturen des Bürgertums, denen
das Feindbild abhanden gekommen ist.
Widerlegt das böse Ende den guten
Anfang? Falsch war gewiss nicht die Analyse
des Kapitalismus, sie ist im Blick auf die
heute sich vollziehende «Globalisierung»
sogar bestürzend aktuell. Was dem
«wissenschaftlichen Sozialismus» aber schon
damals fehlte, war die Orientierung an den
unabgegoltenen Grundwerten von 1789, an
einem «Sozialismus mit bürgerlicher Revolution

im Leib» (Ernst Bloch). In diesem
Defizit liegt alle Fehlentwicklung des
Marxismus seit 1848 begründet.

«Globalisierung» 1848 und 1998

Wer glaubt, die sog. Globalisierung sei
eine neuere Entwicklung, nur weil sie erst
heute in aller Munde ist und dem
Neoliberalismus als ideologische Keule gegen
die letzten Reste von sozialem Fortschritt
dient, wird durch das K.M. eines besseren
belehrt. Marx und Engels kennen bereits
die Dialektik des Weltmarktes, der einerseits

durch die «grosse Industrie» hergestellt

wurde und der anderseits der
Wirtschaft «eine unermessliche Entwicklung
gegeben» hat. «Das Bedürfnis nach einem
stets ausgedehnteren Absatz für ihre Pro-

240

dukte jagt die Bourgeoisie über die ganze
Erdkugel. Überall muss sie sich einnisten,
überall anbauen, überall Verbindungen
herstellen.» Selbst der Casinokapitalismus, in
dem sich 1,5 Billionen Dollar 24 Stunden
am Tag ein globales Rennen um die beste
Finanzanlage liefern, ist in dieser Analyse
bereits angelegt.

Der globale und totale Markt verdrängt
die nationalen Ökonomien und sprengt
jede nationalstaatliche Souveränität: «Die
Bourgeoisie hat durch ihre Exploitation des
Weltmarkts die Produktion und Konsumtion

aller Länder kosmopolitisch gestaltet.
Sie hat zum grossen Bedauern der Reaktionäre

den nationalen Boden der Industrie
unter den Füssen weggezogen... An die
Stelle der alten lokalen und nationalen
Selbstgenügsamkeit und Abgeschlossenheit

tritt ein allseitiger Verkehr, eine allseitige

Abhängigkeit der Nationen voneinander.»

Die Nationen sind gezwungen, «die
Produktionsweise der Bourgeoisie sich
anzueignen, wenn sie nicht zugrunde gehen
wollen». Eingeebnet werden auch die lokalen

Kulturen. Die Bourgeoisie zwingt alle
Menschen, «die sogenannte Zivilisation
bei sich selbst einzuführen, d.h. Bourgeois
zu werden». «Mit einem Wort, sie schafft
sich eine Welt nach ihrem eigenen Bilde.»

Und weil alle Akteure der Bourgeoisklasse

dasselbe Bedürfnis «nach einem
stets ausgedehnteren Absatz ihrer Produkte»

haben, müssen sie in einem unerbittlichen

Konkurrenzkampf die Produkte, die
Produktionsinstrumente und die
Produktionsverhältnisse fortwährend «revolutionieren».

«Alle festen eingerosteten
Verhältnisse mit ihrem Gefolge von altehrwürdigen

Vorstellungen und Anschauungen
werden aufgelöst, alle neugebildeten veralten,

ehe sie verknöchern können. Alles
Ständische und Stehende verdampft ...»



Diese Revolutionierung aller
«gesellschaftlichen Verhältnisse» heisst heute:
Flexibilisierung, Deregulierung,
Privatisierung, ja Entstaatlichung des Staates,
soweit dieser als Sozialstaat ein «anderes
Band zwischen Mensch und Mensch
übriggelassen (hat) als das nackte Interesse».

Die Globalisierung verhilft der
Bourgeoisie zu ihrer einzigartigen Machtstellung.

Je globaler der Absatzmarkt für ihre
Produkte wurde, umso mehr «entwickelte
sich die Bourgeoisie, vermehrte sie ihre
Kapitalien, drängte sie alle vom Mittelalter
her überlieferten Klassen in den Hintergrand»

Die hässliche Kehrseite dieser
Entwicklung ist das Geld als Mass aller Dinge.
Es liest sich wie eine Vorschau auf den

Shareholder-Kapitalismus, wenn das K.M.
die «revolutionäre Rolle» der Bourgeoisie
mit den Worten analysiert, sie habe «die
persönliche Würde in den Tauschwert
aufgelöst und an die Stelle der zahllosen
verbrieften und wohlerworbenen Freiheiten
die eine gewissenlose Handelsfreiheit
gesetzt», «die buntscheckigen Bande, die den
Menschen an seinen natürlichen Vorgesetzten

knüpften, unbarmherzig zerrissen und
kein anderes Band zwischen Mensch und
Mensch übriggelassen als das nackte Interesse,

als die gefühllose <bare Zahlung>».

Vom Klassenstaat zum Sozialstaat -
und zurück?

Die Analyse der Klassengesellschaft ist
auch eine solche des politischen Systems:
Im «modernen Repräsentativstaat»
erkämpfte sich die Bourgeoisie ihre
«ausschliessliche politische Herrschaft». Hier
ist die «moderne Staatsgewalt» nur noch
«ein Ausschuss, der die gemeinschaftlichen

Geschäfte der ganzen Bourgeoisklasse
verwaltet». Was heisst das, wenn die

Bourgeoisie selbst eine globale und insofern

«vaterlandslose» Klasse geworden ist?
Dann reduziert sich ihr Interesse an den
Nationalstaaten darauf, sie gegeneinander
auszuspielen. Sie profitiert vom «Wettbewerb»

um «Standortvorteile», die an nichts
anderem gemessen werden als an der Pro-
fitmaximierung auf der einen und der

Steuerminimierung auf der andern Seite.
Soweit der Staat sich auf dieses Spiel ein-
lässt und nur noch um die Standortgunst
des Kapitals buhlt, ist er wirklich nichts
anderes mehr als die Verwaltung der
«gemeinschaftlichen Geschäfte» der globalen
und insofern «ganzen Bourgeoisklasse».

Es gab wohl eine Zeit der «sozialen
Marktwirtschaft», des «sozialen
Friedens», der «sozialen Demokratie», die ein

- wenn auch prekäres - Gleichgewicht
zwischen den Klassen schuf. Marx und
Engels hatten nicht bedacht, dass die
Gegenmacht der Arbeiterklasse der Bourgeoisie

eine Reihe von Konzessionen abringen
könnte, die den Kapitalismus vorübergehend

bändigen und stabilisieren würden -
von der antizyklischen Konjunkturpolitik
bis zu den Errungenschaften des Sozialstaates

und bis zum deutschen
Mitbestimmungsmodell. Die Existenz der Sowjetunion

und des real existierenden Sozialismus

taten ebenfalls ihre Wirkung: Sowenig
attraktiv diese kommandowirtschaftlichen
Modelle waren, die Bourgeoisie sah sich
dennoch gezwungen, nicht nur in das eigene

Kapital, sondern auch in die Menschen
zu investieren, um ihnen das «eigene»
System als gerechter erscheinen zu lassen.

Dass der Sozialstaat nicht auf der
Vernunft eines sozialethisch aufgeklärten
Bürgertums beruhte, sondern auf der zumindest

latenten Angst vor einem Systemwechsel,

zeigt die Entwicklung seit 1989. Die
NZZ plaudert's aus der neoliberalen Schule:

Ein Leitartikel mit der Überschrift
«Später Nachruf auf die Sowjetunion»
(28729.12.96) freut sich, «die soziale
Herausforderung, welche die Sowjets lanciert
hatten», sei jetzt «hinfällig». Im
Systemwettbewerb mit den sozialistischen Staaten
habe der Kapitalismus noch beweisen müssen,

«dass die eigene Seite dem Einzelnen
auch an sozialem Schutz unvergleichlich
mehr bot». Heute sei dieser Wettbewerb
«nicht einmal eine Erinnerung mehr wert».

Das Ende der Sowjetunion wäre damit
auch das Ende des westlichen Sozialstaates
und der Wiederbeginn der vom K.M.
prognostizierten Entwicklung. Marx und
Engels haben die Strukturgesetze des Kapita-

241



lismus entdeckt, die durch den realen
Sozialismus und die westliche Sozialdemokratie

nur vorübergehend gehemmt wurden.

Nach dem realsozialistischen Umweg
von Kapitalismus zu Kapitalismus und
dem sozialstaatlichen Intermezzo in den
westlichen Demokratien kann sich die
Globalisierung von Kapital und Markt auf dem
von Marx und Engels vorgezeichneten
Weg entwickeln. Nach dem Ende des
Marxismus als Bewegung bestätigt sich der
Marxismus als Analyse...

«Die ganze bisherige Aneignungsweise
abschaffen»

Das K.M. sieht im Kapitalismus den
«Hexenmeister, der die unterirdischen
Gewalten nicht mehr zu beherrschen vermag,
die er heraufbeschwor». Nannten Marx
und Engels als Beispiel die zyklischen
Handelskrisen, so würden sie heute auf die
Krisenanfälligkeit der Finanzmärkte
hinweisen, die sich staatlicher Kontrolle
weitgehend entziehen und jederzeit die ganze
Weltwirtschaft in den Strudel eines
Börsencrash ziehen können. Zu den
«unterirdischen Gewalten» gehört insbesondere
auch der Konzentrationsprozess der
Wirtschaft, der die Existenz der «kleinen
Mittelstände», der «kleinen Industriellen»
oder der «Handwerker und Bauern»
zerstört und das Kapital in immer weniger
Händen vereinigt. So sprengten die
Produktivkräfte die «bürgerlichen
Eigentumsverhältnisse», weil diese zu «eng geworden»

seien, «um den von ihnen erzeugten
Reichtum zu fassen».

Das Proletariat ist für das K.M. die
Klasse, die objektiv in der Lage wäre, die
Produktivkräfte gesellschaftlich zu besitzen,

zu bestimmen und zu entwickeln. Das
Proletariat ist aber auch gezwungen, diese
Revolution durchzuführen, will es nicht am
absehbaren Pauperismus - am kollektiven
Abstieg zu lauter working poor, wie wir
heute sagen würden - zugrunde gehen.
«Die Proletarier haben nichts in ihr zu
verlieren als ihre Ketten. Sie haben eine Welt
zu gewinnen.» Die Geschichte des Kapitalismus

ist zugleich eine «Geschichte der

Empörung der modernen Produktivkräfte
gegen die modernen Produktionsverhältnisse,

gegen die Eigentumsverhältnisse».
Um diese Empörung in die Revolution
überzuführen, gibt es erstmals in der
Geschichte die «proletarische Bewegung».
Sie ist «die selbständige Bewegung der
ungeheuren Mehrzahl im Interesse der
ungeheuren Mehrzahl».

Das Wesen der proletarischen Revolution

liegt in der Überwindung der bisherigen

Produktions- oder Eigentumsverhältnisse:
«Die Proletarier können sich die

gesellschaftlichen Produktivkräfte nur
erobern, indem sie ihre eigene bisherige
Aneignungsweise und damit die ganze bisherige

Aneignungsweise abschaffen.» Es

folgt die Forderung, «Kapital in
gemeinschaftliches, allen Mitgliedern der Gesellschaft

angehöriges Eigentum» zu verwandeln.

Verstaatlichung ist hier nicht das Ziel,
sondern gehört nur gerade zu jenem «ersten
Schritt», in dem das Proletariat die «politische

Herrschaft» übernimmt und dazu
benutzt, «alle Produktionsinstrumente in den
Händen des Staates, d.h. des als herrschende

Klasse organisierten Proletariats, zu
zentralisieren und die Masse der
Produktionskräfte möglichst rasch zu vermehren».
Nach diesem «ersten Schritt» würden die
Klassenunterschiede verschwinden und
mit ihnen die Staaten als Instrumente der
Klassenherrschaft. Das Ziel aber wäre die
Verwirklichung jener grossen Utopie, die
das K.M. in die Worte fasst: «An die Stelle
der bürgerlichen Gesellschaft tritt eine
Assoziation, worin die freie Entwicklung
eines jeden die Bedingung für die freie
Entwicklung aller ist.»

Leider ist der Sozialismus, sofern er den
«ersten Schritt» überhaupt getan hat, nicht
über ihn hinausgekommen. Der sozialistische

Staat erschien als Gesamtkapitalbt,
der keiner demokratischen Kontrolle
bedurfte. Die Sozialisierung der Produktionsmittel

ging nicht mit ihrer Demokratisierung

einher. Die in Staat und Partei
akkumulierte Macht widerspiegelte auch
nicht die Diktatur des Proletariats, wenn
anders dieses «die ungeheure Mehrzahl»
der Menschen umfasst hätte. Der Sozialis-

242



mus, der sich für «real existierend» hielt,
funktionierte bestenfalls für die Menschen,
nicht aber durch die Menschen. Es fehlte
ihm an demokratischen Partizipationsrechten

in Staat und Wirtschaft. Es fehlte ihm
aber auch am Verständnis für die universalen

Errungenschaften der bürgerlichen
Revolution, wie insbesondere für die
Gewissens- und Religionsfreiheit, die
Meinungs- Presse- und Versammlungsfreiheit.
Es fehlte ein Kommunistisches Manifest,
das diese Orientierung an Grundwerten
und Grundrechten geboten, den Sozialismus

an Ethik gemessen und nicht einfach
mit ihr identifiziert hätte. Das Manifest von
1848 propagierte Methoden zur Überwindung

des Kapitalismus, die nur wieder auf
den Sieg einer Klasse setzten - in der
Meinung, dass der letzten unterdrückten Klasse
die Aufgabe einer gesamtmenschheitlichen
Emanzipation wie von selbst zufiele.

Marxismus als (ethische) Utopie

Das K.M. hält nichts von Moral, von
Ideen, Prinzipien oder «ewigen Wahrheiten,

wie Freiheit, Gerechtigkeit usw.» Solche

Begriffe enthalten «ebenso viele
bürgerliche Vorurteile, hinter denen sich ebenso

viele bürgerliche Interessen verstecken».
Selbst die «Gewissens- und Religionsfreiheit»

ist nur ideologischer Überbau der
revolutionären Bourgeoisie, Ausdruck ihres
Interesses an der «freien Konkurrenz» im
Bereich der Ideen. Nicht weniger als über
den utopischen Sozialismus mokierte sich
das K.M. über den «pfäffischen Sozialismus»

oder den «christlichen Sozialismus»
und spielte damit das Spiel reaktionärer
Kirchenleitungen, die genauso dachten...

Ob dieser Kritik an allem, was nicht als
«Wissenschaft» daherkam, ging die Ethik
verloren oder vergessen, die dem K.M.
letztlich zugrunde lag. Was, wenn nicht
einen ethischen Vorwurf richtete das K.M.
an die Adresse der Bourgeoisie, wenn es ihr
vorwarf, sie habe «die persönliche Würde
in den Tauschwert aufgelöst»? Ernst Bloch
war einer der wenigen, die sich um die
«Rettung der Moral» - so der Titel eines
Aufsatzes von 1937 - bemühten. Wenn

Sozialismus, gar Kommunismus das ist,
«was man unter dem Namen Moral so
lange vergebens gesucht hat», dann gilt
auch umgekehrt, dass Sozialismus, gar
Kommunismus an das gebunden ist, was
«Moral» bedeutet. Am Massstab der
«persönlichen Würde» versagte nicht nur die
Bourgeoisie, sondern auch der Sozialismus,

der sich bis 1989 auf das K.M. berief.
Heute ist der Marxismus selbst utopisch

geworden. Auf die Vernunft in der
Geschichte ist weniger denn je Verlass. Aber
auch das Proletariat hat aufgehört, Subjekt
einer gesamtmenschheitlichen Befreiung
zu sein. Es steckt in der «Globalisierungsfalle»,

wird Opfer des «Standortwettbewerbs»,

des damit verbundenen Lohn- und
Sozialabbaus und jener «Konkurrenz unter
den Arbeitern selbst», die schon nach dem
K.M. der «Organisation der Proletarier zur
Klasse» im Wege stand. Oder das Proletariat

wird schlicht wegrationalisiert: statt
ausgebeutet nicht einmal mehr gebraucht.

Utopisch geworden ist der Marxismus,
weil er keinen «Topos» mehr hat, keinen
Ort, der «wissenschaftlich» verifizierbar
wäre. Die Analyse des Kapitalismus, so
unverzichtbar sie noch immer oder erst
recht wieder ist, verändert für sich allein
rein gar nichts. Hinzu kommen muss die
Ethik, z.B. mit jenem von Marx selbst
beschworenen «kategorischen Imperativ»,
«alle Verhältnisse umzuwerfen, in denen
der Mensch ein geknechtetes, ein verlassenes,

ein verächtliches Wesen ist». Aber
auch Ethik ist kein «Topos», wenn nicht
Menschen da sind, die das Bedürfnis
zusammenführt, nicht den Kapitalismus,
sondern die Solidarität zu globalisieren. Die
Weltwirtschaft verfügte jedenfalls über
genügend Ressourcen, um allen Menschen
auf dem Globus ein Leben in Würde zu
ermöglichen. Fällig wäre ein neues Manifest,

das vom «kategorischen Imperativ»
ausginge, aber auch von den unabgegolte-
nen Trikolorewerten der Freiheit, der
Gleichheit und der Solidarität. Sie im Kontext

einer marxistischen Analyse zu
konkretisieren, wäre die Aufgabe eines neuen
Sozialismus. Auch der Marxismus wird
ethisch sein, oder er wird nicht sein.

243


	Zeichen der Zeit : 150 Jahre Kommunistisches Manifest

