
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 7-8

Artikel: Weiberwirtschaft - Subsistenzperspektive - Wissenschaft vom Haushalt
: drei Denkansätze für eine andere Wirtschaftsordnung

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144121

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144121
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ina Praetorius

Weiberwirtschaft - Subsistenzperspektive ¦

Wissenschaft vom Haushalt
Drei Denkansätze für eine andere Wirtschaftsordnung

Dass es der Sinn der Wirtschaft sei, die menschlichen Bedürfnisse zu befriedigen, ist im
Prinzip zwar allgemein anerkannt. Anders entwickelt sich aber der sogenannte Weltmarkt,
der immer mehr Armut und Unfreiheit verursacht. Ina Praetorius hält denn auch nichts
von den Heilsversprechen der Priester dieses globalen Marktes. Sie sucht dem Denkfehler
aufden Grund zu gehen, der zum unrealistischen Bild einer «Welt als Markt» geführt hat
und uns veranlasst, die schlimmsten Absurditäten für den natürlichen Laufder Dinge zu
halten. Dabei zeigt sich, dass die Ökonomiekritik, die heute notwendig ist, eng mit der
Geschlechterfrage zusammenhängt. Die Autorin stellt drei zukunftsweisende Denkansätze
vor: das Projekt Weiberwirtschaft, an dessen Entwicklung sie selbst mitarbeitet, die
Subsistenzperspektive der Bielefelder Soziologinnen und die Wissenschaft vom Haushalt.
Diese drei Ansätze decken nicht den gesamten Bereich der feministischen Ökonomie ab,
der sich in der letzten Jahren lebhaft entwickelt hat. Doch wird in diesen drei Ansätzen der
gemeinsame Perspektivenwechsel deutlich, denfeministische Ökonomie vollzieht, obwohl
die Theoretikerinnen verschiedenen Generationen angehören und an verschiedene
Begriffswelten anknüpfen. Red.

Das Heilsversprechen des «freien
Marktes»

Die Wirtschaft spinnt. Ich meine: das,
was sich «Wirtschaft» nennt, was aber
seinen Zweck längst nicht mehr erfüllt. Der
Zweck der Wirtschaft wäre: die Bedürfnisse
der Menschen zu befriedigen, die auf dieser
Erde leben oder in Zukunft leben wollen.

Da verdient einer Millionen, ohne irgend
etwas zu tun, das man als nützlich oder gar
notwendig bezeichnen könnte. Da wirkt
eine Frau von früh bis spät in ihrem
Familienhaushalt, und muss sich abends von
einem wohlmeinenden Fernsehmoderator
erklären lassen, die Frauen sollten nun endlich

in den Arbeitsprozess integriert werden.

Da tun Millionen von Frauen und
Männern in einem Land der Dritten Welt
täglich ihreArbeit, und eines Morgens können

sie für den Lohn, den sie dafür bekommen

nur noch die Hälfte kaufen. Da erzählt
man uns bis zum Überdruss von der Freiheit

der Konsumentin und von ihrer gros-

?on

sen Macht, wirtschaftliche Entscheidungen
zu beeinflussen, und wirft dann gentechnisch

veränderte Nahrungsmittel auf den
Markt, die keine Konsumentin will. Da
nennt man es «Wirtschaftskrise», wenn die
Produktionszahlen der Autoindustrie
stagnieren, aber «Hochkonjunktur», wenn die
Atemluft knapp wird. Da besitzen die
dreihundert reichsten Leute der Welt beinahe
so viel wie die drei Milliarden ärmsten.1

Über all die Verrücktheiten dieser
sogenannten Wirtschaft scheint eine Art
Priesterkaste zu wachen, die durch regelmässige

Verlautbarungen dafür sorgt, dass uns
der Glaube nicht abhanden kommt. Das
Credo, das uns über sämtliche Kanäle der
Mediengesellschaft in ausdrücklicher oder
verschlüsselter Form ständig erreicht,
macht aus dem, was ich als Widersinn
wahrnehme, eine Heilslehre: Wir alle sollen

noch mehr produzieren, schneller,
effizienter und kreativer werden. Dabei ist ein

grosser Teil derer, die produzieren könnten,
per Erwerbsarbeitslosigkeit aus der Mög-



lichkeit zu produzieren längst ausgeschlossen.

Und der Rest arbeitet sich schon heute
fast zu Tode. Wir sollen aber auch alle
mehr konsumieren, genüsslicher und
verschwenderischer werden. Dabei ist längst
bekannt, dass unser westlicher Lebensstil,
wenn wir so weitermachen, in wenigen
Jahrzehnten die natürlichen Ressourcen
dieser Erde aufbrauchen wird. Trotz
alledem: Die Welt soll ein einziger grosser
«Markt» werden, auf dem wir alle, sechs
Milliarden Menschen, gegeneinander
konkurrieren, jeder und jede als ein ständig
sich bereicherndes und grenzenlos-lustvoll
konsumierendes Individuum.

Ich glaube nicht mehr an die Heilsversprechen

der Priester des freien Marktes.
Vielmehr gehe ich in diesem Text davon
aus, dass mit dem, was sich heute
«Wirtschaft» nennt, grundsätzlich und im Kern
etwas nicht in Ordnung ist.

Die androzentrische Verkehrung

Natürlich sind es verschiedene Gründe,
die dazu beigetragen haben, dass sich die
Wirtschaft zu dem absurden Theater
entwickelt hat, das sie heute ist. Am Grund
aller dieser Gründe liegt aber die
androzentrische symbolische Ordnung, d.h. ein
jahrhundertealtes geschlechtsspezifisches
Wahrnehmungs- und Bewertungssystem,
das uns allen, Männern wie Frauen,
vorschreibt, was wir wichtig und unwichtig,
wertvoll oder minderwertig finden sollen.
Im gängigen wirtschaftskritischen Diskurs
etwa der Linken, der Grün-Alternativen
oder der Wirtschaftsethik wird die
androzentrische Ordnung als Ursache
ökonomischer Fehlentwicklung im allgemeinen
nicht erkannt. Das ist kein Zufall, sondern
beruht selbst auf einem androzentrischen
Dogma: dem Glaubenssatz nämlich, dass

Geschlechterfragen Frauenfragen und also
unwichtig sind.

Die sogenannte Frauenfrage hat sowohl
für den ökonomischen Mainstream als
auch für den Grossteil seiner männlichen
Kritiker im Kern nichts mit allgemeinen
Wirtschaftsfragen zu tun.2 Sie wird entweder

- konservativ - durch den Einschluss

der Frauen in die sogenannt vorökonomischen

Bereiche Ehe und Familie oder -
«fortschrittlich» - durch Anpassung der
Frauen an den Standard des erwachsenen
arbeitsfähigen Mannes «gelöst». Nicht nur
das Analyseinstrument Androzentrismus,
sondern das Wort selbst ist noch immer
weitgehend unbekannt.3

Die androzentrische symbolische
Ordnung ist in jener Gesellschaft zu ihrer
klassischen Ausprägung gelangt, die viele als
«Wiege unserer abendländischen Kultur»
bezeichnen: in der griechischen Antike. In
Athen brachten Frauen die Kinder zur Welt
und sorgten für sie, wie überall in der Welt.
Darin liegt kein Problem. Das Problem
beginnt dort, wo eine Gruppe privilegierter
Männer, freie Polisbürger, die sich
«Philosophen» nennen, die Tätigkeiten der
Menschen aufeine bestimmte Weise zu klassifizieren

und zu bewerten beginnen. Was der
alltäglichen Aufrechterhaltung von Leben
dient, das Kochen, Putzen, Waschen,
Kinderhüten usw., das, was Frauen und Sklaven

tun, wird als niedriges, im Grunde
menschenunwürdiges, unfreies Funktionieren
gedeutet. Wahre Menschlichkeit entfaltet
sich erst jenseits bzw. oberhalb des Reiches
der Notwendigkeit: dort, wo freigestellte
Bürger, gesättigt, geputzt und in Ruhe
gelassen von Ehefrauen und Sklavinnen, über
Gott und die Welt nachdenken. Der Gipfel
des Menschlichen ist die Theoria, die zweckfreie

Betrachtung derWelt, ein Bereich, den
die privilegierten Männer exklusiv für sich
beanspruchten. Freiheit wurde als Gegensatz

zu Notwendigkeit begriffen und - als
reiner Genuss, reine Kontemplation und
reines Denken - mit «Männlichkeit»
zusammengedacht. An diese primäre
Gegenüberstellung von männlicher Freiheit und
weiblicher Notwendigkeit schloss sich und
schliesst sich bis heute ein weltumfassendes

Bewertungssystem an. Diese Ordnung
der Dinge, die androzentrische Ordnung, ist
uns derart geläufig geworden, dass wir sie
häufig mit der Natur selbst verwechseln.

Das Grundelement der Ordnung ist eine
Art begriffliches Ehepaar: Freiheit ist das
Höhere und männlich, Notwendigkeit ist
das Niedere und weiblich. Analog verhal-

201



ten sich zueinander: Rationalität und
Emotionalität, Gott und Welt, Kultur und Natur,
Geist und Körper, Öffentlichkeit und
Privatheit, Ökonomie und Soziales, Subjekt
und Objekt, Produktion und Reproduktion,
Wissenschaft und Glaube, Geld und Leben.
Das Verhältnis ist stets dasselbe: Der Mann
Gott herrscht über die Frau Welt, die wichtige

Ökonomie dominiert das nebensächliche

«Soziale», die männliche Wissenschaft
macht sich die weibliche Natur zunutze,
Vernunft ist wichtiger als Gefühl. Usw.

Mit realen Frauen und Männern hat dieses

stereotype Bewerten nichts zu tun. Deshalb

können wir heute, eingezwängt in
androzentrische Dualismen, auch nicht sagen,
was Frauen und Männer wirklich sind. Wir
können z.B. nicht entgegenhalten, Frauen
seien «in Wirklichkeit» die besseren,
tüchtigeren oder vernünftigeren Menschen,
denn das wäre eine schlichte Umkehrung
der androzentrischen Fehleinschätzung.
Was Frauen und was Männer sind, ist,
abgesehen von einigen biologischen Differenzen,

unbekannt, denn was wir wissen, wissen

wir durch Sprache und Überlieferung.
Unsere Sprache und unsere Überlieferung
sind aber androzentrisch verseucht.

Was sich dennoch sagen lässt, ist dies:
Männer haben mit der Erfindung des
Androzentrismus einen folgenschweren Fehler

gemacht. Und beide, Männer und Frauen,

sind anders als das, was wir über sie
gelernt haben. Frauen haben im Exil jedenfalls

nicht einfach blind funktionierend
ihren Dienst getan, wie Androzentriker sich
das vorstellen. Frauen haben vielmehr über
Jahrhunderte eine Kultur des Alltags
aufrechterhalten und gestaltet, während die
meisten Männer Höheres im Sinn hatten:
Krieg, Konkurrenz, Technologie, Hierarchie,

Theologie, Ideologie, Bürokratie,
Fussball usw. Mit der italienischen Denkerin

Adriana Cavarero nenne ich deshalb die
Frauen ein «ungedachtes Vorhandensein»4.

Androzentrismus und moderne
Wirtschaft

Im modernen Kapitalismus - wie übrigens

auch im vermeintlich so anderen

Sozialismus - sind weiterhin diejenigen
Tätigkeiten, die sich am weitesten von
alltäglichen Notwendigkeiten entfernt haben,
am höchsten angesehen, denn sie gelten als

«frei» und als «das Höhere». Deshalb
gemessen diejenigen, die solche Tätigkeiten
ausüben, am meisten gesellschaftliches
Ansehen, und in vielen Fällen verdienen sie
auch überdurchschnittlich viel: die Spekulanten,

Bankiers, Manager, Wissenschaftler,

Priester, Ingenieure, Ideologiekonstrukteure,

Militärs - noch heute eine zu
annähernd hundert Prozent männliche
Kaste von «höheren» Berufsleuten. Nichts
oder wenig verdienen dagegen diejenigen,
die ihre Lebenskraft unmittelbar für die
Aufrechterhaltung des Lebens verausgaben:

die Mütter und Hausfrauen, Bauern
und Bäuerinnen5, Sozialarbeiterinnen,
Erzieherinnen, Pflegende.

Durch diese im Kern verkehrte Bewertung

entsteht ein ständig wirksamer Sog
hin zu den «höheren», aber tendenziell
nutzlosen und letztlich zerstörerischen
Tätigkeiten. Die androzentrische
Bewertungsstruktur dient als Begründung: Weil
die Natur keine Achtung verdient, kann
man sie hemmungslos ausbeuten. Weil
Hausfrauen von Natur aus funktionieren,
bekommen sie kein eigenständiges
Einkommen. Weil Landwirtschaft dreckig ist,
soll man sie industrialisieren. Weil Wissenschaft

das Höchste ist, darf sie alles. Weil
Geld wichtiger ist als Leben, sind Kriege
legitim. Weil Freiheit höher steht als
Notwendigkeit, ist Luxus wichtiger als
Basisversorgung. Sinn wird zu Unsinn, das
ist vollkommen logisch - androzentrisch-
logisch.

Hätte sich die androzentrische Ordnung
nicht so tief und über so lange Zeit in unser
Denken und Empfinden eingeprägt, man
könnte uns nicht so leicht dazu bringen,
Absurditäten für den natürlichen Lauf'der
Dinge zu halten. Es ist ökonomisch
vollkommen unsinnig, dass Hausfrauen so oft
«nur» sagen, wenn sie beschreiben, was sie
tun: Ich bin nur Hausfrau, ich habe heute
nur geputzt, ich versorge nur meine
Kinder. In diesem «Nur» spiegelt sich unser

Gehorsam der herrschenden Ordnung

202



gegenüber. Der Androzentrismus, den vor
allem die Menschen der westlichen Welt
seit zweitausend Jahren von Kindesbeinen
an lernen, verstellt uns die Sicht auf die
Dinge, wie sie wirklich sind, und zieht so
die gesellschaftliche Entwicklung, aller
«Ethik»6 zum Trotz, ununterbrochen in die
falsche Richtung.

Weiberwirtschaft

Das Projekt Weiberwirtschaft7 setzt die
Kritik der androzentrischen Ordnung, wie
ich sie gerade entfaltet habe, voraus. Es
setzt eine Politik der Neubenennung des
Wirklichen jenseits verfestigter
Bewertungsmuster in Bewegung. Es geht darum,
jenseits des Androzentrismus zu sehen und
zu sagen, was ist.

Das Wort «Weiberwirtschaft» ist selbst
das erste Beispiel, wie dieser Prozess
gemeint ist: Ein Wort, das vor allem Männer
abwertend gebrauchen, wenn sie das
vermeintlich kopflose Gewurstel der Frauen in
ihren Wohnungen bezeichnen, bekommt
eine neue Bedeutung. Ein Wort, das für
androzentrische Denker mit Theorie absolut

nichts zu tun hat, wird zur Chiffre für
eine andersartige Theorie. Weiberwirtschaft

meint die Erforschung, Enttrivialisierung8

und Neubewertung dessen, was
Frauen tun und wie sie es tun, speziell unter
dem Aspekt der Ökonomie, d.h. der Frage,
wie damit menschliche Bedürfnisse befriedigt

werden.
Weiberwirtschaft ist kein ökonomisches

Modell, d.h. wir Weiberwirtschaftlerinnen
haben nicht den Anspruch, ein geschlossenes

Bild der Ökonomie der Zukunft zu
zeichnen. Es geht uns nicht darum, vom
Schreibtisch der Wissenschaft aus zu
entscheiden, wie genau in Zukunft das Geld
verteilt oder der Begriff «Arbeit» definiert
werden soll. Bezeichnenderweise sind es
nicht in erster Linie Ökonominnen;
sondern Theologinnen, Philosophinnen und
Sprachwissenschaftlerinnen, die
Weiberwirtschaft erfunden haben. Sie setzen auf
die Macht der Sprache und auf die politischen

Veränderungen, die durch ein öffent-
lich-wertsetzendes Sprechen von Frau zu

Frau in Gang kommen. Frauen beginnen
das, was sie täglich tun, als wertvoll zu
erkennen, es durch einen widerständig-
kreativen Sprachgebrauch den Strategien
der Trivialisierung zu entziehen. Gleichzeitig

erkennen sie die vermeintlich höhere
Sphäre der Männlichkeit nicht mehr als
Massstab an: Sie «entuniversalisieren» und
«entmythologisieren» sie. So brechen sie
mit jedem Satz, den sie zueinander sagen,
den Sog, der uns alle in die verkehrte Richtung

zieht.
Dieser Text, zum Beispiel, ist

Weiberwirtschaft: Ich, Frau, Theologin, nicht
Ökonomin, schreibe über Ökonomie. Vom
ersten Wort an setze ich als Massstab nicht
den offiziellen Expertendiskurs über «die
Wirtschaft», sondern meine Wahrnehmung,

die mir sagt, dass das aktuelle
Wirtschaftsgeschehen nicht «rational» und
sinnvoll, sondern zweckentfremdet ist.
Schon indem ich als Theologin über
Wirtschaft rede, ohne mich dafür zu entschuldigen

oder meine mangelnde Sachkenntnis
zu beklagen, setze ich den herrschenden
Massstab ausser Kraft. Dann, indem ich
eine Reihe von Absurditäten aufzähle statt
mich vor «Leistungen» zu verbeugen.
Dann, indem ich mich nicht mit den
Experten der offiziellen Wirtschaftstheorie
auseinandersetze - noch nicht einmal
kritisch -, sondern mit Frauen, die von ihrer
eigenen Erfahrung und ihren eigenen
Erkenntnissen und Forschungen her das Ganze

in Frage stellen. Und schliesslich, indem
ich jetzt sage, dass mir die herablassende
oder auch onkelhaft wohlwollende Kritik
der Experten, die ich zu erwarten habe,
gleichgültig ist.

Was mich interessiert, ist nicht die
Meinung derjenigen, die das Absurde verteidigen,

sondern das Wissen von Frauen, die
die Wirtschaft vom männlichen Kopf auf
weibliche Füsse stellen werden. Noch
konsequenter wäre ich vorgegangen, wenn ich
ganz am Anfang davon gesprochen hätte,
was Frauen alltäglich ohne Bezahlung tun
und inwiefern dieses Tun Wirtschaft ist.
Vielleicht werde ich in meinem nächsten
Text diesen Schritt auch noch gegangen
sein.

203



Subsistenzperspektive

Die sogenannte Subsistenzperspektive9
ist älter als das Projekt Weiberwirtschaft.
Sie wurde schon in den siebziger Jahren
von drei Sozialwissenschaftlerinnen, Veronika

Bennholdt-Thomsen, Maria Mies und
Claudia von Werlhof, entwickelt, die
damals alle in Bielefeld arbeiteten.10Die
Subsistenzperspektive ist deshalb auch unter
dem Namen «Bielefelder Ansatz» bekannt.

Die Subsistenzperspektive ist ein
ökonomisches Modell. Sie ist nicht, wie
Weiberwirtschaft, in erster Linie Sprachanalyse
und symbolische Politik, sondern
Gesellschaftskritik und gesellschaftlich-ökonomische

Alternative. Insofern ist sie typisch
für die erste Phase der Neuen Frauenbewegung,

in der weniger der Begriff der
«androzentrischen symbolischen Ordnung»
als Begriffe wie «Patriarchat» und «Sexismus»

dominierten. Während Weiberwirtschaft

viele Anregungen von postmoderner
Sprachphilosophie und dem italienischen
«Denken der Geschlechterdifferenz»
bekommen hat, entwickelt die Subsistenzperspektive

die Kapitalismus- und
Patriarchatskritik der Linken feministisch weiter.

Alle Subsistenzdenkerinnen verfügen
über ausgedehnte Erfahrungen in Ländern
der sogenannten Dritten Welt und arbeiten
mit Wissenschaftlerinnen aus Ländern des
Südens zusammen. Gerade aufgrund dieser
Erfahrungen widersetzen sie sich dem
«gespaltenen Blick auf hier die Erste, dort die
Dritte Welt»". Sie beziehen einen
bestimmten Standpunkt, von dem her sie das

globale Wirtschaftsgeschehen «von unten»
und als Ganzes in den Blick nehmen: Es ist
der Standpunkt der Kleinbäuerinnen, die
auf ihrem Land eine kleinräumige
Wirtschaftsweise praktizieren, die sich am
Lebensnotwendigen orientiert. Für diese
Wirtschaftsweise, die «Subsistenz», bilden
die begrenzten Bedürfnisse realer
Menschen das Zentrum wirtschaftlicher
Handlungen, sind die Güter der expandierenden
Konsumgesellschaft zweitrangig, da zum
grossen Teil überflüssig.

Die Subsistenz ist also eine reale Praxis
an realen Orten, von der her sich die ver¬

meintlich allgemeingültigen Normen der
Expansionswirtschaft nicht nur kritisieren
lassen, sondern die bereits alternative
Orientierungswerte bereitstellt. Grundlegend

ist die Erkenntnis, dass menschliche
Bedürfnisse nicht, wie die herrschende
Lehre behauptet, unendlich, sondern
begrenzt und also mit begrenzten Mitteln
befriedigbar sind.

Wie «Weiberwirtschaft» ist auch
«Subsistenz» ein Begriff, der für die herrschende

Wirtschaftstheorie negativ besetzt ist.
«Subsistenz» bedeutet hier die Armut und
Rückständigkeit der sogenannt
Unterentwickelten, die erst zur wahren geld-, profit-
und warenzentrierten Wirtschaftlichkeit
entwickelt und erzogen werden müssen.
Die Subsistenzperspektive wertet um:
Nicht die unersättliche zerstörerische
Anhäufung von totem Kapital und überflüssigen

Gütern ist erstrebenswert, sondern eine
Lebensform, die ein «Genug» kennt, die
also zum Glücklichsein nicht das scheinbar
grenzenlose Wachstum des «Immer mehr»
braucht. Die Subsistenzbäuerin ist nämlich
keineswegs elend und unzufrieden,
sondern selbstbewusst und voller Macht und
Lebensfreude, vorausgesetzt, ihre Lebensform

ist intakt und nicht bereits «hausfraui-
siert»12, d.h. vom kapitalistischen Patriarchat

vereinnahmt. Das belegen die vielen
Subsistenzgeschichten aus allen Teilen der
Welt, die die Forscherinnen erzählen.

Obwohl die Subsistenz auf einer sorgenden

und pflegenden Einstellung zur sozialen

und natürlichen Umwelt beruht und
insofern viel mit dem gemein hat, was wir
als «Hausarbeit» kennen, ist sie nicht identisch

mit Hausarbeit. Hausarbeit im
Patriarchat ist für die Bielefelderinnen vielmehr
eine spezifische Form kapitalistischer
Ausbeutung, die allerdings von männlichen
Theoretikern meist übersehen wird. Sie
entsteht, wenn Frauen die eigenständige
Verfügung über Land und Ressourcen
entzogen und ihre Arbeit für den Profit des
Lohnarbeiter-Ehemanns und des Kapitalisten

funktionalisiert wird. Subsistenz
dagegen meint eine Kombination aus haus-
fraulich-vorsorgender Einstellung und
wirtschaftlicher Eigenständigkeit. Sie wird

204



uns - sozusagen in reiner Form - vorgelebt
von selbständigen Kleinbäuerinnen, kann
aber - verstanden als ökonomisch-ethisches

Orientierungsmodell - von jeder
Frau in jeder Situation übernommen werden:

dadurch, dass wir unser Bewusstsein
von den Normen der Expansionswirtschaft
befreien, dass wir unsere Abhängigkeit
vom Geld schrittweise abbauen und uns an
den Massstäben der Subsistenz zu orientieren

beginnen: an individueller und regionaler

Selbstversorgung und an der Lebensfreude

des Genug.
Die Subsistenzperspektive will nicht

Tausch und Markt durch reine Selbstversorgung

ersetzen, aber den Markt und das
Geld aus der Mitte der Ökonomie und
unserer Aufmerksamkeit rücken. Die Mitte
der Wirtschaft ist nicht das tote Geld und
seine Vermehrung, sondern das Leben und
seine Erhaltung. Damit ist Subsistenz eine
zugleich neue und sehr alte, jahrhundertelang

bewährte Vorstellung von Wirtschaft.
«Landwirtschaft ist wichtiger als Industrie,
Eigenproduktion wichtiger als Handel.»13
Und: «Es macht keinen Sinn, mehr zu
arbeiten, wenn man die Dinge erzeugt hat,
die man braucht, um ein gutes Leben zu
führen.»14

Die Wissenschaft vom Haushalt

Die Wissenschaft vom Haushalt15 ist der
Denkansatz mit der längsten und verzweigtesten

Geschichte. Ich will nicht behaupten,

dass ich mich in ihr schon auskenne.
Ich habe ein paar Texte, besonders der
Giessener Professorin Rosemarie von
Schweitzer gelesen, und ich war im Herbst
1996 an einem Symposion der europäischen

«Home Economists» in Wien16. Die
entscheidende Erkenntnis an diesem
Symposion war, dass in einer Disziplin, die sich
als «ganz normale Wissenschaft» und nicht
als feministisch versteht, in der allerdings
der Frauenanteil in der Professorenschaft
signifikant hoch ist, vieles von dem, was
wir Feministinnen in den letzten Jahren
herausgefunden haben, auf präzise Art und
Weise vorgedacht ist.

Die Wissenschaft vom Haushalt17 hat

sich die Aufgabe gestellt, das Phänomen
«Haushalt» exakt zu beschreiben. Dieses
Anliegen stösst offensichtlich noch heute
in Kreisen der «höheren» Wirtschaftswissenschaft

- der Volks- und Betriebswirtschaft

- auf Strategien der Trivialisierung:
Es wird heruntergespielt und lächerlich
gemacht.18 Bezeichnend ist, dass ich selber,
obwohl ich mich seit Jahren mit feministischer

Ökonomie befasse, lange nichts von
der Existenz dieser Disziplin gewusst habe.
Dass die Hauswirtschaft heruntergespielt
wird, ist androzentrisch-logisch: Einen
Bereich, der dermassen banal und statisch ist
wie der Haushalt, kann der Androzentriker
nicht als theoriewürdig anerkennen. Hinter
der Trivialisierung verbirgt sich aber - wie
immer - die Angst, es könnten unliebsame
Wahrheiten an den Tag kommen, die die
Ordnung ins Wanken bringen. Tatsächlich
kommen solche Wahrheiten in der Wissenschaft

vom Haushalt ans Licht: Der Haushalt

ist nämlich keineswegs statisch und
uniform. Er ist ein höchst dynamisches
Gebilde mit einer grossen Variationsbreite,
das von denjenigen, die in ihm tätig sind,
differenziertes Können und ganzheitliche
Präsenz verlangt.

Wer sich vergegenwärtigt, wie schnell
die Bedürfnisse heranwachsender Kinder
sich verändern, wie dramatisch Prozesse
des Alterns ablaufen können, wie massiv
Krankheiten, Unfälle oder Beziehungskrisen

ins Gefüge Haushalt eingreifen, wie
Schule, Medien und Arbeitswelt in den
Haushalt hineinwirken und welche rigorosen

Forderungen die Gesellschaft an
«funktionierende» Schülerinnen, Schüler
und Erwerbstätige stellt, hat eine Vorstellung

von der Vielschichtigkeit des
Gegenstandes. Diese Komplexität ist es, die die
Wissenschaft vom Haushalt mit den
Methoden der Ökonomie, der Sozial- und
Kulturwissenschaften, der Psychologie u.a. zu
erfassen sucht. Dabei zeigt sich immer wieder,

dass der Haushalt die Grenzen
herkömmlicher Disziplinen sprengt. Eine
Hausarbeiterin ist eben alles gleichzeitig:
Psychologin, Ernährungsexpertin, Managerin,

Pädagogin, Köchin, Pflegerin, All-
tagsphilosophin - eine Trägerin hochkom-

205



plexer Fähigkeiten und Leistungen, die
täglich, nächtlich, stündlich im Gleichgewicht

gehalten sein wollen. Keine
Einzelwissenschaft reicht aus, um das Phänomen
Haushalt angemessen in den Blick zu
bekommen. Der Haushalt ist nicht
«vorwissenschaftlich», sondern stellt das selbstzufriedene

Disziplinengefüge androzentri-
scher Wissenschaft in Frage.

Je kenntnisreicher und selbstbewusster
die Wissenschaftlerinnen vom Haushalt
werden, desto lächerlicher wird die
androzentrische Vorgabe, der Haushalt sei eine
denkerisch uninteressante Naturressource.
Immer deutlicher wird auch, dass sich im
haushälterischen Handeln, selbst wenn es
nicht bewusst ökologisch gestaltet ist,
Ansätze einer alternativen Wirtschaftsethik
entdecken lassen": Der Haushalt orientiert
sich primär am Lebensnotwendigen statt an
Geld, praktiziert Vorsorge, statt sich nach
dem herrschenden Entsorgungsdenken zu
richten, und fördert Kooperation statt
Konkurrenz.20 Er ist es wert, nicht nur
empirisch-sozialwissenschaftlich, sondern auch
als Quelle einer lebensfreundlichen Ethik
erforscht zu werden.

Trotz der hervorragenden Arbeit, die die
Hauswirtschaft leistet, ist es bisher nicht
gelungen, in der Öffentlichkeit das B ild zu
korrigieren, die Haushalte seien dem
Marktgeschehen untergeordnete, abhängige

in erster Linie konsumierende Einheiten
ohne Eigendynamik. Dieser Schritt ist jetzt
notwendig: Es wird in den nächsten Jahren
darum gehen, die dominante Vorstellung
von der «Welt als Markt» durch die Vorstellung

von der «Welt als Haushalt» abzulösen

Denn die Idee, Warenproduktion, Handel

und Geldvermehrung seien die Mitte
der Wirtschaft, stösst definitiv an die Grenzen

dieser Welt. Wer dagegen die Welt als
Haushalt denkt, sieht ein sensibles,
begrenztes, gefährdetes Gefüge, in dem Kinder,

Alte, Kranke, Tiere, Pflanzen, Männer
und Frauen in ständig sich verändernden
Beziehungen zusammenleben. Dies, nicht
die Idee vom Nebeneinander ewig sich
bereichernder Individuen, ist ein realistisches
und also vernünftiges Bild der Welt, in der
wir auch in Zukunft leben wollen.21

Eine integrierte feministische
Wirtschaftspolitik zusammendenken

Die drei Denkansätze, die ich vorgestellt
habe, stammen aus verschiedenen Zeiten
und knüpfen an verschiedene Denkwelten
an. Die Wissenschaft vom Haushalt ist aus
der US-amerikanischen pragmatischen
Lehre der «home economics» herausgewachsen

und orientiert sich im
deutschsprachigen Raum an den nichtfeministischen

Diskursen der Sozial- und
Wirtschaftswissenschaften. Die Subsistenzperspektive

stammt aus den Anfängen der
Neuen Frauenbewegung und knüpft an
marxistische Terminologie an. Weiberwirtschaft

hat den derzeit dominanten Trend
des Feminismus zur postmodernen
Sprachphilosophie mitvollzogen und versteht sich
als symbolische Politik. Alle drei Ansätze
setzen sich aber kritisch auseinander mit
ihren jeweiligen begrifflichen Heimaten.

Unterschiedliche Begrifflichkeiten können

dazu verleiten, das Gemeinsame nicht
zu sehen, zumal in der herkömmlichen
Wissenschaft Kritik mehr gilt als Synthese,
da sie angeblich das Denken weiterbringt.22
Mir liegt aber daran herauszuarbeiten, wie
sich Denkansätze von Frauen, die
offensichtlich Gemeinsamkeiten aufweisen,
aber vorerst unverbunden nebeneinanderstehen,

gegenseitig befruchten und zu einer
gemeinsamen lebensfreundlichen Politik
verbinden lassen. Feministische Politik hat
nämlich bisher wenig davon profitiert, dass
sie der androzentrischen Gewohnheit,
gegenseitige Abgrenzung über Kooperation
zu stellen, gefolgt ist.

- Alle drei Ansätze nehmen ausdrücklich

zur Kenntnis, was Frauen - bezahlt
oder unbezahlt - in ihren Alltagen tun, und
sie definieren dieses Tun als Wirtschaft,
insofern es die Bedürfnisse von Menschen
befriedigt. Sie kommen also auf die
ursprüngliche und allgemein anerkannte

Definition von Wirtschaft zurück, derzufolge
Wirtschaft «eine Gesamtbezeichnung für
alle Massnahmen zur Bedarfsdeckung»23
ist. Von dieser Definition ist die gängige
Rede von der Wirtschaft - der neoliberale
Mainstream ebenso wie der Grossteil sei-

206



ner Kritiker - abgewichen. Alle drei
Denkansätze weisen also den Massstab zurück,
den die gängige - androzentrische -
Wirtschaftstheorie setzt, weil dieser Massstab
das Tun von Frauen als Naturressource
missversteht und so ein verzerrtes Bild von
Wirtschaft zur Norm erklärt.

- Alle drei Ansätze erklären das Leben
und seine Erhaltung zur Mitte der Ökonomie.

Primär ist, dass Menschen, gleichgültig
wie alt, wie gesund, wie leistungsfähig

sie sind, mit dem versorgt werden, was sie
zum Leben brauchen. Geld, Markt und
Handel sind sinnvoll, insofern sie diesem
Ziel dienen. Sie sind aber gegenüber den
grundlegenden Versorgungsaktivitäten
zweitrangig.

- Diesem Konzept von Wirtschaft
entsprechend kann «Gleichheit» nicht mehr
Ziel feministischer Politik sein. Denn der
Massstab für Gleichheit - der erwachsene
männliche Erwerbstätige - ist obsolet
geworden. Ziel der Wirtschaftspolitik ist
vielmehr, eine Wirtschaft, die aufgrund ihrer
androzentrischen Voraussetzungen zum
Absurdum und zur Gefahr für das
Allgemeinwohl verkommen ist, ins
Gleichgewicht zu bringen.

-Um diesem Ziel näherzukommen, ist
eine Abkehr von der androzentrischen
Ordnung notwendig. Die Bielefelderinnen
sprechen von der «Entkolonialisierung der
Hirne und Herzen»24. Die Weiberwirt-
schaftlerinnen nennen es «Arbeit am
Symbolischen» und Rosemarie von Schweitzer
spricht von einer «Modernisierung des
Weiblichen ohne Anleitung durch den
Männlichkeitswahn»25.

Über dieses grundsätzliche Plädoyer
hinaus setzen die drei Modelle, was die
konkrete politische Umsetzung angeht,
unterschiedliche Schwerpunkte. Die
Hauswirtschaft treibt die Reformulierung andro-
zentrisch ausgeschlossener Wirklichkeiten
in Terminologien klassischer Wissenschaft
voran und scheint auf herkömmliche politische

Gremienarbeit, z.B. im Rahmen der
regelmässig erscheinenden «Familienberichte»

der deutschen Bundesregierung, zu
setzen. Die Subsistenzperspektive
empfiehlt eine variantenreiche Politik der An¬

näherung an individuelle und regionale
Selbstversorgung und erzählt dazu die
unterschiedlichsten Geschichten: Urban
Gardening, Politik des Einkaufskorbes,
Landkooperativen, Anknüpfung an traditionelle
kleinbäuerliche Strukturen u.a.m. Für
Weiberwirtschaft ist die Arbeit am Symbolischen

eine Politik, die überall, in jedem
Hier und Jetzt beginnt, wenn Frauen anders
zu sprechen, Autorität zu übernehmen und
einander zu achten beginnen. Zentral sind
hier alle Bereiche, wo Sprache wirkt: die
Medien, die Wissenschaft, Religion, Kultur,

Bildung, Gesetzgebung, Alltagsgespräche

usw.
Diese unterschiedlichen Schwerpunktsetzungen

schliessen sich nicht aus,
sondern ergänzen einander. Denn sie beruhen
auf vergleichbaren denkerischen Grundlagen.

Im übrigen ist damit das Spektrum
feministischer Wirtschaftspolitik noch
nicht ausgeschöpft. In der Schweiz arbeiten

z.B. die Frauen der «Aktion Finanzplatz

Schweiz-Dritte Welt» und des
«Frauenrates für Aussenpolitik» an Fragen
internationaler Geldpolitik. In Kanada entwerfen

Frauen ein alternatives frauengerechtes
Staatsbudget.26 Zu diskutieren wäre, wie
laufende Projekte, die sich noch am
Paradigma der Gleichstellung orientieren und
die durch den Zusammenbruch der
androzentrischen Ordnung nicht einfach
überflüssig werden, anders gewichtet werden
können.

Eine integrierte Politik der Frauen für
eine zukunftsfähige Wirtschaftsordnung ist
in Sicht.

1 Peter Rottach, Wer ernährt die Massen?, in: Deutsches
Allgemeines Sonntagsblatt, 10.4.98.
2 Ein aktuelles Beispiel ist das Gespräch zwischen
Daniel Vasella und Christoph Vitali, in: Tages-
Anzeiger, 2.5.98: Die Frauenfrage kommt - wie so
oft - ausschliesslich in Gestalt der Frage nach der
(Nicht-)Karriere der Ehefrau vor.
3 Zu diesem Begriff vgl. z.B. den einschlägigen Artikel
im Wörterbuch der Feministischen Theologie, Gütersloh

1992.
4 Adriana Cavarero, Ansätze zu einer Theorie der
Geschlechterdifferenz, in: DIOTIMA, Philosophinnengruppe

aus Verona, Der Mensch ist zwei. Das Denken
der Geschlechterdifferenz, Wien 1989, S. 65-102, 85.

207



5 Der Begriff «Bauer» bzw. «Bäuerin» ist nicht zu
verwechseln mit dem modernen Industrielandwirt; vgl.
Veronika Bennholdt-Thomsen, Maria Mies, Eine Kuh
für Hillary. Die Subsistenzperspektive, München 1997,
Kap. III.
6 Zu einer Analyse der notwendigen Unwirksamkeit
androzentrischer Ethik vgl. Ina Praetorius, Weiblichkeit
als soziale Arbeit? Von der doppelten Moral zur Ethik
der Gegenseitigkeit, in: Dies., Skizzen zur feministischen

Ethik, Mainz 1995, S. 171-182.
7 Vgl. v.a. Heidi Bernhard Filli et al., Weiberwirtschaft.
Frauen - Ökonomie - Ethik, Luzern 1994.
«Weiberwirtschaft 2» ist in Vorbereitung und erscheint im
Herbst 1998 ebenfalls in Luzern.
8 Vgl. Ina Praetorius, Nicht trivial noch sentimental,
Ein Versuch über Enttrivialisierung als Methode in der
Frauenforschung, in: Dies., Skizzen, S. 58-65.
9 Vgl. Veronika Bennholdt-Thomsen, Maria Mies, Eine
Kuh für Hillary (Anm. 5).
10 Vgl. als Grundlagentext: Claudia von Werlhof, Maria

Mies und Veronika Bennholdt-Thomsen, Frauen, die
letzte Kolonie, Reinbek bei Hamburg 1983.
11 Eine Kuh für Hillary, S. 9.
12 Der Begriff «Hausfrauisierung» ist ein zentrales
Theorieelement der Subsistenzperspektive, vgl. ebd.,
Kap. 1.

13 Ebd., S. 67.
14 Ebd., S. 62.
15 Ich orientiere mich v.a. an: Rosemarie von Schweitzer,

Einführung in die Wirtschaftslehre des privaten
Haushalts, Stuttgart 1991.
16 Bundesministerium für Land- und Forstwirtschaft,
Gertraud Pichler (Hg.), Europa: Herausforderungen für
die Alltagsbewältigung. Hauswirtschaft als Basis für
soziale Veränderungen. Internationale Arbeitstagung
der IFE, 21.-23. Oktober 1997 in Wien.

17 Die Benennung des Fachs variiert: Wissenschaft
vom Haushalt, Hauswirtschaft, Home Economics,
Ökotrophologie, Haushalts- und Ernährungswissenschaft

u.a.
18 Vgl. Rosemarie von Schweitzer (Anm. 15), S. 30:
«Unverständnis, Glossen und Spott müssen die Ökotro-
phologen in der Bundesrepublik ertragen...»
19 Vgl. Maren Jochimsen, Ulrike Knobloch, Auf dem
Weg zu einer vorsorgenden Wirtschaftsweise. Ansatzpunkte

einer ethischen Erweiterung der ökonomischen
Methode, in: Heidi Bernhard Filli et al. (Anm. 7), S. 29-
40.
20 Ebd., S. 38.
21 Dass die Hauswirtschaft bereit ist, in diesem Sinne
Definitionsmacht zu ergreifen, zeigen die neueren Texte

von Rosemarie von Schweitzer, z.B.: Geschlechtersolidarität

und Modernität in der Familienforschung, in:
Gabriel von Karl et al. (Hg.), Modernität und Solidarität,

Freiburg im Breisgau, Basel, Wienl997, S. 29-37.
22 Ansätze zur Abgrenzung vom jeweils benachbarten
Modell finden sich in allen drei Denkansätzen: Vgl. die
Polemik der Bielefelderinnen gegen den postmodernen
Feminismus (Eine Kuh für Hillary, Kap. VIII), die
Abgrenzung Rosemarie von Schweitzers gegen die
Frauenforschung (Einführung, S. 323f.) und die
Bemühungen der Weiberwirtschaft, das Denken der
Geschlechterdifferenz gegen den früheren «sozialwissenschaftlichen»

Feminismus abzugrenzen (Heidi Bernhard

Filli et al, Einleitung).
23 Vgl. Art. Wirtschaft, in: Der Volksbrockhaus,
Wiesbaden 1965.
24 Eine Kuh für Hillary, S. 199.
25 Rosemarie von Schweitzer (Anm. 15), S. 56.
26 Vgl. Annette Hug, Geschlechterverhältnisse in der
Makroökonomie. Ein Tagungsbericht, in: Widerspruch
34, Dez. 1997, S. 192-195.

Mirfällt auf, dass die einst verstaubten Schriften von Karl Marx in den Buchhandlungen
wieder zuoberst auf dem Ladentisch liegen. Offenbar macht der von Ebner& Co. hoch-
gejubelte Shareholder value mehr und mehr Leuten Bauchweh.

(Nikolaus Senn, ehemaliger Präsident der ehemaligen SBG, in: Sonntags-Zeitung, 24.5.98)

Am meisten stört mich die Bedeutung, die dem Geld heute, insbesondere in den Führungsschichten,

zugemessen wird. Was sind dasfür Eliten, die ihren Selbstwert Überwiegendaus
ihren Einnahmen und ihrem Vermögen beziehen? Das ist eine sehr einseitige und mir
völlig verschlossene Einstellung zur Welt.

(Roman Herzog, in: DER SPIEGEL, 6.4.98)

Eine merkwürdige Verantwortungslosigkeit macht sich breit, so dass ich gelegentlichem
Zorn, besonders im Bereich derPolitik, vielfreieren Lauflasse als in den Jahren davor. Also
die Verbrecher in den Chefetagen auch bei Namen nenne: diese grosse Korruption, diesen
Rückfall des Kapitalismus in ein raubtierhaftes Verhalten, diesen Selbstzerstörungs-
prozess innerhalb der Chefetagen der Grosskonzerne, der sich Globalisierung nennt.

(Günter Grass, in: NZZ, 16./17.5.98)

208



in Bern, Madeleine May Kunin, einen
Brief. Darin fragte ich Frau Kunin, was sie
von solchen Geschäften halte, ob es
Bestrebungen in den USA gebe, dieses
Steuerschlupfloch zu stopfen, und ob es «ethisch
überhaupt vertretbar» sei, «dass amerikanische

Investoren und schweizerische
Gemeinwesen Millionensummen zu
Lasten Ihres Staates kassieren, ohne dass
dafür irgendeine Leistung erbracht werden
müsste».

Mit Datum vom 15. September bekam
ich von Frau Kunin eine Antwort, die meine

Bedenken bestätigte. Die Botschafterin
der USA schreibt, diese «Lease and lease
back»-Transaktionen gäben der Abteilung
für Steuerfragen in Washington Grund zu
Besorgnis (cause for concern). Auch werde
geprüft, welches Vorgehen in dieser Sache
angezeigt sei. Zu meiner Frage nach der
ethischen Seite des Geschäfts meint die
Botschafterin, zahlreiche Fachleute im
Finanzdepartement, aber auch in der Privat¬

wirtschaft hielten diese Transaktionen
für missbräuchlich (abusive). Schliesslich
bittet Frau Kunin um ergänzende
Informationen, die dem US-Finanzdepartement
bei der weiteren Verfolgung des Problems
helfen würden.

Ein Bericht der NZZ (30.9.98) über diese
Stellungnahme von Frau Kunin erregte
einiges Aufsehen. Aber nicht etwa in Zürich,
sondern in Bern. Über die Gründe kann ich
nur Vermutungen anstellen: In der Stadt
Zürich ist der Millionendeal schon
abgeschlossen, in Bern steht er unmittelbar vor
dem Abschluss. In Zürich stand er nie
öffentlich zur Diskussion, in Bern regte sich
sogar im Parlament der Widerstand.
Vielleicht ist in Bern aber einfach alles etwas
vernünftiger als in Zürich, sogar die SVP.
Deren kantonaler Finanzdirektor,
Regierungsrat Hans Lauri, verzichtet nämlich
auf Leasinggeschäfte. Sie würden von den
wirklichen Problemen der kantonalen
Finanzkrise nur ablenken.

I/IS

Zu Ina Praetorius:
Weiberwirtschaft -
Subsistenzperspektive -
Wissenschaft vom Haushalt
(NW 7-8/98)

Korrigierende Erfahrungen aus dem «realen
Sozialismus»

Genf, 7. August 1998
Liebe Ina,

mit Freude habe ich im Sommerheft der Neuen
Wege Deinen Artikel über feministische
Denkansätze in der Ökonomie gelesen und durchdacht.
Er hat mir in meinem eigenen Denken weiterge¬

holfen. Im Abschnitt «Androzentrismus und
moderne Wirtschaft» zählst Du alle möglichen
Absurditäten auf, die Kapitalismus und Staatssozialismus

produziert haben. Aus meiner Erfahrung
der sozialistischen Wirklichkeit - also des
«Realsozialismus» in der CSSR - möchte ich aber drei
Punkte erwähnen, die Deine Ausführungen ein
bisschen korrigieren:

1. Die Beziehung der Partei zur Intelligenz
war doppeldeutig. Einerseits war die Akademie
der Wissenschaften hoch angesehen, andererseits
begegnete man einem dauerhaften Verdacht der
Intelligenz gegenüber. Offiziell war die Schicht
der Arbeiter und Bauern hoch angesehen.

2. Die Priester und Pastoren genossen kein
hohes gesellschaftliches Ansehen und verdienten

305



im Durchschnitt sehr wenig. Absurd war und ist,
dass diese niedrigen Gehälter vom Staatsbudget
finanziert wurden und noch werden, weil der
Staat die Kirchen enteignet hat.

3. Obwohl die Hausfrauen, die mit kleinen
Kindern zuhause blieben, kein richtiges Einkommen

- nur ein kleines Subsistenzgeld - bekamen,
wurden sie im Alter entschädigt: Jedes Kind wurde

wie drei Jahre Erwerbsarbeit für die Altersversorgung

angerechnet. Mein Pensionsanspruch ist
also, zusätzlich zur Studienzeit und der Zeit, in
der ich erwerbstätig war, um neun Jahre gewachsen

für die Jahre, die ich zuhause mit unseren drei
kleinen Kindern verbracht habe. Die Altersgrenze

für Frauen lag bei 53 bis 57 Jahren, je nach
Zahl der erzogenen Kinder, bei 55 Jahren nach 20
Jahren Berufsarbeit für kinderlose Frauen.

Ich grüsse Dich herzlich und freue mich, wenn
das feministische Nachdenken über Ökonomie
intensiver und differenzierter wird.

Jana Opocenska

Der Sozialismus ist zu wenig
weit gegangen

Krinau, 7.September 1998
Liebe Jana,

es ist wahr: Nicht nur die Kapitalisten und ihre
neoliberalen Hoftheoretiker, sondern auch wir
Kritikerinnen des aktuellen Wirtschaftsgeschehens

tendieren dazu, Erfahrungen aus den
Jahrzehnten des «realen Sozialismus» in Mittel- und
Osteuropa einfach aus unserer Erinnerung zu
streichen. Meine Behauptung, der Kapitalismus
habe dieselben Absurditäten wie der «vermeintlich

so andere» Staatssozialismus produziert, ist
in diesem Sinne zu wenig differenziert. Dein
korrigierender Einspruch erinnert daran, dass die
sozialistischen Systeme, auch wenn sie vorerst -
aus unterschiedlichen Gründen - gescheitert
sind, in einigen Punkten weiter gekommen sind
als die westlich-kapitalistischen, dass der
vermeintlich eindeutige Fortschritt zu einem derzeit
fast allumfassenden Kapitalismus in einigen
Punkten also ein Rückschritt war.

Ich erinnere mich, dass in der Zeit kurz nach
dem Abbau der Berliner Mauer viele Ostdeutsche
das noch öffentlich zu sagen wagten. Inzwischen
hat man die Stimmen, z.B. der ehemals berufstätigen,

heute erwerbslosen Mütter, fast ganz zum
Schweigen gebracht: Wer auch nur ein einziges
gutes Haar lässt an der «alten DDR», gilt jetzt als
unbelehrbar nostalgisch, wenn nicht gar der
Subversion verdächtig. Demgegenüber ist es wichtig
festzuhalten: Zumindest ansatzweise und der
Absicht nach haben die Theoretikerinnen und zum
Teil auch die Praktikerinnen des Sozialismus an
androzentrischen Zweiteilungen der Wirklich¬

keit, wie der in höhere Kopf- und niedrige
Handarbeit, in wichtige «Produktion» und nebensächliche

«Reproduktion», gerüttelt, um deren Abbau
wir Frau-Denkerinnen uns heute bemühen. Deine
Erfahrungen mit dem offiziellen Respekt vor der
Arbeit der Mütter, der Arbeiter und Bauern zeugen

davon. Und es ist kein Zufall, dass die
feministische Ökonomiekritik heute fast durchweg
von (ehemals?) «linken» Frauen vorangetrieben
wird.

Allerdings stellen Frau-Denkerinnen inzwischen

einmütig fest, dass der Kardinalfehler
sozialistischer Theorie und Praxis darin besteht, die
Geschlechterfrage als nebensächliche «Frauenfrage»

abgetan, statt als grundsätzliche Andro-
zentrismuskritik ins Zentrum der Analyse gestellt
zu haben. Der Sozialismus ist also, unseren
Analysen zufolge, nicht zu weit, sondern zu wenig
weit gegangen. Viel moralisch guter Wille, zuviel
unreflektiertes männlich-militaristisches
Revolutionspathos und zuwenig kritische Einsicht in
die jahrtausendealten Mechanismen kollektiver
Männlichkeit haben sich zu einem Projekt
zusammengetan, das aus diesem Grund gescheitert
ist- nicht etwa, weil der Kapitalismus das bessere
System wäre. Ich wünsche mir deshalb, dass
das heute sehr lebendige Frau-Denken über die
Wirtschaft zu einer Denkbewegung wird, in der
Frauen aus dem ehemaligen «Ostblock», von
ihren Erfahrungen und ihren theoretischen Kenntnissen

des Sozialismus ausgehend, mitdenken.
Ich möchte Dir zum Schluss eine Episode

erzählen, die ich am 20. Mai dieses Jahres beim
zweiten europäischen Kongress des internationalen

Verbandes für Hauswirtschaft in Fribourg
erlebt habe: Eine schwedische Ökotrophologin
stellte ein hauswirtschaftliches Ausbildungsprojekt

vor, das sie in Russland entwickelt und
betreut. Sie erzählte von der «desolaten» Situation
der russischen Frauen und brachte dazu das
Beispiel einer Frau, die eine hauswirtschaftliche
Schulung absagen müsste mit der Begründung,
ihre einzige Kuh bekäme gerade ein Kalb. Ich
habe sie dann gefragt, welche Idee von der
Zukunft dieser Frau sie denn im Kopf habe, wenn sie
eine Ausbildung für sie organisiere. Konkret: Soll
die Frau ihre Kuh - ihre Subsistenzbasis -
behalten, oder soll sie in Zukunft alles, was sie
braucht, im Supermarkt kaufen, um «frei» zu
werden, zum Beispiel für hauswirtschaftliche
Schulung? Ebensowenig wie die schwedische
Referentin weiss ich eine schlüssige Antwort auf
diese Frage. Ich weiss nur, dass wir Frauen von
unseren vielen unterschiedlichen Erfahrungen
und Lebensweisen her noch viel darüber
nachdenken werden, was für uns Fortschritt, Entwicklung,

Freiheit und gutes Leben bedeuten.

Mit herzlichem Gruss
Ina Praetorius

306


	Weiberwirtschaft - Subsistenzperspektive - Wissenschaft vom Haushalt : drei Denkansätze für eine andere Wirtschaftsordnung
	Anhang

