Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 6

Artikel: Was meint eigentlich "Kulturdialog"?
Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144118

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

Was meint eigentlich «Kulturdialog»?

Der folgende Essay von Al Imfeld umkreist thesenartig die Begriffe der Kultur und des
Dialogs, um eine Antwort auf die Frage zu versuchen, was denn eigentlich unter « Kultur-
dialog» zu verstehen sei. Entgegen den «wissenschaftlichen» Erwartungen, die ein
solches Thema wecken mag, schreibt der Autor auf dem personlichen Hintergrund eigener
Erfahrung, wozu vor allem sein «Dialog mit Afrika» gehort. Vermeintlich gesicherte,
festgefiigte — oder festgefahrene — Positionen l0sen sich auf, wenn nur schon die Proble-
matik ihrer sprachlichen Vermittlung beziehungsweise Ubersetzung reflektiert wird. Oder
wenn sie von Gegensitzen ausgehen, die der Erfahrung nicht standhalten, etwa dem
Gegensatz von Gut und Bose, wenn er den Angehorigen bestimmter Klassen oder Staaten
zugeordnet wird. Oft sind sich anderseits schicht- und mentalititsspezifische Kulturen
quer durch verschiedene Linder und Kontinente naher als die Kulturen innerhalb dieser
Lander und Kontinente. Was wiederum besagt, dass alle Volker sich aus mehreren

Kulturen zusammensetzen und daher immer auch «multikulturelle» Volker sind.

Umgang mit einem Wort

Der «Umgang» war eine katholische
Tradition; er war eine Prozession iliber
Land, bei der man einige Stationen machte,
sang und betete, einige Gedanken mitbe-
kam, um beim Weiterwandern dariiber
nachzudenken. Da ging es nicht um Syste-
matik im modernen oder gar sogenannt
wissenschaftlichen Sinn. Es ging ums Um-
kreisen und damit ums Einkreisen.

Ich mochte auf einem personlichen Hin-
tergrund schreiben. Was ich selbst erfahren
habe, versuche ich selbstkritisch darzustel-
len und auch zu hinterfragen. Frither nannte
man so etwas unwissenschaftlich. Es durfte
bei Analysen ein man, aber kein ich geben.
Ich erachte solches heute als Kultur-Heu-
chelei.

Wer iiber Jahrzehnte hinweg einen «Dia-
log mit Afrika» versucht hat, kommt un-
weigerlich zu Fragen wie: «Mit wem wird
dieser Dialog gefiihrt und iiber was und
wozu denn eigentlich?» Aber schon lange
vor solchen Fragen kommt die Feststel-
lung, dass «Dialoge» meistens Podiumsge-
sprache oder Einladungen zu einem Auf-
tritt mit einer afrikanischen, einer latein-
amerikanischen oder einer anderen fremd-

180

Red.

landischen Band sind — ich denke an Gug-
genmusik.

Bei den Podiumsgesprichen — eine sehr
intellektuelle Form — beteiligen sich Auf-
geschlossene, die fragem mochten und
kaum wissen, was sie fragen konnten. Bei
der Musik ist es meist eine Flucht in ein
Gefiihl oder in eine eingebildete Kultur,
etwa so wie das Erleben eines Requiems
mit Orgelbegleitung zum Dies irae. Beim
Podium muss eine Person aus dem Siiden
mit dabei sein, wobei das Kriterium in der
Regel eine gewisse Deutschkenntnis ist.
Meistens ist es (so nimmt man an) gut,
wenn wenigstens ein Gegeniiber fremd,
schwarz oder gemischt ist: der Alibi-Neger.
Bei der Musik ist die ganze Beurteilung
noch fragwiirdiger.

Ich habe deshalb Podiumsgespréche auf-
gegeben, und zu Kultur-Konzerten gehe
ich nicht mehr um der Kultur willen.

I. Einkreisung des Begriffs

1. «Dialog» ist urspriinglich ans Wort
und somit an Sitze gebunden. Schon hier
beginnt die Schwierigkeit: Wer hat das er-
ste und wer das letzte Wort? Wer zuerst
redet, schafft und besetzt ein Feld, jeder



Satz gibt schon eine Stimmung und ein
Thema vor — und kreiert bereits entweder
Zustimmung oder Widerstand. Die Vorga-
be ist gegeben, der Dialog vorgespurt.

~ Beide oder alle Seiten konnten ihre Mei-
nungen oder Thesen schriftlich abfassen
und sie zu Beginn gegenseitig austauschen.
Doch habe ich selten — eigentlich nie — so
etwas erlebt. Voraus geht oftmals ein Refe-
rat. Somit entsteht kein Dialog, sondern
eine Diskussion.

Sprache engt ein

2. Mit Satzen kann nur eins nach dem
anderen ausgesprochen werden, und so
scheint plotzlich alles aneinandergereiht,
kommt schrittweise, nach und nach daher.
Das Leben und die Gefiihle sind anders; sie
existieren aus lauter Uberlagerungen und
Gleichzeitigkeiten. Meistens miisste meh-
reres gleichzeitig oder parallel gesagt wer-
den, doch solches ldsst die Sprache nicht
zu. Musiker und Malerinnen haben es —
wenigstens von den Schreibenden und Re-
denden aus gesehen — leichter im Umgang
mit Raum und Zeit und mit Formen der
Gleichzeitigkeit (Synchronizitit). Die
Sprache engt ein, vor allem, wenn sie Vor-
trag ist. Bereits das geschriebene Wort ver-
mag besser, Stimmungen zu erzeugen.
Deshalb erzielt das Lesen einer Kurzge-
schichte oder eines Romans mehr Wir-
kung. Das miindliche Vortragen von Ge-
dichten kommt der Musik schon ziemlich
nahe. Nur schade, dass Gedichte nicht 6f-
ters genutzt werden.

3. Inwelcher Sprache wird dieser Dialog
gefiihrt? Meistens in Englisch oder Franzo-
sisch. Wenn es vielleicht eine deutsche
Ubersetzung gibt, dann ist alles verzogert,
gesiebt und distanziert. Deshalb, behaupte
ich, kann es selten einen Dialog geben. In
der Schweiz laufen solche Dialoge oftmals
anders ab, weil zwei Sprachen sich meist
gleich zu gleich gegeniiberstehen. Jeder
Beteiligte ist jederzeit in ein Uber- und
Umsetzen einbezogen. Vielleicht sind
Menschen mit nur einer Sprache gar nicht
zu einem Kulturdialog erméachtigt. Uber-
setzen hat viel mit Bevormundung zu tun

und manche Ahnlichkeit mit der kolonialen
Behandlung der Kultur.

4. Da ich Erfahrung mit drei Sprachen
habe, muss ich daran erinnern, dass sie
wohl {iiber-setzbar sind, aber als Sprache
anders vorgehen.

Das Deutsche ist eher analytisch, geht
den Dingen auf den Grund, bohrt, bringt
auf den Punkt, will klare Schliisse und hat
dich am Ende wie bei einem Urteil in der
Zange. Das Vorher und das Drumherum
sind dann abgeschiittelt und verloren. Das
Franzosische umkreist die Dinge, schafft
Stimmungen, geht auf Ein-driicke aus, die
ein Gefihl vermitteln. Es muss daher gar
nicht so stark Argumente einbringen, als
vielmehr am Strick ziehen, der den Atem
nimmt, oder den Knoten wieder offnen,
wobei1 alle aufschnaufen. Wie manchmal
habe ich nach guten Argumenten bei fran-
zosischer Literatur gesucht, mit Faszina-
tion gelesen, aber als ich «es» iibersetzen
wollte, verflog im Deutschen das, was ich
als klares Argument erhofft hatte. Stim-
mungen sind kaum {ibersetzbar.

Mit dem Englischen ist es abermals an-
ders. Es ist direkter, daher etwas ehrlicher,
ohne zuviel Gefiihl, weniger aufs Personli-
che gerichtet. Mit nur einem Artikel geht es
stets um den Menschen, nicht um Mann
und Frau oder Kind. It’s just man. Fast
schon juristisch. Oder dominieren die
Geldscheine?

Gegensiitze, die es nicht gibt

5. Wieviele Dialoge habe ich erlebt, die
nichts anderes waren als von den Anwesen-
den — sogar lustvoll — akzeptierte Be-
schimpfungen. Wir sassen stellvertretend
da und liessen uns «Kolonialisten», «Die-
be» und «Schurken» nennen. Es tat uns
innerlich sogar gut, soweit waren wir in
unserem Masochismus oder in einer Art
von stellvertretender Busse gekommen.
Wir liessen alles wie Kaskaden iiber uns
ergehen und fligten am Ende gar bei: «Ja,
recht habt ihr.» Aber es kann nichts der
Realitit Entsprechendes entstehen ohne
Widerstand und Differenzierung. Das, was
ich vor allem erlebt habe, waren sanfte

181



Erpressungsversuche von der anderen Sei-
te. Es wurde dialogisiert, um schliesslich
mehr Entwicklungsgelder, Schuldenerlass
oder hohere Preise zu erhalten.

6. Beim sogenannten Dialog gingen wir
meistens von einem Gegensatz aus, den es
so nicht gibt. Nicht alle «anderen Men-
schen» sind gut, und «wir» waren niemals
so michtig, dass WIR geradezu ALLES
gemacht hitten! Also, sogar im Negativen
wire dies eine unmoégliche Uberdimension
und somit undifferenziert und in sich
falsch. Im Grunde kann niemand einem
anderen die Kultur stehlen. Selbst die Un-
terdriickung hat zwei Seiten. «Wir Euro-
pier» gibt es so wenig wie «die Afrikaner»
~oder «die Lateinamerikaner». Es gab auf
beiden Seiten sowohl Kollaborateure des
Bosen als auch Wohlgesinnte. «Die Mis-
sionare» gab es so wenig wie «den deut-
schen Kolonisator». Es gibt hdchstens
Grundgeriiste, denen Menschen in ihrer
Zeit und ihren Kontexten folgten.

7. Der unmoglichste aller Gegensitze
war dieser Nord-Siid-Kontrast. Wir alle
verfielen immer wieder in die Geographie,
statt uns um die Sozialgeschichte zu kiim-
mern. Andererseits hitte die Erfahrung uns
klar zeigen konnen, dass hinter diesem Ge-
gensatz mehr als Kultur sein miisste. Der
sog. Stiden war nicht primir ein Kulturpro-
blem, sondern eine 6konomische Vernach-
lassigung. Wer jedoch die siideuropéischen
Linder Portugal, Spanien, Griechenland
und das siidliche Italien anschaut, merkt
bald, dass diese Lénder eher zur Dritten
Welt gehoren. Vor allem wird hier Unge-
rechtigkeit stdrker wahrgenommen, weil
der Kontrast herausfordernder wirkt.

8. Noch unangenehmer tont « Kulturdia-
log mit der Dritten Welt». Wer kann denn
die Welt einfach in eins, zwei, drei und vier
einteilen? An der Hilflosigkeit der Sprache
haben wir alle immer wieder gelitten und
haben bis heute keine neuen Begriffe kre-
iert. Gut, es gab die verriickte Realitét des
Kalten Kriegs mit Ost und West und einer
Welt, die dazwischen kam und mit diesem
Dazwischen Politik machte, wirtschaft-
liche Interessen gegeneinander ausspielte
und gar einen neuen Kultur-Teil schuf. Das

182

gehort der Geschichte an. Was tun wir heu-
te? Wie nennen wir heute Tatsachen beim
Namen und mit welchem Wort?

Es geht um Macht und Okonomie

9. Die Dialog-Vorginge der letzten 25
Jahre konnten wir ehrlicher wohl als Bar-
gaining bezeichnen; auch das mag Teil
eines Dialogs sein, aber mehr nicht. War
alles bis anhin ein Wort-Abtausch, ein Han-
del gar, eine bewusst-unbewusste Vortidu-
schung? Der Eindruck und sogar bittere
Nachgeschmack bleibt: Es ging nicht um
Kultur-Verstidndnis, sondern um mehr
(Hilfs- oder Siihne-)Geld.

10. Die (Wir) Linken (entwicklungspoli-
tisch Engagierten) waren stark kulturfeind-
lich. Lange ging es uns um Klassenkampf.
Dialog war ein langsam im Umbruch ent-
standenes Ersatzwort. Uns ging es —und zu
einem Teil mit Recht! — um bessere Le-
bensbedingungen fiir alle Menschen, und
diese Lebensbedingungen definierten wir
meist und zuerst mit Geld. Es sollten soviel
Prozentsidtze an Entwicklungshilfe budge-
tiert werden, es sollte soviel hier an Spen-
den eingebracht werden; man rief nach ge-
rechten Preisen (obwohl niemand «ge-
recht» anders als mit «ethnozentrischen»
Preisen definieren konnte); Gutwillige for-
derten Rohstoffabkommen und sahen
nicht, wie «die anderen» ldngst einen dop-
pelten Markt errichtet hatten. Als alles
nicht mehr ging, fanden wir zum «Kultur-
dialog», was einer Verschleierung und so-
mit einem geféhrlichen Begriff gleichkam.
Wiirden wir doch zugeben, dass es noch
immer um Ohnmacht und Okonomie geht.

Vision einer «Kultur danach»

11.Zu einer gewissen Kulturfeindlich-
keit kam stets die Furcht hinzu, der euro-
pdische Kolonialismus habe alles Ur-
spriingliche zerstort. Wenn schon ein Dia-
log, dann sollte zuerst das betroffene Kul-
turgebiet zum Urzustand zuriickkehren,
um dann spéter sich kulturell abzugrenzen
und damit erst dialogisieren zu konnen. Als
wir zu dialogisieren begannen, wollten wir



die «echte und wahre» Kultur, also nicht
die kolonisierte, aber auch nicht die missio-
nierte. So schlossen wir das Christentum in
Afrika aus, aber waren viel weniger kri-
tisch dem Islam gegeniiber. Gehen wir nun
nach Daten (vor dem westlichen Kolonia-
lismus) vor oder nach Idealen, nach dem
Urspriinglichen und Indigenen?

12. Nie wurden wir klug iiber Kultur da-
mals und Kultur danach. Unser Dialog lief
ab, als ob es erst wieder eine Kultur nach —
sie betreffenden — Kulturen der Befreiung
gibe. Die «Kultur danach» war unsere Vi-
sion. Sie war eine eurozentrische Sehn-
sucht. Diese andere Kultur war unser
Traum, anders denken, Dinge anders ange-
hen zu konnen, Geschichte anders erschei-
nen zu lassen. Kulturdialog hat etwas Mis-
sionarisches an sich: andere aufzuwecken,
in den Kampf einer gemeinsamen Kultur
einzustimmen, mitzuziehen, um zu einer
grossen Einheit zu kommen.

II. Stichworter zum Grundsiitzlichen

1. Alle Menschen haben gemeinsame
Traume und Angste, Hoffnungen oder Er-
wartungen von Frieden, Gliick, Liebe und
Wohlsein. Jede menschliche Gesellschaft
ist aus Ménnern, Frauen und Kindern zu-
sammengesetzt, und diese werden gleich
geboren, sterben eines Tages und hoffen
dazwischen, etwas von diesem Leben ge-
niessen zu konnen. Leben und Tod sind die
zwel Grundsiulen jeder Kultur. Alle Men-
schen versuchen weltweit und an jedem
Ort dem Leben Sinn zu geben, es in etwas
einzubetten, das Befriedigung gibt. Alle
sind jedoch auch mit dem Tod konfron-
tiert. Ausgehend von diesen Grundpfeilern
ist bloss das Dazwischen verschieden.

Parallelen vom Napf zum Himalaya

2. Es gibt Auffassungs- und Benehmens-
weisen, die gewissen Volkern in bestimm-
ten Kontexten oder Agrarkulturen eigen
sind, sie haben nichts an und fiir sich mit
Afrika, Asien oder der Karibik zu tun. Sie
werden vielmehr von der Arbeit oder Tatig-
keit bzw. deren Mitteln und Instrumenten

geprigt. So habe ich entdecken konnen,
dass Schweizerinnen und Schweizer, die
noch im Alpengebiet (z.B. um den Berg
Napf herum) leben, einfachen Bauern in
vielen afrikanischen Gegenden, im Hima-
layagebiet oder auch in den Anden nicht nur
sehr dhnlich sind, sondern sich mit ihnen
auch sofort verstéindigen konnen. Umge-
kehrt werden diese Kulturen und Denkmu-
ster von den «eigenen» Leuten in der Stadt
oder in Industriebetrieben kaum verstan-
den. Allen Bergbauern der Welt ist eine
gewisse schamanistische und/oder magi-
sche Denkweise gemeinsam. Sie sehen die
Dinge auf einer anderen Kausalebene (ich
denke etwa an Wetterregeln) als moderne
Menschen in der Stadt. Oft erschien mir der
Dialog zwischen Stadt und Land bei uns
schwieriger zu sein als ein solches Ver-
stéindnis tiber Kontinente hinweg.

3. Wir stellen dhnliche, wenn nicht gar
gleiche Einstellungen weltweit verteilt
fest, wenn es um den Dialog im religitsen
oder kirchlichen, aber erst recht in dem
damit zusammenhéngenden politischen
Bereich geht. Was Chinesen heute etwa fiir
sich als ihr Eigenes beanspruchen, konnen
manche Katholiken in Berggebieten sehr
wohl nachfiihlen. Die Tradition war an die-
sen Orten eher patriarchal, monarchisch,
absolutistisch, mit restlosem Gehorsam
und vollem Vertrauen den Altesten gegen-
tiber; Opfer mussten gebracht werden, und
jede/r stand im Dienst von etwas Grossem,
wenn es um Staat und/oder Kirche ging.
Das Individuum hatte voll und ganz zu-
riickzutreten. Es handelt sich also um ein
anderes Verstiandnis von Religion und Staat
und von der damit zusammenhéngenden
Kultur. Es lduft etwas Ahnliches wie zur
Zeit Napoleons ab, als es in der Schweiz
zum Kulturkampf kam — auch in diesem
Zusammenhang taucht das Wort «Kultur»
auf. Es ging um das Ende eines sakralen
Konigtums oder Kaisertums, eines gottli-
chen Herrschers von China, Japan, Rus-
sland, Frankreich usw. und der noch immer
nachwirkenden Kulte. Es ging um eine
Trennung von Kirche und Staat. Es ging um
Menschwerdung, d.h. Entsakralisierungen
von Menschen und Macht.

183



Falsche Unterscheidungen von Gut und
Bose

4.Jede Kultur entwickelt Spannungen
unter den Beteiligten; jede Kultur kennt
Reiche und Machtige, Arme und Hilflose.
Es gibt keine Kultur, die sozial gerecht
wire und keine Spannungen kennen wiir-
de; jede Gesellschaft trigt in sich das Ge-
geniiber von Arm und Reich oder minde-
stens von ganz und weniger Méchtigen.
Vieles scheint eher mit Macht oder Macht-
verhiltnissen zu tun zu haben als mit Kul-
tur direkt. Und dass es bei Kulturgespra-
chen sofort zum Problem der inneren Ein-
mischung kommt, wird rasch begreiflich.
Hier geht es um Machtfragen, Machtkamp-
fe und Prozesse langsamer Machtvertei-
lung. Der Kulturdialog soll letztlich die
Machtlosen er- und bemichtigen, es geht
um empowerment.

5. Wir haben eine Tendenz entwickelt,
alle Armen und Unterdriickten als gut zu
bezeichnen. Selbst wenn es Betrug und
Grausamkeit unter den einst Kolonisierten
gab (und gibt), waren die Dialogisierenden
stets bereit, solches als Folge des Kolonia-
lismus zu bezeichnen. Im Grunde haben
wir zu lange im Kulturdialog unterschwel-
lig eine aus falsch verstandener marxisti-
sche Philosophie eingeschlichene Gut-
und-Boés-Unterscheidung aufkommen las-
sen. Wir nahmen also an, dass der Arme
auch der Gute und dass jeder Reiche bose
ist oder sein muss. Wir haben mit mysti-
schen Begriffen Verwirrung geschaffen,
etwa mit «das Volk», «das Proletariat»,
«die Armen», «die Basis» etc. In anderen
Worten: Wir haben personifiziert, wo es
doch um Grundlagen oder Schichtungen
gegangen wire. Wir haben Tendenzen zu
rasch auf einzelne Menschen iibertragen.
Wenn etwa von bestimmten Tendenzen im
Islam gesprochen wurde, hiess das noch
lange nicht, jeder einzelne Muslim sei so.

6.Zu stark gingen wir von einem stabilen
Begriffvon Volk, von unten, von Basis oder
Menschen an der Peripherie aus, die noch
gut und unverdorben seien; die ein automa-
tisch wirkendes Urteilsgefiihl von Gut und
Bose hitten. Wir gingen von einem Begriff

184

aus, der im Hinterland, in den Wildern und
Bergen noch gute und unverdorbene Kultu-
ren annahm. Wohl zu lange waren wir Op-
fer solcher Haltungen und Denkweisen.
Wir trennten die Guten von den Bosen. Die
Schiedsrichter waren wir mit unserer Ideo-
logie. Dass es zum Beispiel in Siidafrika
Weisse gab, liessen wir im sogenannten
«afrikanischen» Kontext weg. Afrika, so
nahmen wir an, darf keine Weissen haben.
Darf Afrika aber Araber haben? Was ist an
der Ostkiiste mit Indern und vielleicht gar
ehemaligen Indonesiern? So sind wir heute
noch ohnmaéchtig, wenn Simbabwes Prisi-
dent von Indigenisation redet und darunter
bloss Schwarze meint, dabei sogar die ver-
schiedenen Vor-Bantu-Volker weglésst
und sich auch nicht die Frage stellt, wann
denn die Zulu-Volker, also die Ndebele,
nach der Gegend von Bulawayo kamen. So
lasst sich hochstens eine Ein-Teilung, je-
doch kein Dialog machen.

Jedes Volk ist multikulturell

7. Jedes Volk ist eine Mischung verschie-
dener Kulturen und per se multikulturell.
Falls dem nicht so ist, haben wir es mit
Rasse oder Klan zu tun. Tribalismus ist fiir
uns ein erweiterter Grossfamilienbegriff,
wo eigentlich alle miteinander verwandt
und gleichen Blutes sind. Das kann uns
auch das Alte Testament lehren: Da waren
zuerst 12 Stimme, aus denen langsam und
tiber den Umweg Agypten ein Volk wurde.
Selbst bei der Riickwanderung durch die
Wiiste musste noch manches tribalistische
Element verbrannt werden. Fiir mich ist
daher ein Volk automatisch das, was wir
heute mit einem Spezialwort ausdriicken
und uns vorgaukeln, es komme etwas Neu-
es. Das Wort heisst «multi-kulturell».
Wenn ein Volk nicht multikulturell ist,dann
existiert es gar nicht. Volkswerdung ist fiir
mich mit Nationenwerdung (nation buil-
ding) verwandt.

8. Der kamerunische Sénger und Dichter
Francis Bebey hat schon Ende der siebziger
Jahre stolz bei Dialogveranstaltungen be-
hauptet, dass er kulturell mehr als jeder
Européder sei. Schon sprachlich habe er



«beide Seiten» in sich, weil er neben dem
Franzosischen und Englischen mindestens
zwei kamerunische Sprachen beherrsche.
Jeder Afrikaner und jede Afrikanerin habe
Europa als zweite Seite oder Hilfte in sich,
denn der Kolonialismus habe es so gewollt
und auch erwirkt. Zum Politischen hinzu
kommen Schule und Kirche: Alle haben
europdische Kultur vermittelt — wohl gar
mehr als zuhause. Diese sei der afrika-
nischen Schicht, die der Européder nicht
habe, eingeprigt worden. Fiir Bebey, wie
auch fiir den Literaturnobelpreistriger aus
Nigeria, Wole Soyinka, geht es nicht um
zwei Gegensitze, sondern um die Akzep-
tanz der anderen Seite. Es ginge — so meh-
rere Literaten und Kiinstlerinnen — grund-
sdtzlich um Respekt und Ehrfurcht als
Anfang oder als Ausgangspunkt. Der Euro-
pder sollte sich etwas Afrikanisches ein-
priagen lassen.

9. Auch jede Opposition nimmt grosse
Teile der Hauptkultur auf. Wir stehen daher
in einem dauernden Hin und Her zwischen
Macht- und Subkultur, zwischen Staats-
oder offizieller Kultur und Volkskultur.
Was denn ist Opposition? Eine Gegenkul-
tur. Da Demokratie eine Opposition
braucht, ist ihre Kultur eine Streitkultur.
Diese Sicht einzubringen ist unbedingt not-
wendig, um nicht zu leicht in Kulturkli-
schees unterzugehen.

I11. Schluss-Gedanken

1. Wir sprechen immer von und mit einer
Kultur, die aus einer Vermischung ver-
schiedener Kulturen entstanden ist und tag-
tdglich weiter sich mischt. Kultur ist ein
Fluss und stets im Fluss. Kultur ist ein
komplexes Gebilde, aus dem ich zwar ein-
zelne Elemente loslosen kann, aber damit
mir selbst wieder einen Teil einfange. Ja,
bei jeder Entnahme entstehen sofort zwei
andere Kulturen.

2. Wenn dem so ist, ist dann Dialog liber-
haupt das treffende Wort, oder miisste es
nicht eher heissen,dass wir itber Kultur(en)
zu reden beginnen. Lange haben wir nur
iiber Okonomie mit all ihren Gesichtern
geredet. Werden in Zukunft Literatur, Ma-

lerei oder Musik genauso ernst genommen
wie Kabinettsberichte und Analysen der
Weltbank?

3. Kultur hat Grenzen und gleichzeitig
keine. Kultur steht in einem Raum und
gleichzeitig strahlt sie in andere Raume
hinein. Kultur ist eine bestimmte Erschei-
nung einer Zeit und lebt von Vergangenheit
und Zukunft. Fiir die einen ist die Vergan-
genheit der wichtigste Teil der Kultur, fiir
andere macht die Vision der Zukunft die
Kultur aus.

4. Selbst schon in der eigenen Familie
gibt es Missverstandnisse. Vielleicht sind
sie es, um die es auch ausser Hauses, unter
Nachbarn und anderen Menschen geht. Es
wire an der Zeit, eine Kulturgeschichte des
Missverstidndnisses zu schreiben.

5. Das Nebeneinander muss viel ernster
genommen werden. Auf engstem Raum le-
ben wir alle mit verschiedenen Kultur-Tei-
len, die stets eine voriibergehende Kultur
ausmachen. Téglich gehen tiberall, in jeder
Familie und in jedem Hinterhof, in jedem
Land oder Erdteil, Kulturen ineinander und
auseinander, trennen sich und verschmel-
zen neu. Es kommt zu Konvergenz, Kon-
kurrenz und Konflikt. Es entsteht Ordnung,
aber auch Chaos. Die Chaos-Theorien
miissten nicht nur fiir den Weltraum, son-
dern erst recht fiir Kulturrdume angewen-
det werden.

6. Seien wir weder zimperlich noch weh-
leidig: Dasselbe geschieht mit Mehrheit
und Minderheit. Auch diese heben sich im-
mer wieder auf. Die Minderheit ist méchti-
ger als sie denkt. Sie drgert die Mehrheit,
verfiigt tiber Druckmittel auf diese Mehr-
heit, bis diese genug davon hat. (Ein Bei-
spiel ist die Politik in Grossbritannien, wo
die Opposition nach einiger Zeit immer
wieder an die Macht gelangt.)

7. Ein wichtiger Grund-Satz lautet: Du
bist das, was du am anderen nicht verste-
hen willst. Du bist wirklich das, was du
versteckst und wofiir du Ausreden
brauchst. Dialog ist oftmals Vertuschung,
statt Offnung viel eher Verschliisselung.
Aus lauter Furcht, deinem Bosen in die
Augen blicken zu miissen, machst du es zur
fremden Kultur.

185



	Was meint eigentlich "Kulturdialog"?

