
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 6

Artikel: Was meint eigentlich "Kulturdialog"?

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144118

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144118
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeld

Was meint eigentlich «Kulturdialog»?

Der folgende Essay von AI Imfeld umkreist thesenartig die Begriffe der Kultur und des
Dialogs, um eine Antwort aufdie Frage zu versuchen, was denn eigentlich unter «Kulturdialog»

zu verstehen sei. Entgegen den «wissenschaftlichen» Erwartungen, die ein
solches Thema wecken mag, schreibt derAutor aufdempersönlichen Hintergrund eigener
Erfahrung, wozu vor allem sein «Dialog mit Afrika» gehört. Vermeintlich gesicherte,
festgefügte - oder festgefahrene - Positionen lösen sich auf, wenn nur schon die Problematik

ihrer sprachlichen Vermittlung beziehungsweise Übersetzung reflektiert wird. Oder
wenn sie von Gegensätzen ausgehen, die der Erfahrung nicht standhalten, etwa dem
Gegensatz von Gut und Böse, wenn er den Angehörigen bestimmter Klassen oder Staaten
zugeordnet wird. Oft sind sich anderseits schickt- und mentalitätsspezifische Kulturen
quer durch verschiedene Länder und Kontinente näher als die Kulturen innerhalb dieser
Länder und Kontinente. Was wiederum besagt, dass alle Völker sich aus mehreren
Kulturen zusammensetzen und daher immer auch «multikulturelle» Völker sind. Red.

Umgang mit einem Wort

Der «Umgang» war eine katholische
Tradition; er war eine Prozession über
Land, bei der man einige Stationen machte,
sang und betete, einige Gedanken mitbekam,

um beim Weiterwandern darüber
nachzudenken. Da ging es nicht um Systematik

im modernen oder gar sogenannt
wissenschaftlichen Sinn. Es ging ums
Umkreisen und damit ums Einkreisen.

Ich möchte auf einem persönlichen
Hintergrund schreiben. Was ich selbst erfahren
habe, versuche ich selbstkritisch darzustellen

und auch zu hinterfragen. Früher nannte
man so etwas unwissenschaftlich. Es durfte
bei Analysen ein man, aber kein ich geben.
Ich erachte solches heute als Kultur-Heuchelei.

Wer über Jahrzehnte hinweg einen «Dialog

mit Afrika» versucht hat, kommt
unweigerlich zu Fragen wie: «Mit wem wird
dieser Dialog geführt und über was und
wozu denn eigentlich?» Aber schon lange
vor solchen Fragen kommt die Feststellung,

dass «Dialoge» meistens Podiumsgespräche

oder Einladungen zu einem Auftritt

mit einer afrikanischen, einer
lateinamerikanischen oder einer anderen fremd¬

ländischen Band sind - ich denke an Gug-
genmusik.

Bei den Podiumsgesprächen - eine sehr
intellektuelle Form - beteiligen sich
Aufgeschlossene, die fragen möchten und
kaum wissen, was sie fragen könnten. Bei
der Musik ist es meist eine Flucht in ein
Gefühl oder in eine eingebildete Kultur,
etwa so wie das Erleben eines Requiems
mit Orgelbegleitung zum Dies irae. Beim
Podium muss eine Person aus dem Süden
mit dabei sein, wobei das Kriterium in der
Regel eine gewisse Deutschkenntnis ist.
Meistens ist es (so nimmt man an) gut,
wenn wenigstens ein Gegenüber fremd,
schwarz oder gemischt ist: der Alibi-Neger.
Bei der Musik ist die ganze Beurteilung
noch fragwürdiger.

Ich habe deshalb Podiumsgespräche
aufgegeben, und zu Kultur-Konzerten gehe
ich nicht mehr um der Kultur willen.

I. Einkreisung des Begriffs

1. «Dialog» ist ursprünglich ans Wort
und somit an Sätze gebunden. Schon hier
beginnt die Schwierigkeit: Wer hat das erste

und wer das letzte Wort? Wer zuerst
redet, schafft und besetzt ein Feld, jeder

180



Satz gibt schon eine Stimmung und ein
Thema vor - und kreiert bereits entweder
Zustimmung oder Widerstand. Die Vorgabe

ist gegeben, der Dialog vorgespurt.
Beide oder alle Seiten könnten ihre

Meinungen oder Thesen schriftlich abfassen
und sie zu Beginn gegenseitig austauschen.
Doch habe ich selten - eigentlich nie - so
etwas erlebt. Voraus geht oftmals ein Referat.

Somit entsteht kein Dialog, sondern
eine Diskussion.

Sprache engt ein

2. Mit Sätzen kann nur eins nach dem
anderen ausgesprochen werden, und so
scheint plötzlich alles aneinandergereiht,
kommt schrittweise, nach und nach daher.
Das Leben und die Gefühle sind anders; sie
existieren aus lauter Überlagerungen und
Gleichzeitigkeiten. Meistens müsste meh-
reres gleichzeitig oder parallel gesagt werden,

doch solches lässt die Sprache nicht
zu. Musiker und Malerinnen haben es -
wenigstens von den Schreibenden und
Redenden aus gesehen - leichter im Umgang
mit Raum und Zeit und mit Formen der
Gleichzeitigkeit (Synchronizität). Die
Sprache engt ein, vor allem, wenn sie Vortrag

ist. Bereits das geschriebene Wort
vermag besser, Stimmungen zu erzeugen.
Deshalb erzielt das Lesen einer
Kurzgeschichte oder eines Romans mehr
Wirkung. Das mündliche Vortragen von
Gedichten kommt der Musik schon ziemlich
nahe. Nur schade, dass Gedichte nicht
öfters genutzt werden.

3. In welcher Sprache wird dieser Dialog
geführt? Meistens in Englisch oder Französisch.

Wenn es vielleicht eine deutsche
Übersetzung gibt, dann ist alles verzögert,
gesiebt und distanziert. Deshalb, behaupte
ich, kann es selten einen Dialog geben. In
der Schweiz laufen solche Dialoge oftmals
anders ab, weil zwei Sprachen sich meist
gleich zu gleich gegenüberstehen. Jeder
Beteiligte ist jederzeit in ein Über- und
Umsetzen einbezogen. Vielleicht sind
Menschen mit nur einer Sprache gar nicht
zu einem Kulturdialog ermächtigt.
Übersetzen hat viel mit Bevormundung zu tun

und manche Ähnlichkeit mit der kolonialen
Behandlung der Kultur.

4. Da ich Erfahrung mit drei Sprachen
habe, muss ich daran erinnern, dass sie
wohl über-setzbar sind, aber als Sprache
anders vorgehen.

Das Deutsche ist eher analytisch, geht
den Dingen auf den Grund, bohrt, bringt
auf den Punkt, will klare Schlüsse und hat
dich am Ende wie bei einem Urteil in der
Zange. Das Vorher und das Drumherum
sind dann abgeschüttelt und verloren. Das
Französische umkreist die Dinge, schafft
Stimmungen, geht auf Ein-drücke aus, die
ein Gefühl vermitteln. Es muss daher gar
nicht so stark Argumente einbringen, als
vielmehr am Strick ziehen, der den Atem
nimmt, oder den Knoten wieder öffnen,
wobei alle aufschnaufen. Wie manchmal
habe ich nach guten Argumenten bei
französischer Literatur gesucht, mit Faszination

gelesen, aber als ich «es» übersetzen
wollte, verflog im Deutschen das, was ich
als klares Argument erhofft hatte.
Stimmungen sind kaum übersetzbar.

Mit dem Englischen ist es abermals
anders. Es ist direkter, daher etwas ehrlicher,
ohne zuviel Gefühl, weniger aufs Persönliche

gerichtet. Mit nur einem Artikel geht es
stets um den Menschen, nicht um Mann
und Frau oder Kind. It's just man. Fast
schon juristisch. Oder dominieren die
Geldscheine?

Gegensätze, die es nicht gibt

5. Wieviele Dialoge habe ich erlebt, die
nichts anderes waren als von den Anwesenden

- sogar lustvoll - akzeptierte
Beschimpfungen. Wir sässen stellvertretend
da und liessen uns «Kolonialisten», «Diebe»

und «Schurken» nennen. Es tat uns
innerlich sogar gut, soweit waren wir in
unserem Masochismus oder in einer Art
von stellvertretender Busse gekommen.
Wir liessen alles wie Kaskaden über uns
ergehen und fügten am Ende gar bei: «Ja,
recht habt ihr.» Aber es kann nichts der
Realität Entsprechendes entstehen ohne
Widerstand und Differenzierung. Das, was
ich vor allem erlebt habe, waren sanfte

181



Erpressungsversuche von der anderen Seite.

Es wurde dialogisiert, um schliesslich
mehr Entwicklungsgelder, Schuldenerlass
oder höhere Preise zu erhalten.

6. Beim sogenannten Dialog gingen wir
meistens von einem Gegensatz aus, den es
so nicht gibt. Nicht alle «anderen
Menschen» sind gut, und «wir» waren niemals
so mächtig, dass WIR geradezu ALLES
gemacht hätten! Also, sogar im Negativen
wäre dies eine unmögliche Überdimension
und somit undifferenziert und in sich
falsch. Im Grunde kann niemand einem
anderen die Kultur stehlen. Selbst die
Unterdrückung hat zwei Seiten. «Wir Europäer»

gibt es so wenig wie «die Afrikaner»
oder «die Lateinamerikaner». Es gab auf
beiden Seiten sowohl Kollaborateure des
Bösen als auch Wohlgesinnte. «Die
Missionare» gab es so wenig wie «den
deutschen Kolonisator». Es gibt höchstens
Grundgerüste, denen Menschen in ihrer
Zeit und ihren Kontexten folgten.

7. Der unmöglichste aller Gegensätze
war dieser Nord-Süd-Kontrast. Wir alle
verfielen immer wieder in die Geographie,
statt uns um die Sozialgeschichte zu
kümmern. Andererseits hätte die Erfahrung uns
klar zeigen können, dass hinter diesem
Gegensatz mehr als Kultur sein müsste. Der
sog. Süden war nicht primär ein Kulturproblem,

sondern eine ökonomische
Vernachlässigung. Wer jedoch die südeuropäischen
Länder Portugal, Spanien, Griechenland
und das südliche Italien anschaut, merkt
bald, dass diese Länder eher zur Dritten
Welt gehören. Vor allem wird hier
Ungerechtigkeit stärker wahrgenommen, weil
der Kontrast herausfordernder wirkt.

8. Noch unangenehmer tönt «Kulturdialog
mit der Dritten Welt». Wer kann denn

die Welt einfach in eins, zwei, drei und vier
einteilen? An der Hilflosigkeit der Sprache
haben wir alle immer wieder gelitten und
haben bis heute keine neuen Begriffe kreiert.

Gut, es gab die verrückte Realität des
Kalten Kriegs mit Ost und West und einer
Welt, die dazwischen kam und mit diesem
Dazwischen Politik machte, wirtschaftliche

Interessen gegeneinander ausspielte
und gar einen neuen Kultur-Teil schuf. Das

gehört der Geschichte an. Was tun wir heute?

Wie nennen wir heute Tatsachen beim
Namen und mit welchem Wort?

Es geht um Macht und Ökonomie

9. Die Dialog-Vorgänge der letzten 25
Jahre könnten wir ehrlicher wohl als
Bargaining bezeichnen; auch das mag Teil
eines Dialogs sein, aber mehr nicht. War
alles bis anhin ein Wort-Abtausch, ein Handel

gar, eine bewusst-unbewusste
Vortäuschung? Der Eindruck und sogar bittere
Nachgeschmack bleibt: Es ging nicht um
Kultur-Verständnis, sondern um mehr
(Hilfs- oder Sühne-)Geld.

10. Die (Wir) Linken (entwicklungspolitisch
Engagierten) waren stark kulturfeindlich.

Lange ging es uns um Klassenkampf.
Dialog war ein langsam im Umbruch
entstandenes Ersatzwort. Uns ging es - und zu
einem Teil mit Recht! - um bessere
Lebensbedingungen für alle Menschen, und
diese Lebensbedingungen definierten wir
meist und zuerst mit Geld. Es sollten soviel
Prozentsätze an Entwicklungshilfe budgetiert

werden, es sollte soviel hier an Spenden

eingebracht werden; man rief nach
gerechten Preisen (obwohl niemand
«gerecht» anders als mit «ethnozentrischen»
Preisen definieren konnte); Gutwillige
forderten Rohstoffabkommen und sahen
nicht, wie «die anderen» längst einen
doppelten Markt errichtet hatten. Als alles
nicht mehr ging, fanden wir zum «Kulturdialog»,

was einer Verschleierung und
somit einem gefährlichen Begriff gleichkam.
Würden wir doch zugeben, dass es noch
immer um Ohnmacht und Ökonomie geht.

Vision einer «Kultur danach»

11. Zu einer gewissen Kulturfeindlichkeit
kam stets die Furcht hinzu, der

europäische Kolonialismus habe alles
Ursprüngliche zerstört. Wenn schon ein Dialog,

dann sollte zuerst das betroffene
Kulturgebiet zum Urzustand zurückkehren,
um dann später sich kulturell abzugrenzen
und damit erst dialogisieren zu können. Als
wir zu dialogisieren begannen, wollten wir

182



die «echte und wahre» Kultur, also nicht
die kolonisierte, aber auch nicht die missionierte.

So schlössen wir das Christentum in
Afrika aus, aber waren viel weniger
kritisch dem Islam gegenüber. Gehen wir nun
nach Daten (vor dem westlichen Kolonialismus)

vor oder nach Idealen, nach dem
Ursprünglichen und Indigenen?

12. Nie wurden wir klug über Kultur
damals und Kultur danach. Unser Dialog lief
ab, als ob es erst wieder eine Kultur nach -
sie betreffenden - Kulturen der Befreiung
gäbe. Die «Kultur danach» war unsere
Vision. Sie war eine eurozentrische
Sehnsucht. Diese andere Kultur war unser
Traum, anders denken, Dinge anders angehen

zu können, Geschichte anders erscheinen

zu lassen. Kulturdialog hat etwas
Missionarisches an sich: andere aufzuwecken,
in den Kampf einer gemeinsamen Kultur
einzustimmen, mitzuziehen, um zu einer
grossen Einheit zu kommen.

II. Stichwörter zum Grundsätzlichen

1. Alle Menschen haben gemeinsame
Träume und Ängste, Hoffnungen oder
Erwartungen von Frieden, Glück, Liebe und
Wohlsein. Jede menschliche Gesellschaft
ist aus Männern, Frauen und Kindern
zusammengesetzt, und diese werden gleich
geboren, sterben eines Tages und hoffen
dazwischen, etwas von diesem Leben
gemessen zu können. Leben und Tod sind die
zwei Grundsäulen jeder Kultur. Alle
Menschen versuchen weltweit und an jedem
Ort dem Leben Sinn zu geben, es in etwas
einzubetten, das Befriedigung gibt. Alle
sind jedoch auch mit dem Tod konfrontiert.

Ausgehend von diesen Grundpfeilern
ist bloss das Dazwischen verschieden.

Parallelen vom Napf zum Himalaya

2. Es gibt Auffassungs- und Benehmensweisen,

die gewissen Völkern in bestimmten

Kontexten oder Agrarkulturen eigen
sind, sie haben nichts an und für sich mit
Afrika, Asien oder der Karibik zu tun. Sie
werden vielmehr von derArbeit oder Tätigkeit

bzw. deren Mitteln und Instrumenten

geprägt. So habe ich entdecken können,
dass Schweizerinnen und Schweizer, die
noch im Alpengebiet (z.B. um den Berg
Napf herum) leben, einfachen Bauern in
vielen afrikanischen Gegenden, im Hima-
layagebiet oder auch in denAnden nicht nur
sehr ähnlich sind, sondern sich mit ihnen
auch sofort verständigen können. Umgekehrt

werden diese Kulturen und Denkmuster

von den «eigenen» Leuten in der Stadt
oder in Industriebetrieben kaum verstanden.

Allen Bergbauern der Welt ist eine
gewisse schamanistische und/oder magische

Denkweise gemeinsam. Sie sehen die
Dinge auf einer anderen Kausalebene (ich
denke etwa an Wetterregeln) als moderne
Menschen in der Stadt. Oft erschien mir der
Dialog zwischen Stadt und Land bei uns
schwieriger zu sein als ein solches
Verständnis über Kontinente hinweg.

3. Wir stellen ähnliche, wenn nicht gar
gleiche Einstellungen weltweit verteilt
fest, wenn es um den Dialog im religiösen
oder kirchlichen, aber erst recht in dem
damit zusammenhängenden politischen
Bereich geht. Was Chinesen heute etwa für
sich als ihr Eigenes beanspruchen, können
manche Katholiken in Berggebieten sehr
wohl nachfühlen. Die Tradition war an diesen

Orten eher patriarchal, monarchisch,
absolutistisch, mit restlosem Gehorsam
und vollem Vertrauen den Ältesten gegenüber;

Opfer müssten gebracht werden, und
jede/r stand im Dienst von etwas Grossem,
wenn es um Staat und/oder Kirche ging.
Das Individuum hatte voll und ganz
zurückzutreten. Es handelt sich also um ein
anderes Verständnis von Religion und Staat
und von der damit zusammenhängenden
Kultur. Es läuft etwas Ähnliches wie zur
Zeit Napoleons ab, als es in der Schweiz
zum Kulturkampf kam - auch in diesem
Zusammenhang taucht das Wort «Kultur»
auf. Es ging um das Ende eines sakralen
Königtums oder Kaisertums, eines göttlichen

Herrschers von China, Japan,
Russland, Frankreich usw. und der noch immer
nachwirkenden Kulte. Es ging um eine
Trennung von Kirche und Staat. Es ging um
Menschwerdung, d.h. Entsakralisierungen
von Menschen und Macht.

183



Falsche Unterscheidungen von Gut und
Böse

4. Jede Kultur entwickelt Spannungen
unter den Beteiligten; jede Kultur kennt
Reiche und Mächtige, Arme und Hilflose.
Es gibt keine Kultur, die sozial gerecht
wäre und keine Spannungen kennen würde;

jede Gesellschaft trägt in sich das
Gegenüber von Arm und Reich oder mindestens

von ganz und weniger Mächtigen.
Vieles scheint eher mit Macht oder
Machtverhältnissen zu tun zu haben als mit Kultur

direkt. Und dass es bei Kulturgesprächen
sofort zum Problem der inneren

Einmischung kommt, wird rasch begreiflich.
Hier geht es um Machtfragen, Machtkämpfe

und Prozesse langsamer Machtverteilung.

Der Kulturdialog soll letztlich die
Machtlosen er- und bemächtigen, es geht
um empowerment.

5. Wir haben eine Tendenz entwickelt,
alle Armen und Unterdrückten als gut zu
bezeichnen. Selbst wenn es Betrug und
Grausamkeit unter den einst Kolonisierten
gab (und gibt), waren die Dialogisierenden
stets bereit, solches als Folge des Kolonialismus

zu bezeichnen. Im Grunde haben
wir zu lange im Kulturdialog unterschwellig

eine aus falsch verstandener marxistische

Philosophie eingeschlichene Gut-
und-Bös-Unterscheidung aufkommen
lassen. Wir nahmen also an, dass der Arme
auch der Gute und dass jeder Reiche böse
ist oder sein muss. Wir haben mit mystischen

Begriffen Verwirrung geschaffen,
etwa mit «das Volk», «das Proletariat»,
«die Armen», «die Basis» etc. In anderen
Worten: Wir haben personifiziert, wo es
doch um Grundlagen oder Schichtungen
gegangen wäre. Wir haben Tendenzen zu
rasch auf einzelne Menschen übertragen.
Wenn etwa von bestimmten Tendenzen im
Islam gesprochen wurde, hiess das noch
lange nicht, jeder einzelne Muslim sei so.

6. Zu stark gingen wir von einem stabilen
Begriffvon Volk, von unten, von Basis oder
Menschen an der Peripherie aus, die noch
gut und unverdorben seien; die ein automatisch

wirkendes Urteilsgefühl von Gut und
Böse hätten. Wir gingen von einem Begriff

aus, der im Hinterland, in den Wäldern und
Bergen noch gute und unverdorbene Kulturen

annahm. Wohl zu lange waren wir Opfer

solcher Haltungen und Denkweisen.
Wir trennten die Guten von den Bösen. Die
Schiedsrichter waren wir mit unserer
Ideologie. Dass es zum Beispiel in Südafrika
Weisse gab, liessen wir im sogenannten
«afrikanischen» Kontext weg. Afrika, so
nahmen wir an, darf keine Weissen haben.
DarfAfrika aber Araber haben? Was ist an
der Ostküste mit Indern und vielleicht gar
ehemaligen Indonesiern? So sind wir heute
noch ohnmächtig, wenn Simbabwes Präsident

von lndigenisation redet und darunter
bloss Schwarze meint, dabei sogar die
verschiedenen Vor-Bantu-Völker weglässt
und sich auch nicht die Frage stellt, wann
denn die Zulu-Völker, also die Ndebele,
nach der Gegend von Bulawayo kamen. So
lässt sich höchstens eine Ein-Teilung,
jedoch kein Dialog machen.

Jedes Volk ist multikulturell

7. Jedes Volk ist eine Mischung verschiedener

Kulturen und per se multikulturell.
Falls dem nicht so ist, haben wir es mit
Rasse oder Klan zu tun. Tribalismus ist für
uns ein erweiterter Grossfamilienbegriff,
wo eigentlich alle miteinander verwandt
und gleichen Blutes sind. Das kann uns
auch das Alte Testament lehren: Da waren
zuerst 12 Stämme, aus denen langsam und
über den Umweg Ägypten ein Volk wurde.
Selbst bei der Rückwanderung durch die
Wüste müsste noch manches tribalistische
Element verbrannt werden. Für mich ist
daher ein Volk automatisch das, was wir
heute mit einem Spezialwort ausdrücken
und uns vorgaukeln, es komme etwas Neues.

Das Wort heisst «multi-kulturell».
Wenn ein Volk nicht multikulturell ist, dann
existiert es gar nicht. Volkswerdung ist für
mich mit Nationenwerdung (nation
building) verwandt.

8. Der kamerunische Sänger und Dichter
Francis Bebey hat schon Ende der siebziger
Jahre stolz bei Dialogveranstaltungen
behauptet, dass er kulturell mehr als jeder
Europäer sei. Schon sprachlich habe er

184



«beide Seiten» in sich, weil er neben dem
Französischen und Englischen mindestens
zwei kamerunische Sprachen beherrsche.
Jeder Afrikaner und jede Afrikanerin habe
Europa als zweite Seite oder Hälfte in sich,
denn der Kolonialismus habe es so gewollt
und auch erwirkt. Zum Politischen hinzu
kommen Schule und Kirche: Alle haben
europäische Kultur vermittelt - wohl gar
mehr als zuhause. Diese sei der
afrikanischen Schicht, die der Europäer nicht
habe, eingeprägt worden. Für Bebey, wie
auch für den Literaturnobelpreisträger aus
Nigeria, Wole Soyinka, geht es nicht um
zwei Gegensätze, sondern um die Akzeptanz

der anderen Seite. Es ginge - so mehrere

Literaten und Künstlerinnen -
grundsätzlich um Respekt und Ehrfurcht als
Anfang oder als Ausgangspunkt. Der Europäer

sollte sich etwas Afrikanisches
einprägen lassen.

9. Auch jede Opposition nimmt grosse
Teile der Hauptkultur auf. Wir stehen daher
in einem dauernden Hin und Her zwischen
Macht- und Subkultur, zwischen Staatsoder

offizieller Kultur und Volkskultur.
Was denn ist Opposition? Eine Gegenkultur.

Da Demokratie eine Opposition
braucht, ist ihre Kultur eine Streitkultur.
Diese Sicht einzubringen ist unbedingt
notwendig, um nicht zu leicht in Kulturklischees

unterzugehen.

III. Schluss-Gedanken

1. Wir sprechen immer von und mit einer
Kultur, die aus einer Vermischung
verschiedener Kulturen entstanden ist und
tagtäglich weiter sich mischt. Kultur ist ein
Fluss und stets im Fluss. Kultur ist ein
komplexes Gebilde, aus dem ich zwar
einzelne Elemente loslösen kann, aber damit
mir selbst wieder einen Teil einfange. Ja,
bei jeder Entnahme entstehen sofort zwei
andere Kulturen.

2. Wenn dem so ist, ist dann Dialog
überhaupt das treffende Wort, oder müsste es
nicht eher heissen, dass wir über Kultur(en)
zu reden beginnen. Lange haben wir nur
über Ökonomie mit all ihren Gesichtern
geredet. Werden in Zukunft Literatur, Ma¬

lerei oder Musik genauso ernst genommen
wie Kabinettsberichte und Analysen der
Weltbank?

3. Kultur hat Grenzen und gleichzeitig
keine. Kultur steht in einem Raum und
gleichzeitig strahlt sie in andere Räume
hinein. Kultur ist eine bestimmte Erscheinung

einer Zeit und lebt von Vergangenheit
und Zukunft. Für die einen ist die Vergangenheit

der wichtigste Teil der Kultur, für
andere macht die Vision der Zukunft die
Kultur aus.

4. Selbst schon in der eigenen Familie
gibt es Missverständnisse. Vielleicht sind
sie es, um die es auch ausser Hauses, unter
Nachbarn und anderen Menschen geht. Es
wäre an der Zeit, eine Kulturgeschichte des
Missverständnisses zu schreiben.

5. Das Nebeneinander muss viel ernster
genommen werden. Auf engstem Raum
leben wir alle mit verschiedenen Kultur-Teilen,

die stets eine vorübergehende Kultur
ausmachen. Täglich gehen überall, in jeder
Familie und in jedem Hinterhof, in jedem
Land oder Erdteil, Kulturen ineinander und
auseinander, trennen sich und verschmelzen

neu. Es kommt zu Konvergenz,
Konkurrenz und Konflikt. Es entsteht Ordnung,
aber auch Chaos. Die Chaos-Theorien
müssten nicht nur für den Weltraum,
sondern erst recht für Kulturräume angewendet

werden.
6. Seien wir weder zimperlich noch

wehleidig: Dasselbe geschieht mit Mehrheit
und Minderheit. Auch diese heben sich
immer wieder auf. Die Minderheit ist mächtiger

als sie denkt. Sie ärgert die Mehrheit,
verfügt über Druckmittel auf diese Mehrheit,

bis diese genug davon hat. (Ein
Beispiel ist die Politik in Grossbritannien, wo
die Opposition nach einiger Zeit immer
wieder an die Macht gelangt.)

7. Ein wichtiger Grund-Satz lautet: Du
bist das, was du am anderen nicht verstehen

willst. Du bist wirklich das, was du
versteckst und wofür du Ausreden
brauchst. Dialog ist oftmals Vertuschung,
statt Öffnung viel eher Verschlüsselung.
Aus lauter Furcht, deinem Bösen in die
Augen blicken zu müssen, machst du es zur
fremden Kultur.

185


	Was meint eigentlich "Kulturdialog"?

