Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 6

Artikel: Religion vor dem Offenbarungseid? : Mutmassungen uber die Zukunft
des Christentums

Autor: Zademach, Wieland

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144116

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Wieland Zademach

Religion vor dem Offenbarungseid?
Mutmassungen iiber die Zukunft des Christentums

Wieland Zademach, evangelisch-lutherischer Theologe und Autor zahlreicher sozial-
ethischer Publikationen, sieht in der «neuen Uniibersichtlichkeit», wie sie vielfach als
Ausdruck des Lebensgefiihls der Postmoderne beschrieben wird, nicht so sehr eine
Orientierungskrise als vielmehr eine Orientierungschance. Zum anderen hilt er jedes
volkskirchliche Modell fiir ungeeignet zur Ubernahme einer wie auch immer gearteten
«Meinungsfithrerschaft» in der gegenwartigen — dringend notwendigen! — Wertediskus-
sion. Mehr noch: Den Anspruch einer solchen Meinungsfithrerschaft halt er fur verkehrt,
ja fiir unevangelisch. Die Zeit kirchlicher Ausschliesslichkeitsanspriiche ist endgiiltig
vorbei. Die Zukunft gehort itberkonfessionellen Bewegungen, die — wie die religios-
soziale Bewegung — durch eine je spezifische Mitte strukturiert sind und die iiberlieferten
Konfessionen als Anachronismen erfahren. Was Zademach mit Blick auf Deutschlands
Kirche und Gesellschaft ausfithrt, gilt nicht weniger fiir andere europdische Lander wie

insbesondere auch die Schweiz.

Neue Normalitiit: das Lebensgefiihl der
Postmoderne

Was bedeutet die «neue Uniibersichtlich-
keit» als Bezeichnung fiir die gegenwirtige
gesellschaftliche Realitit und ein weit-
verbreitetes Lebensgefiihl? Unter Sozio-
logen und Kommunikationsforscherinnen
herrscht weitgehend Einigkeit dariiber, dass
vier Grundmobilitaten Konstitutiv sind fiir
eine «neue Normalitit»: die geographische,
die soziale, die politische und die kommu-
nikative Mobilitit in den zwischenmensch-
lichen Beziehungen. Das Auf und Ab
dieser Fiille von gleichzeitigen Mobilitédten
wirkt hdufig zutiefst verunsichernd. Hinzu
kommt als Kennzeichen auf dem vorldufi-
gen Hohepunkt des Modernisierungspro-
zesses ein Individualismus, der «Selbstver-
wirklichungsbliiten» treibt beim Tanz um
das «goldene Selbst». Das Gleichgewicht
zwischen dem individualistischen Single
mit seinen Bediirfnissen und den Ansprii-
chen der Gesamtgesellschaft, die hdufig als
Moloch eines Grossbetricbes empfunden
wird, ist dusserst labil und prekér.

Sozialethisch ebenso wie individual-
ethisch ist eine Gleichzeitigkeit verschiede-

168

Red.

ner Wertemuster zu verzeichnen, die weder
kompatibel, noch konsensfihig erschei-
nen. Und was daran existentiell bedrohlich
erscheint: Nicht nur gesellschaftlich stos-
sen, ja prallen sie aufeinander, sondern
auch innerpsychisch. Nicht nur «<zwei See-
len wohnen ach in meiner Brust», sondern
als Mikrokosmos bilde ich in meiner Per-
son die ganze Komplexitit des mich umge-
benden Makrokosmos ab. Wo ist da Orien-
tierung, wo eindeutige Sinnzuweisung?

Religion und Kirchen sehen sich heraus-
gefordert. Da ist die Rede von einer Gottes-
krise, auf die missionarisch reagiert wer-
den miisse, um den Menschen die verloren-
gegangene Spiritualitit wiederzugeben. Da
ist die Rede von wacher Zeitgenossen-
schaft, um der Gesellschaft Orientierung
wiederzugeben und {iiberzeitlich giiltige
Werte zu vermitteln.

Notwendiges Bekenntnis der Kirche
zum eigenen Versagen

Von einer Gesellschaft ohne Mitte ist viel
die Rede in dieser Zeit, von zunechmender
Konfessionslosigkeit in Deutschland. Je
ldanger ich dariiber nachdenke, desto weni-



ger kann ich mich mit solchen Formulie-
rungen anfreunden. Dahinter steckt ja ein
hoher Anspruch, nimlich der, dass die Kir-
che die Mitte der Gesellschaft ist — die
Kirche oder gar noch die Konfession. Ich
meine, ein zu hoher Anspruch, mehr noch:
ein falscher Anspruch!

Anmassend, dreist und frech ist dieser
Anspruch, wenn er heute erhoben wird an-
gesichts der Erfahrungen mit Kirchen und
Konfessionen. Wieso soll denn die Kirche
die Mitte sein? Was kam denn heraus beim
«Corpus Christianum» des Mittelalters,
beim «Heiligen Romischen Reich Deut-
scher Nation»? Wir wissen es alle: Wo
Kirche sich exklusiv zur Mitte erklirt, da
ist fiir nichts anderes Platz — weder fiir die
Freiheit des Individuums noch fiir sikulare
Gesellschaftsformationen. Und wo Kirche
dann noch im Gewande von Konfessionen
daherkommt, die sich selbst absolut setzen
und gegenseitig verketzern, da kam und
kommt es zwangsldufig zu Entwicklungen,
an deren schlimmem Ende ein Schuldbe-
kenntnis steht, wie wir es abzulegen hatten
1945 in Stuttgart — zaghaft genug, das kon-
kretere Darmstadter Wort von 1947 wurde
dann schon wieder als «Nestbeschmut-
zung» diffamiert! — und wie wir es gegen-
wiirtig vielerorts abzulegen hitten.

Einer, der es gewagt hat, ein Schuldbe-
kenntnis fiir die Zeit von 1945 bis 1995
abzulegen, ist Jorg Zink, der am 18. Okto-
ber 1995 zum 50. Jahrestag der Stuttgarter
Erkldarung von 1945 in einem Gottesdienst
Einsichten und Erkenntnisse formuliert
hat, die betroffen machen. Wenn ich mich
im folgenden darauf beziehe,dann deshalb,
weil hier wie in einem Prisma deutlich
wird, wie hinter dem Anschein einer immer
noch halbwegs heilen Volkskirche die reale
Kirche in ihrer Dimension des Versagens
erscheint:

— Die Kirche muss sich eingestehen,
«dass wir nicht wacher auf die Ereignisse
in den letzten 50 Jahren geachtet, dass wir
nicht unabhéngiger vom Geist dieser Zeit
gedacht und gehandelt haben», sondern
«immer vor allem daran interessiert waren,
im Einvernehmen mit unserem Staat und
mitden Meinungen der Mehrheit in unserer

Gesellschaft zu leben und so den Bestand
unserer Kirchen zu sichern».

— Vor 45 Jahren wihrend der Wieder-
bewaffnung der Bundesrepublik haben wir
jene Christinnen und Christen, «die dem
aus Griinden ihres Glaubens und ihrer Er-
fahrung widerstanden», ebenso «alleinge-
lassen wie zuvor die unter uns, die sich dem
Reich Hitlers widersetzt hatten, und haben
ihnen an vielen Orten den Mund verboten».

— Vor 30 Jahren, wihrend der Studen-
tenbewegung, haben wir, anstatt die Im-
pulse aufzunehmen und ihre Forderungen
zu priifen, «sie in die Ecke der Chaoten
abgedringt, wie es auch andere Krifte in
unserem Land taten». Viel erneuernde
Kraft ist so verlorengegangen, «und wir
haben unzéhligen nachdenklichen jungen
Menschen Unrecht getan».

— Vor 15 Jahren, in der Bliite der Frie-
densbewegung, «haben wir unseren Pfar-
rern verboten, als ihre Sprecher aufzutreten
und dabei ihren Beruf zu nennen. Wir ha-
ben nicht verstanden, dass viele, die vor
den Raketentoren sassen, dies deshalb ta-
ten, weil sie Jesus Christus mehr gehorchen
wollten als ihrer Obrigkeit».

Viele andere Beispiele bringt Jorg Zink
noch bei, die einen betroffen machen beim
nachdenklichen Riickblick. Sein Fazit:
«Immer haben wir Aussenseitern und Ein-
zelgdngern iiberlassen zu zeigen, was Chri-
sten in unseren Jahren zu tun hitten» . Kir-
chen und Gemeinden miissten sich deshalb
anklagen, «dass wir fast immer, wenn sich
etwas Neues meldete, fest und nachhaltig
geschlafen haben. Dass uns, wenn ein deut-
liches Wort notig gewesen wire, nichts ein-
gefallen ist. Ordnung, Einfiigung und Un-
auffélligkeit waren die Gétter, denen wir
von ganzem Herzen, von ganzer Seele und
mit allen Kréiften gedient hatten.»

Die vielbeschworene wache Zeitgenos-
senschaft wurde also gerade nicht wahrge-
nommen. Von einer Volkskirche ist dies
wohl auch nicht zu erwarten, denn sie ist
zwangsldufig mehr Abbild der biirgerli-
chen Gesellschaft als wirklich Kirche des
Volkes und Kirche fiir das Volk oder gar
Kirche als Volk Gottes unterwegs. Ist dies
ein Offenbarungseid? Nein, es ist schlichte

169



und erniichternde Realitdt. Wer dies als
Dilemma erfahrt, der wird nach Auswegen
suchen. Marktanalysen und andere Unter-
suchungen mogen durchaus hilfreich sein,
um ein kundenfreundliches Bild von Kir-
che zu entwickeln, das deren Bestand auf
Dauer sichert. Wo aber finden wir Perspek-
tiven quer zum Zeitgeist als dem Geist der
beharrenden Tendenzen einer Zeit, Per-
spektiven, die orientiert sind an dem Geist,
aus dem sich das prophetische Amt der
Kirche speist, das leider so selten authen-
tisch wahrgenommen wird?

Uberkonfessionelle Bewegungen —
Kirche von morgen?

Bei den Menschen guten Willens, die
von Christentum und Kirche noch etwas
erwarten, ist ein starker Wille zur Gemein-
samkeit vorhanden und auch die Sehn-
sucht, Gemeinschaft im Glauben sichtbar
werden zu lassen. In Christus geeint, in
Konfesszonen zerteilt — das ist und bleibt
ein Argernis. Kem Wunder, dass «die Welt
nicht glaubt»...

«Die Einheir der Kirche als Koinonia:
Gabe und Berufung» — die Abschlusserkla-
rung der Vollversammlung des ORK im
australischen Canberra 1991 ist als pro-
grammatische Leitlinie wieder ins Ge-
dédchtnis zu rufen. Einheit ist danach gege-
ben und kommt zum sichtbaren Ausdruck
«durch das gemeinsame Bekenntnis des
apostolischen Glaubens; ein gemeinsames
sakramentales Leben, das durch die eine
Taufe erschlossen und gemeinsam in einer
eucharistischen Gemeinschaft gefeiert
wird; ein gemeinsames Leben, in dem Glie-
der und Dienste gegenseitig anerkannt und
miteinander versohnt sind...» Ziel 6kume-
nischer Bemiihungen kann nicht eine zen-
trale Einheitskirche sein, sondern «das Ziel
der Suche nach voller Einheit ist erreicht,
wenn alle Kirchen in der Lage sind, inein-
ander die eine, heilige katholische und apo-
stolische Kirche in ihrer Fiille zu erkennen.
Diese volle Gemeinschaft wird auf Ortli-
cher und auf weltweiter Ebene durch kon-
ziliare Formen des Lebens und Handelns
zum Ausdruck gebracht.»

170

Beklagt wird in diesem Dokument, dass
die Kirchen es bisher weitgehend unterlas-
sen haben, «fiir ithr Leben aus dem Mass an
Gemeinschaft, das sie bereits erfahren und
aus den Ubereinkiinften, die bereits erzielt
worden sind, die Konsequenzen zu ziehen.
Sie sind es zufrieden, weiterhin in Spaltung
zu ko-existieren...» In der Tat stellt sich die
Frage, ob die vielbeschworene Einheit je-
mand wirklich will — oder ob die kumeni-
schen Einrichtungen und Instrumentarien
nicht mehr und mehr Alibicharakter be-
kommen, um im Schatten so mancher son-
nigen Vorzeigewiese umso deutlicher sein
eigenes Profil zu pflegen? Was konnten
etwa fiir personelle und finanzielle Syner-
gieeffekte erzielt werden durch konfessi-
onsilibergreifende echt kooperative Struk-
turen im kirchlichen Bauwesen, in der sozi-
alkaritativen Arbeit und in vielen anderen
Bereichen! Ob der alliiberall erkennbare
Sparzwang hier zu heilsamen besseren Ein-
sichten fiithren wird? Ich bin vom Gegenteil
{iberzeugt: die Profilneurose wird sich ver-
stirken und die okumenische Glaubwiir-
digkeit bleibt auf der Strecke ..

Uberkonfessionelle Bewegungen etwa
die kommunitdre Bewegung, die charisma-
tische Erneuerungsbewegung, die Frauen-
kirche, die religivs-soziale Bewegung, um
nur die wohl wichtigsten zu nennen —
durchkreuzen oder transzendieren die tra-
ditionellen konfessionellen Grenzlinien.
Alle diese Bewegungen — wie unterschied-
lich sie in ihrer theologischen Orientierung
und Frommigkeitspraxis auch sein mdgen
— stellen eine eigene Auspridgung des
christlichen Glaubens dar, eine Gesamt-
schau, die durch eine je spezifische Mitte
strukturiert wird, von der her alle anderen
Aspekte einander zugeordnet werden.
Menschen, die in solchen Bewegungen en-
gagiert sind, fiihlen sich in der Regel an-
derskonfessionellen Christen und Christin-
nen innerhalb ihrer Bewegung stirker ver-
bunden als Personen, die zwar die gleiche
Konfessionszugehorigkeit, aber eine an-
dere religiose Prigung aufweisen.

Meist aus einer Defiziterfahrung heraus
entstanden, zielen iiberkonfessionelle Be-
wegungen auf Erneuerung und Verinde-



rung des Bestehenden. Sie bedeuten nicht
nur eine kritische Anfrage an die etablier-
ten Kirchen, sie kénnen auch die Fixierung
der «offiziellen Okumene» auf die Begeg-
nung zwischen traditionellen Kirchen auf-
sprengen und deutlich machen, dass man-
che herkémmlichen Differenzen zwischen
den Konfessionen ihre trennende Bedeu-
tung verloren haben, weil die heute rele-
vanten Grében anders verlaufen. Transkon-
fessionelle Bewegungen suchen nicht nur
mehr nach dem, was die Konfessionen ver-
bindet, sondern auch nach dem, was ihnen
vorausliegt. Als «<wanderndes Gottesvolk»
in den Konfessionen nicht mehr zuhause,
stellen sie die Kirchen mehr in Frage als
eine anderskonfessionelle Schwesterkir-
che, die meist nicht den Anspruch erhebt,
andere zu reformieren. Fiir die in ihnen
Engagierten sind iiberkonfessionelle Be-
wegungen hingegen tragfihige Briicken
iiber herkdmmliche Griben hinweg — bei
allen Spannungen zwischen diesen Bewe-
gungen selber.

Welche Herausforderungen stellen sol-
che Bewegungen fiir das Verstidndnis von
Kirche und ihrer Einheit dar? Und sind
nicht iiberhaupt die Frage nach dem Um-
gang mit dem innerkirchlichen Plura-
lismus und die Frage nach der zwischen-
kirchlichen Okumene, ekklesiologisch ge-
sehen, ein und dieselbe Frage? Gilt nicht
auch hier, dass versohnte Verschiedenheit
nur bedeuten kann: die bedingungslose
wechselseitige Anerkennung als gleich-
wertige Glieder am einen untrennbaren
Leib Christi?

Im Herzen Europas gelegen, ist Deutsch-
land zum Treffpunkt verschiedener Kultu-
ren und religioser Traditionen geworden.
Im friedlichen Miteinander zwischen den
Kulturen und damit auch im Zusammenle-
ben verschiedener Religionen liegt heute
der Testfall firr das Gelingen einer moder-
nen Zivilisation. Christen-Okumene muss
endlich iiber sich hinauswachsen zur
Schopfungs-Okumene. Wichtigstes Krite-
rium ist dabei die Toleranz: das Respektie-
ren, mitunter auch das Erdulden anderer
Auffassungen. Fundamentalismus bei an-
deren wird nicht iiberwunden mit fun-

damentalistischen Gegenpositionen. Das
Rechthabenwollen spricht grundsitzlich
gegen den, der es fiir sich in Anspruch
nimmt. Niemand wird mehr gegen die an-
deren «siegen» oder ohne die anderen; dies
betrifft die anderen vor Ort ebenso wie die
Kirchen und Religionen auf der weiten
Welt. Echter Dialog ist die Herausforde-
rung, die eigene Identitit zu bewahren und
immer wieder neu zu entdecken, gerade
indem ich die anderen und ihre Identitét
ernst zu nehmen versuche.

Lob des Chaos statt des Kosmos

Zweifelsohne wird die neue Uniiber-
sichtlichkeit der Erlebnis- oder Risikoge-
sellschaft vielfach auch als Identitats-,
Sinn- und Orientierungskrise erlebt. Da
entsteht und wichst dann die Sehnsucht
nach festem Halt, nach neuen Eindeutig-
keiten, nach tragenden Fundamenten. Hier
ist nicht der Ort, sich auseinanderzusetzen
mit den Pseudoantworten politischer, welt-
anschaulicher und religids-esoterischer
Scharlatane. Ich will hier auch nicht auf
eine andere Variante der Begegnung mit
den Erscheinungsformen der Gegenwart
eingehen: auf den Versuch zusammenzu-
halten, was auseinanderzudriften droht.
Wie etwa die Romische Kirche mit ihrem
Weltkatechismus, einem wahrhaft monu-
mentalen Werk, das mit der Autoritéit des
papstlichen Lehramtes Antwort geben will
auf alle Fragen des Glaubens und der Moral
im tédglichen Leben und das dem irrtums-
gefidhrdeten Gewissen sicherlich grosse Er-
leichterung verschaffen kann mit dieser
Moglichkeit, Verantwortung zu delegieren.
Ohne solche Orientierungsmuster pauschal
abzulehnen, halte ich sie dennoch nicht fiir
hilfreich, ja, evangelisch gesehen, fiir frag-
wiirdig. Denn auf Dauer behindern sie die
freie Entfaltung des Individuums ebenso
wie die wachsame Wahrnehmung gesell-
schaftlicher Verantwortung.

Nein, ich mochte einen anderen Weg
einschlagen: Freiheit statt Gesetz — Chaos
statt Kosmos! Orientierungskrise kann zur
«Krisis» werden, zur lduternden Entschei-
dungshilfe: zum «Kairos», zur gnadenhaft-

171



ten Zeit, zum Einfallstor fiir Gottes freima-
chende Ermutigungen, zum Ausweg aus
beklemmender Enge in die offene Weite
des Lebens. Die vielgeschméhte «Patch-
workidentitat» — kann sie nicht ein Flek-
kerlteppich sein als Abbild unseres Lebens:
ein Gesamtkunstwerk, zusammengesetzt
aus vielen Einzelteilen mit unterschiedli-
cher Herkunft, von unterschiedlicher Be-
deutsamkeit, mit unterschiedlichem Cha-
rakter, in vielerlei Farben, ein buntes fest-
gekniipftes Netzwerk als integraler Rah-
men fiir alle Komplexitit und doch offen
als Ankniipfungspunkt fiir Neues, Identitét
im Wandel der personlichen Herausforde-
rungen und der zeitgeschichtlichen wie ge-
sellschaftlichen Erfordernisse?

Es muss endiich theoretisch wie prak-
tisch ernst gemacht werden mit der Er-
kenntnis, dass es hinfort keine geschlosse-
ne Theorie, kein System als Abbildung des
Ganzen mehr geben kann; mit der Einsicht,
dass die Wirklichkeit ein Paradox ist, ein
Paradox aus Ordnung und Chaos. Die gan-
ze Wirklichkeit ist einer unendlichen Kom-
plexitit von Einfliissen ausgesetzt und dar-
in miteinander verbunden. Eine neue ganz-
heitliche Sicht der Welt kiindigt sich an in
dieser — Erde, Welt und Mensch integrie-
renden — Relation von Chaos und Ordnung.
Der Makrokosmos des Weltraums und der
Mikrokosmos des eigenen Herzschlags
riicken wieder zusammen. Die chaotischen
Prozesse der Natur und der eigenen Biogra-
phie lassen Verwandtschaft erkennen —
«Selbstidhnlichkeit». Chaos und Ordnung
als Masken der Natur, jadann wohl auch als
Masken des Schopfers, wenn die Mono-
kausalitét des trinitarischen Monotheismus
konsequent durchgehalten wird.

Alte Texte oszillieren neu

Gewinnt hier nicht die Lehre von der
Gottebenbildlichkeit des Menschen eine
neue Bedeutung? «Imago Dei», Abbild in
Chaos und Ordnung; Personsein, perso-
nare, das Hindurchtonen: Ich in meinem
Bios von Chaos und Kosmos als Echo auf
Gottes Schopferhauch... Mir fallen da die
Bilder aus den Psalmen ein, vor allem aus

172

den Schopfungspsalmen. Sie verherrlichen
Gottes Allmacht in seiner ordnenden Weis-
heit, aber auch im Chaos der Natur und des
eigenen Lebens. Ordnung ist das halbe Le-
ben — gewiss, aber eben nur das halbe! Wer
wirklich leben mochte, der muss die Ord-
nung Sffnen fiir das Chaos.

Biblisch gesehen sind Ordnungen Hilfs-
konstruktionen des siindigen Menschen;
sie sind notig, aber jeder, der ordnen will,
der verspielt das Paradies. Hiob ist das
Beispiel fiir einen, der sich gegen dieses
primitive Ordnungsdenken zur Wehr setzt
und sich weigert, mit seinem Gott auf der
Ebene eines solchen Berechnungsschemas
zu verkehren. Am Ende eines schmerzli-
chen Erkenntnisprozesses gewinnt er die
Freiheit zuriick: «Der Herr hat’s gegeben,
der Herr hat’s genommen — der Name des
Herrn sei gelobt!» Miisste nicht gerade von
Hiob aus die Erkenntnis noch weiter gehen
zu der Einsicht, dass wir die chaotischen
Elemente nicht von Gott abtrennen diirfen.
Tritt uns nicht vielmehr — in Analogie zu
Luthers Aussagen iiber den «deus abscon-
ditus» — in der Gestalt des «Diabolos» Gott
selbst entgegen als derjenige, der unser
Leben durcheinanderwirbelt?

Oder die Botschaft des Exodus, wo Isra-
els Gott Jahwe sein Volk aus der Dominanz
der absoluten Ordnung des Sklavenhauses
in Agypten befreit und in die Wiiste ziehen
lasst, die von Anfang an ein Symbol des
Chaos ist. Jahwe entzieht sich konsequent
jeder Berechenbarkeit und blockiert allein
schon durch seinen Namen alle Versuche,
ihn linear in den Griff zu bekommen. Auch
beim Dekalog als Orientierungshilfe im
Chaos fehlt nicht der Hinweis auf die Be-
freiung aus dem Sklavenhaus und damit die
Warnung, die «Zehn grossen Freiheiten»
(E. Lange) nicht als ein neues Gesetz zu
missdeuten. Und wenn spiter Israel das
gesamte Gesetzeskorpus des Kulturlandes
zuriick in die Wiiste verlegt, dann haftet
damit bewusst .und gewollt sédmtlichen
Ordnungen der Bibel etwas befreiend
Chaotisches an —ein Zug, der auch heutiger
jlidischer Theologie noch immer sympa-
thisch anhaftet.

Die Botschaft der Bergpredigt — ist nicht



auch sie ein Aufruf, dem verheissungsvol-
len Leben gelassen chaotisch zu begegnen?
Von der Physik lernen wir, wie das ver-
meintlich trostliche Bild von der Zuverlés-
sigkeit und Berechenbarkeit der Natur un-
widerruflich in Stiicke bricht. Die Vogel
und die Lilien und der Mensch, der seiner
Linge keine Elle hinzufiigen kann, sie sind
Bilder fiir das Lebens in seiner Gebrochen-
heit und ineins damit Gleichnis fiir den
dynamischen Prozess, in dem sich jedes
Leben entfaltet. Wer sich sorgt, meint, er
konne letztlich doch «Herr der Lage» blei-
ben. Wer sich sorgt, will sich retten aus dem
chaotischen Meer des Lebens an das Ufer
der Linearitit, der Ordnung und des Mach-
barkeitswahns.

Der Gott, der seine Sonne aufgehen ldsst
tiber Gute und Bose und der regnen lésst
iber Gerechte und Ungerechte, der war in
Christus und versohnte die Welt mit sich
selber. Der Gott, der uns in Jesus auffor-
dert, so vollkommen zu sein wie der Vater
im Himmel, der ist nicht ein Gott der Un-
ordnung, sondern des Friedens: Mit die-
~ sem Schalom bietet er gleichsam ein Dach
an, unter dem beide wohnen konnen — Ord-
nung und Chaos!

Alltagsspiritualitit im postmodernen
Pluralismus

Die Herausforderung, vor der alle Kir-
chen gleichermassen stehen, ist der Um-
gang mit dem Lebensgefiihl in einer post-
modernen und nachchristlichen Gesell-
schaft. Werden wir es lernen, eine Kultur
der Postmoderne zu akzeptieren? Die
«Patchworkidentitidt» eines postmodernen
Lebensgefiihls ist ja nicht gleichzusetzen
mit Kirchenfeindlichkeit und ethischer In-
differenz. Pluralitit bei der Suche nach Le-
bensentwiirfen ist ja wohl auch positiv zu
verstehen als Tugend, als Freiheitlichkeit
einer multireligiosen Gesellschaft mit der
Moglichkeit eines Glaubens, der mit den
eigenen Erfahrungen iibereinstimmt und
anderen ihre Erfahrungen belédsst. Den
Menschen versbhnen mit seiner Welt, die
Ordnung ersetzen durch Orientierung —
sind dies nicht die Aufgaben der Gegen-

wart? Wir werden darauf verzichten miis-
sen, eine Gesamtschau der Gegenwart oder
gar der Welt zu geben. Im Mittelpunkt wird
die soteriologische Frage stehen miissen:
Wer bin ich? Bin ich angenommen? Ist
mein Da-Sein sinnvoll? Wenn Glaube nicht
mehr selbstverstindlich ist — ist dann nicht
dies gerade eine Chance? Wer im «nihil»
Gott glauben mochte und kann, der glaubt
«sola fide», unabhingig von dusseren An-
haltspunkten!

«Wir brauchen die Kirche nicht immer,
aber wenn wir sie brauchen, dann brauchen
wir sie richtig.» Der einzelne kommt nicht
wegen der Kirche in die Kirche, sondern
wegen sich selbst. Dann aber will er ganz
ernst genommen werden als ein Mensch
auf der Suche. Gefragt ist also Gespriéchs-
bereitschaft, Offenheit anstatt urteilendes
Schablonendenken — und Arbeit mit hoch-
ster Kompetenz und in hochster Qualitét!
Solche differenzierte Kompetenz ist am
ehesten bei den sogenannten Laien zu fin-
den, die gleichsam vor Ort, im Beruf, im
familidren Umfeld und in sozialen Bezugs-
gruppen ihren Glauben leben und sich ihr
eigenes Urteil bilden. Deren Erfahrungen
sind der eigentliche Reichtum fiir die Kir-
che der Zukunft — die Hauptberuflichen
werden hoffentlich endlich lernen, diesen
Schatz des allgemeinen Priestertums als
Pfund wuchern zu lassen.

Nicht die objektivierte Wahrheit recht-
haberischer Instanzen ist gefragt als Ant-
wort auf die Erfahrung der «neuen Uniiber-
sichtlichkeit», sondern eher eine spirituelle
Erfahrungsgemeinschaft abseits einer Ein-
zwingung in parochial verwaltete Struktu-
ren: Kirche als «theologische Fragege-
meinschaft», in der die Antworten und die
theologischen Kategorien nicht von vorn-
herein feststehen.

Wird Kirche es schaffen, sich nicht auf
den «gldubigen Rest» zu konzentrieren,
sondern ihre Botschaft zeitgendssisch zu
vermitteln und zu leben? Wenn nicht, dann
wire wohl auch alle Okumene umsonst!
Wenn ja, dann kdme Okumene zu sich
selbst: als Zuhause Gottes in seiner Welt,
die er um Christi willen nicht aus seiner
Liebe lésst.

173



	Religion vor dem Offenbarungseid? : Mutmassungen über die Zukunft des Christentums

