
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 6

Artikel: Religion vor dem Offenbarungseid? : Mutmassungen über die Zukunft
des Christentums

Autor: Zademach, Wieland

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144116

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144116
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wieland Zademach

Religion vor dem Offenbarungseid?
Mutmassungen über die Zukunft des Christentums

Wieland Zademach, evangelisch-lutherischer Theologe und Autor zahlreicher
sozialethischer Publikationen, sieht in der «neuen Unübersichtlichkeit», wie sie vielfach als
Ausdruck des Lebensgefühls der Postmoderne beschrieben wird, nicht so sehr eine
Orientierungskrise als vielmehr eine Orientierungschance. Zum anderen hält er jedes
volkskirchliche Modell fir ungeeignet zur Übernahme einer wie auch immer gearteten
«Meinungsführerschaft» in der gegenwärtigen - dringend notwendigen! - Wertediskussion.

Mehr noch: Den Anspruch einer solchen Meinungsführerschaft hält erfür verkehrt,
ja für unevangelisch. Die Zeit kirchlicher Ausschliesslichkeitsansprüche ist endgültig
vorbei. Die Zukunft gehört überkonfessionellen Bewegungen, die - wie die religiös-
soziale Bewegung - durch eine je spezifische Mitte strukturiert sind und die überlieferten
Konfessionen als Anachronismen erfahren. Was Zademach mit Blick auf Deutschlands
Kirche und Gesellschaft ausführt, gilt nicht weniger für andere europäische Länder wie
insbesondere auch die Schweiz. Red.

Neue Normalität: das Lebensgefühl der
Postmoderne

Was bedeutet die «neue Unübersichtlichkeit»
als Bezeichnung für die gegenwärtige

gesellschaftliche Realität und ein
weitverbreitetes Lebensgefühl? Unter Soziologen

und Kommunikationsforscherinnen
herrscht weitgehend Einigkeit darüber, dass
vier Grundmobilitäten konstitutiv sind für
eine «neue Normalität»: die geographische,
die soziale, die politische und die kommunikative

Mobilität in den zwischenmenschlichen

Beziehungen. Das Auf und Ab
dieser Fülle von gleichzeitigen Mobilitäten
wirkt häufig zutiefst verunsichernd. Hinzu
kommt als Kennzeichen auf dem vorläufigen

Höhepunkt des Modernisierungsprozesses

ein Individualismus, der
«Selbstverwirklichungsblüten» treibt beim Tanz um
das «goldene Selbst». Das Gleichgewicht
zwischen dem individualistischen Single
mit seinen Bedürfnissen und den Ansprüchen

der Gesamtgesellschaft, die häufig als
Moloch eines Grossbetriebes empfunden
wird, ist äusserst labil und prekär.

Sozialethisch ebenso wie individual-
ethisch ist eine Gleichzeitigkeit verschiede-

168

ner Wertemuster zu verzeichnen, die weder
kompatibel, noch konsensfähig erscheinen.

Und was daran existentiell bedrohlich
erscheint: Nicht nur gesellschaftlich stossen,

ja prallen sie aufeinander, sondern
auch innerpsychisch. Nicht nur «zwei Seelen

wohnen ach in meiner Brust», sondern
als Mikrokosmos bilde ich in meiner Person

die ganze Komplexität des mich
umgebenden Makrokosmos ab. Wo ist da
Orientierung, wo eindeutige Sinnzuweisung?

Religion und Kirchen sehen sich
herausgefordert. Da ist die Rede von einer Gotteskrise,

auf die missionarisch reagiert werden

müsse, um den Menschen die
verlorengegangene Spiritualität wiederzugeben. Da
ist die Rede von wacher Zeitgenossenschaft,

um der Gesellschaft Orientierung
wiederzugeben und überzeitlich gültige
Werte zu vermitteln.

Notwendiges Bekenntnis der Kirche
zum eigenen Versagen

Von einer Gesellschaft ohne Mitte ist viel
die Rede in dieser Zeit, von zunehmender
Konfessionslosigkeit in Deutschland. Je

länger ich darüber nachdenke, desto weni-



ger kann ich mich mit solchen Formulierungen

anfreunden. Dahinter steckt ja ein
hoher Anspruch, nämlich der, dass die Kirche

die Mitte der Gesellschaft ist - die
Kirche oder gar noch die Konfession. Ich
meine, ein zu hoher Anspruch, mehr noch:
ein falscher Anspruch!

Anmassend, dreist und frech ist dieser
Anspruch, wenn er heute erhoben wird
angesichts der Erfahrungen mit Kirchen und
Konfessionen. Wieso soll denn die Kirche
die Mitte sein? Was kam denn heraus beim
«Corpus Christianum» des Mittelalters,
beim «Heiligen Römischen Reich Deutscher

Nation»? Wir wissen es alle: Wo
Kirche sich exklusiv zur Mitte erklärt, da
ist für nichts anderes Platz - weder für die
Freiheit des Individuums noch für säkulare
Gesellschaftsformationen. Und wo Kirche
dann noch im Gewände von Konfessionen
daherkommt, die sich selbst absolut setzen
und gegenseitig verketzern, da kam und
kommt es zwangsläufig zu Entwicklungen,
an deren schlimmem Ende ein Schuldbekenntnis

steht, wie wir es abzulegen hatten
1945 in Stuttgart - zaghaft genug, das
konkretere Darmstädter Wort von 1947 wurde
dann schon wieder als «Nestbeschmut-
zung» diffamiert! - und wie wir es gegenwärtig

vielerorts abzulegen hätten.
Einer, der es gewagt hat, ein Schuldbekenntnis

für die Zeit von 1945 bis 1995
abzulegen, ist Jörg Zink, der am 18. Oktober

1995 zum 50. Jahrestag der Stuttgarter
Erklärung von 1945 in einem Gottesdienst
Einsichten und Erkenntnisse formuliert
hat, die betroffen machen. Wenn ich mich
im folgenden daraufbeziehe, dann deshalb,
weil hier wie in einem Prisma deutlich
wird, wie hinter dem Anschein einer immer
noch halbwegs heilen Volkskirche die reale
Kirche in ihrer Dimension des Versagens
erscheint:

- Die Kirche muss sich eingestehen,
«dass wir nicht wacher auf die Ereignisse
in den letzten 50 Jahren geachtet, dass wir
nicht unabhängiger vom Geist dieser Zeit
gedacht und gehandelt haben», sondern
«immer vor allem daran interessiert waren,
im Einvernehmen mit unserem Staat und
mit den Meinungen der Mehrheit in unserer

Gesellschaft zu leben und so den Bestand
unserer Kirchen zu sichern».

- Vor 45 Jahren während der
Wiederbewaffnung der Bundesrepublik haben wir
jene Christinnen und Christen, «die dem
aus Gründen ihres Glaubens und ihrer
Erfahrung widerstanden», ebenso «alleingelassen

wie zuvor die unter uns, die sich dem
Reich Hitlers widersetzt hatten, und haben
ihnen an vielen Orten den Mund verboten».

- Vor 30 Jahren, während der
Studentenbewegung, haben wir, anstatt die
Impulse aufzunehmen und ihre Forderungen
zu prüfen, «sie in die Ecke der Chaoten
abgedrängt, wie es auch andere Kräfte in
unserem Land taten». Viel erneuernde
Kraft ist so verlorengegangen, «und wir
haben unzähligen nachdenklichen jungen
Menschen Unrecht getan».

- Vor 15 Jahren, in der Blüte der
Friedensbewegung, «haben wir unseren Pfarrern

verboten, als ihre Sprecher aufzutreten
und dabei ihren Beruf zu nennen. Wir
haben nicht verstanden, dass viele, die vor
den Raketentoren sässen, dies deshalb
taten, weil sie Jesus Christus mehr gehorchen
wollten als ihrer Obrigkeit».

Viele andere Beispiele bringt Jörg Zink
noch bei, die einen betroffen machen beim
nachdenklichen Rückblick. Sein Fazit:
«Immer haben wir Aussenseitern und
Einzelgängern überlassen zu zeigen, was Christen

in unseren Jahren zu tun hätten».
Kirchen und Gemeinden müssten sich deshalb
anklagen, «dass wir fast immer, wenn sich
etwas Neues meldete, fest und nachhaltig
geschlafen haben. Dass uns, wenn ein
deutliches Wort nötig gewesen wäre, nichts
eingefallen ist. Ordnung, Einfügung und Un-
auffälligkeit waren die Götter, denen wir
von ganzem Herzen, von ganzer Seele und
mit allen Kräften gedient hatten.»

Die vielbeschworene wache Zeitgenossenschaft

wurde also gerade nicht
wahrgenommen. Von einer Volkskirche ist dies
wohl auch nicht zu erwarten, denn sie ist
zwangsläufig mehr Abbild der bürgerlichen

Gesellschaft als wirklich Kirche des
Volkes und Kirche für das Volk oder gar
Kirche als Volk Gottes unterwegs. Ist dies
ein Offenbarungseid? Nein, es ist schlichte

169



und ernüchternde Realität. Wer dies als
Dilemma erfährt, der wird nach Auswegen
suchen. Marktanalysen und andere
Untersuchungen mögen durchaus hilfreich sein,
um ein kundenfreundliches Bild von Kirche

zu entwickeln, das deren Bestand auf
Dauer sichert. Wo aber finden wir Perspektiven

quer zum Zeitgeist als dem Geist der
beharrenden Tendenzen einer Zeit,
Perspektiven, die orientiert sind an dem Geist,
aus dem sich das prophetische Amt der
Kirche speist, das leider so selten authentisch

wahrgenommen wird?

Überkonfessionelle Bewegungen -
Kirche von morgen?

Bei den Menschen guten Willens, die
von Christentum und Kirche noch etwas
erwarten, ist ein starker Wille zur Gemeinsamkeit

vorhanden und auch die
Sehnsucht, Gemeinschaft im Glauben sichtbar
werden zu lassen. In Christus geeint, in
Konfessionen zerteilt - das ist und bleibt
ein Ärgernis. Kein Wunder, dass «die Welt
nicht glaubt»...!

«Die Einheit der Kirche als Koinonia:
Gabe und Berufung» - die Abschlusserklärung

der Vollversammlung des ÖRK im
australischen Canberra 1991 ist als
programmatische Leitlinie wieder ins
Gedächtnis zu rufen. Einheit ist danach gegeben

und kommt zum sichtbaren Ausdruck
«durch das gemeinsame Bekenntnis des

apostolischen Glaubens; ein gemeinsames
sakramentales Leben, das durch die eine
Taufe erschlossen und gemeinsam in einer
eucharistischen Gemeinschaft gefeiert
wird; ein gemeinsames Leben, in dem Glieder

und Dienste gegenseitig anerkannt und
miteinander versöhnt sind...» Ziel ökumenischer

Bemühungen kann nicht eine
zentrale Einheitskirche sein, sondern «das Ziel
der Suche nach voller Einheit ist erreicht,
wenn alle Kirchen in der Lage sind, ineinander

die eine, heilige katholische und
apostolische Kirche in ihrer Fülle zu erkennen.
Diese volle Gemeinschaft wird auf örtlicher

und auf weltweiter Ebene durch
konziliare Formen des Lebens und Handelns
zum Ausdruck gebracht.»

Beklagt wird in diesem Dokument, dass
die Kirchen es bisher weitgehend unterlassen

haben, «für ihr Leben aus dem Mass an
Gemeinschaft, das sie bereits erfahren und
aus den Übereinkünften, die bereits erzielt
worden sind, die Konsequenzen zu ziehen.
Sie sind es zufrieden, weiterhin in Spaltung
zu ko-existieren...» In der Tat stellt sich die
Frage, ob die vielbeschworene Einheit
jemand wirklich will - oder ob die ökumenischen

Einrichtungen und Instrumentarien
nicht mehr und mehr Alibicharakter
bekommen, um im Schatten so mancher
sonnigen Vorzeigewiese umso deutlicher sein
eigenes Profil zu pflegen? Was könnten
etwa für personelle und finanzielle
Synergieeffekte erzielt werden durch konfessi-
onsübergreifende echt kooperative Strukturen

im kirchlichen Bauwesen, in der
sozialkaritativen Arbeit und in vielen anderen
Bereichen! Ob der allüberall erkennbare
Sparzwang hier zu heilsamen besseren
Einsichten führen wird? Ich bin vom Gegenteil
überzeugt: die Profilneurose wird sich
verstärken und die ökumenische Glaubwürdigkeit

bleibt auf der Strecke
Überkonfessionelle Bewegungen - etwa

die kommunitäre Bewegung, die charismatische

Erneuerungsbewegung, die Frauenkirche,

die religiös-soziale Bewegung, um
nur die wohl wichtigsten zu nennen -
durchkreuzen oder transzendieren die
traditionellen konfessionellen Grenzlinien.
Alle diese Bewegungen - wie unterschiedlich

sie in ihrer theologischen Orientierung
und Frömmigkeitspraxis auch sein mögen

- stellen eine eigene Ausprägung des
christlichen Glaubens dar, eine Gesamtschau,

die durch eine je spezifische Mitte
strukturiert wird, von der her alle anderen
Aspekte einander zugeordnet werden.
Menschen, die in solchen Bewegungen
engagiert sind, fühlen sich in der Regel
anderskonfessionellen Christen und Christinnen

innerhalb ihrer Bewegung stärker
verbunden als Personen, die zwar die gleiche
Konfessionszugehörigkeit, aber eine
andere religiöse Prägung aufweisen.

Meist aus einer Defiziterfahrung heraus
entstanden, zielen überkonfessionelle
Bewegungen auf Erneuerung und Verände-

170



rung des Bestehenden. Sie bedeuten nicht
nur eine kritische Anfrage an die etablierten

Kirchen, sie können auch die Fixierung
der «offiziellen Ökumene» auf die Begegnung

zwischen traditionellen Kirchen
aufsprengen und deutlich machen, dass manche

herkömmlichen Differenzen zwischen
den Konfessionen ihre trennende Bedeutung

verloren haben, weil die heute
relevanten Gräben anders verlaufen.
Transkonfessionelle Bewegungen suchen nicht nur
mehr nach dem, was die Konfessionen
verbindet, sondern auch nach dem, was ihnen
vorausliegt. Als «wanderndes Gottesvolk»
in den Konfessionen nicht mehr zuhause,
stellen sie die Kirchen mehr in Frage als
eine anderskonfessionelle Schwesterkirche,

die meist nicht den Anspruch erhebt,
andere zu reformieren. Für die in ihnen
Engagierten sind überkonfessionelle
Bewegungen hingegen tragfähige Brücken
über herkömmliche Gräben hinweg - bei
allen Spannungen zwischen diesen
Bewegungen selber.

Welche Herausforderungen stellen solche

Bewegungen für das Verständnis von
Kirche und ihrer Einheit dar? Und sind
nicht überhaupt die Frage nach dem
Umgang mit dem innerkirchlichen Pluralismus

und die Frage nach der
zwischenkirchlichen Ökumene, ekklesiologisch
gesehen, ein und dieselbe Frage? Gilt nicht
auch hier, dass versöhnte Verschiedenheit
nur bedeuten kann: die bedingungslose
wechselseitige Anerkennung als
gleichwertige Glieder am einen untrennbaren
Leib Christi?

Im Herzen Europas gelegen, ist Deutschland

zum Treffpunkt verschiedener Kulturen

und religiöser Traditionen geworden.
Im friedlichen Miteinander zwischen den
Kulturen und damit auch im Zusammenleben

verschiedener Religionen liegt heute
der Testfallfür das Gelingen einer modernen

Zivilisation. Christen-Ökumene muss
endlich über sich hinauswachsen zur
Schöpfungs-Ökumene. Wichtigstes Kriterium

ist dabei die Toleranz: das Respektieren,

mitunter auch das Erdulden anderer
Auffassungen. Fundamentalismus bei
anderen wird nicht überwunden mit fun¬

damentalistischen Gegenpositionen. Das
Rechthabenwollen spricht grundsätzlich
gegen den, der es für sich in Anspruch
nimmt. Niemand wird mehr gegen die
anderen «siegen» oder ohne die anderen; dies
betrifft die anderen vor Ort ebenso wie die
Kirchen und Religionen auf der weiten
Welt. Echter Dialog ist die Herausforderung,

die eigene Identität zu bewahren und
immer wieder neu zu entdecken, gerade
indem ich die anderen und ihre Identität
ernst zu nehmen versuche.

Lob des Chaos statt des Kosmos

Zweifelsohne wird die neue
Unübersichtlichkeit der Erlebnis- oder Risikogesellschaft

vielfach auch als Identitäts-,
Sinn- und Orientierungskrise erlebt. Da
entsteht und wächst dann die Sehnsucht
nach festem Halt, nach neuen Eindeutigkeiten,

nach tragenden Fundamenten. Hier
ist nicht der Ort, sich auseinanderzusetzen
mit den Pseudoantworten politischer,
weltanschaulicher und religiös-esoterischer
Scharlatane. Ich will hier auch nicht auf
eine andere Variante der Begegnung mit
den Erscheinungsformen der Gegenwart
eingehen: auf den Versuch zusammenzuhalten,

was auseinanderzudriften droht.
Wie etwa die Römische Kirche mit ihrem
Weltkatechismus, einem wahrhaft
monumentalen Werk, das mit der Autorität des
päpstlichen Lehramtes Antwort geben will
auf alle Fragen des Glaubens und der Moral
im täglichen Leben und das dem
irrtumsgefährdeten Gewissen sicherlich grosse
Erleichterung verschaffen kann mit dieser
Möglichkeit, Verantwortung zu delegieren.
Ohne solche Orientierungsmuster pauschal
abzulehnen, halte ich sie dennoch nicht für
hilfreich, ja, evangelisch gesehen, für
fragwürdig. Denn auf Dauer behindern sie die
freie Entfaltung des Individuums ebenso
wie die wachsame Wahrnehmung
gesellschaftlicher Verantwortung.

Nein, ich möchte einen anderen Weg
einschlagen: Freiheit statt Gesetz - Chaos
statt Kosmos! Orientierungskrise kann zur
«Krisis» werden, zur läuternden
Entscheidungshilfe: zum «Kairos», zur gnadenhaf-

171



ten Zeit, zum Einfallstor für Gottes freimachende

Ermutigungen, zum Ausweg aus
beklemmender Enge in die offene Weite
des Lebens. Die vielgeschmähte «Patch-
workidentität» - kann sie nicht ein Flek-
kerlteppich sein als Abbild unseres Lebens:
ein Gesamtkunstwerk, zusammengesetzt
aus vielen Einzelteilen mit unterschiedlicher

Herkunft, von unterschiedlicher
Bedeutsamkeit, mit unterschiedlichem
Charakter, in vielerlei Farben, ein buntes
festgeknüpftes Netzwerk als integraler Rahmen

für alle Komplexität und doch offen
als Anknüpfungspunkt für Neues, Identität
im Wandel der persönlichen Herausforderungen

und der zeitgeschichtlichen wie
gesellschaftlichen Erfordernisse?

Es muss endlich theoretisch wie praktisch

ernst gemacht werden mit der
Erkenntnis, dass es hinfort keine geschlossene

Theorie, kein System als Abbildung des
Ganzen mehr geben kann; mit der Einsicht,
dass die Wirklichkeit ein Paradox ist, ein
Paradox aus Ordnung und Chaos. Die ganze

Wirklichkeit ist einer unendlichen
Komplexität von Einflüssen ausgesetzt und darin

miteinander verbunden. Eine neue
ganzheitliche Sicht der Welt kündigt sich an in
dieser - Erde, Welt und Mensch integrierenden

- Relation von Chaos und Ordnung.
Der Makrokosmos des Weltraums und der
Mikrokosmos des eigenen Herzschlags
rücken wieder zusammen. Die chaotischen
Prozesse der Natur und der eigenen Biographie

lassen Verwandtschaft erkennen -
«Selbstähnlichkeit». Chaos und Ordnung
als Masken der Natur, ja dann wohl auch als
Masken des Schöpfers, wenn die Mono-
kausalität des trinitarischen Monotheismus
konsequent durchgehalten wird.

Alte Texte oszillieren neu

Gewinnt hier nicht die Lehre von der
Gottebenbildlichkeit des Menschen eine
neue Bedeutung? «Imago Dei», Abbild in
Chaos und Ordnung; Personsein, perso-
nare, das Hindurchtönen: Ich in meinem
Bios von Chaos und Kosmos als Echo auf
Gottes Schöpferhauch... Mir fallen da die
Bilder aus den Psalmen ein, vor allem aus

den Schöpfungspsalmen. Sie verherrlichen
Gottes Allmacht in seiner ordnenden Weisheit,

aber auch im Chaos der Natur und des

eigenen Lebens. Ordnung ist das halbe
Leben - gewiss, aber eben nur das halbe! Wer
wirklich leben möchte, der muss die
Ordnung öffnen für das Chaos.

Biblisch gesehen sind Ordnungen
Hilfskonstruktionen des sündigen Menschen;
sie sind nötig, aber jeder, der ordnen will,
der verspielt das Paradies. Hiob ist das

Beispiel für einen, der sich gegen dieses
primitive Ordnungsdenken zur Wehr setzt
und sich weigert, mit seinem Gott auf der
Ebene eines solchen Berechnungsschemas
zu verkehren. Am Ende eines schmerzlichen

Erkenntnisprozesses gewinnt er die
Freiheit zurück: «Der Herr hat's gegeben,
der Herr hat's genommen - der Name des
Herrn sei gelobt!» Müsste nicht gerade von
Hiob aus die Erkenntnis noch weiter gehen
zu der Einsicht, dass wir die chaotischen
Elemente nicht von Gott abtrennen dürfen.
Tritt uns nicht vielmehr - in Analogie zu
Luthers Aussagen über den «deus absconditus»

- in der Gestalt des «Diabolos» Gott
selbst entgegen als derjenige, der unser
Leben durcheinanderwirbelt?

Oder die Botschaft des Exodus, wo Israels

Gott Jahwe sein Volk aus der Dominanz
der absoluten Ordnung des Sklavenhauses
in Ägypten befreit und in die Wüste ziehen
lässt, die von Anfang an ein Symbol des
Chaos ist. Jahwe entzieht sich konsequent
jeder Berechenbarkeit und blockiert allein
schon durch seinen Namen alle Versuche,
ihn linear in den Griff zu bekommen. Auch
beim Dekalog als Orientierungshilfe im
Chaos fehlt nicht der Hinweis auf die
Befreiung aus dem Sklavenhaus und damit die
Warnung, die «Zehn grossen Freiheiten»
(E. Lange) nicht als ein neues Gesetz zu
missdeuten. Und wenn später Israel das

gesamte Gesetzeskorpus des Kulturlandes
zurück in die Wüste verlegt, dann haftet
damit bewusst ^und gewollt sämtlichen
Ordnungen der Bibel etwas befreiend
Chaotisches an - ein Zug, der auch heutiger
jüdischer Theologie noch immer sympathisch

anhaftet.
Die Botschaft der Bergpredigt — ist nicht

172



auch sie ein Aufruf, dem verheissungsvol-
len Leben gelassen chaotisch zu begegnen?
Von der Physik lernen wir, wie das
vermeintlich tröstliche Bild von der Zuverlässigkeit

und Berechenbarkeit der Natur
unwiderruflich in Stücke bricht. Die Vögel
und die Lilien und der Mensch, der seiner
Länge keine Elle hinzufügen kann, sie sind
Bilder für das Lebens in seiner Gebrochenheit

und ineins damit Gleichnis für den
dynamischen Prozess, in dem sich jedes
Leben entfaltet. Wer sich sorgt, meint, er
könne letztlich doch «Herr der Lage» bleiben.

Wer sich sorgt, will sich retten aus dem
chaotischen Meer des Lebens an das Ufer
der Linearität, der Ordnung und des
Machbarkeitswahns.

Der Gott, der seine Sonne aufgehen lässt
über Gute und Böse und der regnen lässt
über Gerechte und Ungerechte, der war in
Christus und versöhnte die Welt mit sich
selber. Der Gott, der uns in Jesus auffordert,

so vollkommen zu sein wie der Vater
im Himmel, der ist nicht ein Gott der
Unordnung, sondern des Friedens: Mit
diesem Schalom bietet er gleichsam ein Dach
an, unter dem beide wohnen können -
Ordnung und Chaos!

Alltagsspiritualität im postmodernen
Pluralismus

Die Herausforderung, vor der alle
Kirchen gleichermassen stehen, ist der
Umgang mit dem Lebensgefühl in einer
postmodernen und nachchristlichen Gesellschaft.

Werden wir es lernen, eine Kultur
der Postmoderne zu akzeptieren? Die
«Patchworkidentität» eines postmodernen
Lebensgefühls ist ja nicht gleichzusetzen
mit Kirchenfeindlichkeit und ethischer
Indifferenz. Pluralität bei der Suche nach
Lebensentwürfen ist ja wohl auch positiv zu
verstehen als Tugend, als Freiheitlichkeit
einer multireligiösen Gesellschaft mit der
Möglichkeit eines Glaubens, der mit den
eigenen Erfahrungen übereinstimmt und
anderen ihre Erfahrungen belässt. Den
Menschen versöhnen mit seiner Welt, die
Ordnung ersetzen durch Orientierung -
sind dies nicht die Aufgaben der Gegen¬

wart? Wir werden darauf verzichten müssen,

eine Gesamtschau der Gegenwart oder
gar der Welt zu geben. Im Mittelpunkt wird
die soteriologische Frage stehen müssen:
Wer bin ich? Bin ich angenommen? Ist
mein Da-Sein sinnvoll? Wenn Glaube nicht
mehr selbstverständlich ist - ist dann nicht
dies gerade eine Chance? Wer im «nihil»
Gott glauben möchte und kann, der glaubt
«sola fide», unabhängig von äusseren
Anhaltspunkten!

«Wir brauchen die Kirche nicht immer,
aber wenn wir sie brauchen, dann brauchen
wir sie richtig.» Der einzelne kommt nicht
wegen der Kirche in die Kirche, sondern

wegen sich selbst. Dann aber will er ganz
ernst genommen werden als ein Mensch
auf der Suche. Gefragt ist also
Gesprächsbereitschaft, Offenheit anstatt urteilendes
Schablonendenken - und Arbeit mit höchster

Kompetenz und in höchster Qualität!
Solche differenzierte Kompetenz ist am
ehesten bei den sogenannten Laien zu
finden, die gleichsam vor Ort, im Beruf, im
familiären Umfeld und in sozialen Bezugsgruppen

ihren Glauben leben und sich ihr
eigenes Urteil bilden. Deren Erfahrungen
sind der eigentliche Reichtum für die Kirche

der Zukunft - die Hauptberuflichen
werden hoffentlich endlich lernen, diesen
Schatz des allgemeinen Priestertums als
Pfund wuchern zu lassen.

Nicht die objektivierte Wahrheit
rechthaberischer Instanzen ist gefragt als
Antwort auf die Erfahrung der «neuen
Unübersichtlichkeit», sondern ehereine spirituelle
Erfahrungsgemeinschaft abseits einer
Einzwängung in parochial verwaltete Strukturen:

Kirche als «theologische
Fragegemeinschaft», in der die Antworten und die
theologischen Kategorien nicht von
vornherein feststehen.

Wird Kirche es schaffen, sich nicht auf
den «gläubigen Rest» zu konzentrieren,
sondern ihre Botschaft zeitgenössisch zu
vermitteln und zu leben? Wenn nicht, dann
wäre wohl auch alle Ökumene umsonst!
Wenn ja, dann käme Ökumene zu sich
selbst: als Zuhause Gottes in seiner Welt,
die er um Christi willen nicht aus seiner
Liebe lässt.

173


	Religion vor dem Offenbarungseid? : Mutmassungen über die Zukunft des Christentums

