
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 5

Artikel: Karol Wojtyla in Kuba : der Papstbesuch im Licht der
Befreiungstheologie

Autor: Betto, Frei

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144111

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144111
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frei Betto

Karol Wojtyla in Kuba
Der Papstbesuch im Licht der Befreiungstheologie

Vom 21. bis 25. Januar 1998 besuchte der Papst Kuba. In den Provinzen von Villa Clara,
Camagüey, Santiago de Cuba und Havanna hat er insgesamt zehn öffentliche Reden
gehalten. Seine Anwesenheit wirkte wie ein ideologischer Wirbelsturm, der während vier
Tagen das in der Geschichte einzige sozialistische Land des Westens durchquerte. Was

bleibt, sind Unbehagen, Fragen, aber auch Chancenfür eine Revolution, die sich bewusst
wird, dass Religion nicht nur «Opium des Volkes» sein muss, sondern auch zu einer
«Mystik der Militanz» beitragen kann. Frei Betto hat am Tag der Abreise des Papstes eine
beffeiungstheologische Bilanz gezogen. Der Tag fiel mit dem Fest des Apostels Paulus
zusammen, der es gewagt hatte, Petrus «ins Antlitz zu widerstehen» (Gal. 2,11). Viktor
Hofstetter besorgte für uns die Übersetzung. Red.

Geschichtlicher Rückblick

Die Reise ist das Resultat eines langen
Prozesses, der 1979 begann. Als Johannes
Paul II. im Februar jenes Jahres zur
lateinamerikanischen Bischofskonferenz nach
Puebla (Mexiko) fuhr, lud ihn Fidel Castro
durch die Vermittlung von Gabriel Garcia
Marquez ein, wenigstens einen «technischen

Zwischenhalt» in Kuba zu machen.
Von diesem Zeitpunkt an war der Besuch
ein offenes Thema.

Angeregt durch die Teilnahme von
Christinnen und Christen an der sandinistischen
Revolution in Nicaragua und durch die
Befreiungstheologie, hat sich die kubanische
Revolution seit jener Zeit religiösen Kreisen

angenähert. Indem die Befreiungstheologie
Elemente der marxistischen Analyse

ihrer Interpretation der lateinamerikanischen

Wirklichkeit integrierte und christliche

Militante anregte, sich im sozialen
Kampf zu engagieren, rief sie eine Revision

jenes kommunistischen Dogmatismus
hervor, der das religiöse Phänomen auf ein
schlichtes «Opium des Volkes» reduzierte.

Fidel hatte schon bei früheren Gelegenheiten

seine positive Meinung gegenüber
der Religion zum Ausdruck gebracht, so
1971 in Chile und 1977 in Jamaica. 1980
führte er einen Dialog mit sandinistischen

Christinnen und Christen. 1984 begleitete
er Jessy Jackson zu einem Gottesdienst in
einer methodistischen Kirche in Havanna.
Im folgenden Jahr gewährte er mir das
Interview, das im Buch «Fidel und die
Religion» erschien. Mehr als eine Million
Exemplare wurden allein in Kuba verkauft.

Diese Ereignisse vermochten die
Beziehungen zwischen Kirche und Staat in Kuba
aufzutauen. Nach 16 Jahren sind Fidel und
die Ortsbischöfe wieder in direkten Kontakt

getreten. 1986 hat die Bischofskonferenz

die Kubanische Nationale Kirchliche

Begegnung (ENEC) einberufen, deren
Schlussfolgerungen von der Regierung gut
aufgenommen wurden. Die Bischöfe
anerkannten positive Aspekte der Revolution
und verurteilten das von der US-Regierung
über die Insel verhängte Embargo.

Die Beziehungen verschlechterten sich
von neuem, als Kardinal Law von Boston
1990 bei seinem Besuch in Kuba die
Bischöfe anwies, ihre Kritik gegenüber dem
Regime wiederaufzunehmen. Nach dem
Fall der Berliner Mauer war man der
Meinung, die Tage des kubanischen Sozialismus

seien gezählt. Der Kirche wurde in
dieser Phase des Übergangs eine wichtige
Rolle eingeräumt.

Trotz dem kirchlichen Positionswechsel
von der Verständigung zur Konfrontation

145



hat die Kommunistische Partei ihre Politik
gegenüber den religiösen Gruppierungen
weiterverfolgt. 1991 entfernte der vierte
Parteitag den atheistischen Charakter der
KP aus den Statuten und ermöglichte
dadurch Christinnen und Christen den Beitritt
zur Partei. Im folgenden Jahr wurde auch
der atheistische Charakter des Staates in
der Verfassung aufgehoben.

1993 veröffentlichten die kubanischen
Bischöfe die Botschaft «Die Liebe hofft
alles», in der sie das Regime hart kritisierten.

Dessenungeachtet hat Fidel seine
Absicht weiterverfolgt, Johannes Paul II. nach
Kuba zu bringen. Die Einladung wurde
konkret, als der kubanische Präsident im
November 1996 anlässlich einer Reise zur
FAO den Papst im Vatikan besuchte.

Die positiven Effekte...

Der Besuch des Papstes bestätigte zwar
nicht die optimistischen Erwartungen, Karol

Wojtyla würde seinen antikommunbti-
schen Kreuzzug abschwächen und die
Verdienste der kubanischen Revolution
anerkennen, die vor allem im Vergleich mit den
Sozialindikatoren der andern lateinamerikanischen

Länder zu sehen sind. Trotzdem
sind positive Aspekte nicht zu übersehen:

1. Die Verurteilung des nordamerikanischen

Embargos: Bereits bei seinem Flug
nach Havanna sagte der Papst den Journalisten,

dass das Embargo «aufgehoben» werden

müsse. In Kuba äusserte er sich kritisch
über das vom Weissen Haus dem Land
aufgezwungene Embargo und forderte,
dass «Kuba sich der Welt öffne und die
Welt sich Kuba öffne». Dieser Satz ist
zweideutig, in seiner öffentlichen Bedeutung

stärkt er aber die Stellung der kubanischen

Regierung. Kuba hat jetzt in seinem
Kampf gegen die Blockade einen wichtigen

Verbündeten. Bei seinem Abschied von
Fidel unterstrich Wojtyla nochmals, dass
«die dem Land von aussen auferlegten
restriktiven Wirtschaftsmassnahmen ungerecht

und ethisch unannehmbar sind».
2. Die Kritik des «kapitalistischen

Neoliberalismus»: Diesen Ausdruck verwendete

der Papst während der Sonntagsmesse

in Havanna. Wojtyla kritisierte «die
Anziehungskraft der Konsumgesellschaft», «den
Kapitalismus, der die menschliche Person
den blinden Kräften des Marktes
unterwirft», was dazu führe, dass «die Reichen
immer reicher werden und die Armen
immer ärmer» und auch ganze «Nationen sich
auf Kosten der Verarmung anderer
bereichern» Es war das erste Mal, dass der Papst
seine Kritik der «Missbräuche» des Kapitalismus

beiseite liess und diesen vielmehr in
seiner gegenwärtigen Form verurteilte.

3. Der internationale Kontext: Seit der
Raketenkrise 1962 war die weltweite
Aufmerksamkeit nie mehr so sehr auf die Insel
gerichtet. Mehr als 3000 Medienleute
berichteten von der Papstreise. Die Organisation

der Reise, die herzliche Aufnahme
durch das Volk, die Naturschönheiten des
Landes und die sozialen Errungenschaften
der Revolution sind Faktoren, die auch den
Tourismus fördern. Dieser ist heute die
wichtigste Devisenquelle des Landes, trotz
der «kapitalistischen Laster», die mit den
Dollars ins Land kommen.

4. Grössere Räume für die interne
Toleranz: Während vier Tagen hatte die
kubanische Bevölkerung Gelegenheit, eine von
der offiziellen Linie abweichende Stimme
zu hören, sich von Symbolen beeinflussen
zu lassen, die nicht die Ideenwelt der Revolution

widerspiegeln, sowie Kundgebungen
mitzuerleben, die eine neue Ausdrucks weise

bedeuten und mehr das Herz als die
Vernunft ansprechen. In eine religiöse Semantik

gekleidet trifft die politische Sprache der
Kirche auf die Rationalität eines Systems,
das (durchaus auch mit ethischem und
spirituellem Charakter) auf marxistisch-leninistische

Prinzipien gegründet ist.

und die negativen Folgen des Besuchs

Als negativ können die folgenden
Aspekte hervorgehoben werden:

1. Der antikommunistische Feldzug
Johannes Pauls 11: Der Papst hat gezeigt, dass

er weiterhin in seinem Antikommunismus
befangen ist, ohne auch nur den Ansatz für
eine neue Sicht des Kontextes zu zeigen,
der in Kuba von demjenigen, den Wojtyla

146



in Osteuropa kannte, sehr verschieden ist.
Er wiederholte seine Kritik am
Sozialismus, der nach seinem Verständnis die
Familien spaltet, die Meinungs- und
Versammlungsfreiheit verhindert und die
pastorale Tätigkeit der Kirche einschränkt.

2. Die Indifferenz gegenüber den sozialen

Erfolgen der Revolution: Ein einziges
Mal, als er das Heiligtum des hl. Lazarus in
Havanna besuchte, hat Johannes Paul II.
seine Anerkennung für einen positiven
Aspekt der Revolution ausgesprochen:
«Ich kenne die grossen Anstrengungen, die
in Kuba auf dem Gebiet der Gesundheitsversorgung

gemacht werden, und das trotz
der wirtschaftlichen Beschränkungen, unter

denen das Land leidet.»
Der Rest war Schweigen. Der Papst

schwieg zu den Fortschritten in der Erziehung

in der Kultur und im Sport. Als er von
der kubanischen Kultur sprach - bei der
Begegnung mit der «Welt der Kultur» am
23. Januar in der Universität von Havanna

- beschränkte er sich darauf, Félix Varela
und José Marti zu zitieren, als ob es im 20.
Jahrhundert und insbesondere nach 1959
nichts Bedeutendes mehr gegeben hätte.

3. Die konterrevolutionäre Rede von
Pedro Meurice: Diese Rede in Santiago de
Cuba war der schwierigste Moment des

ganzen Besuchs. Von seiner Position als
Gastgeber profitierend, machte der
Erzbischof von Santiago de Cuba aus der
Begrüssung des Papstes eine Attacke gegen
das kubanische Regime. «Unser Volk»,
sagte er, «respektiert die Autorität und die
Ordnung, aber wir müssen lernen die
falschen Messianismen zu entideologisie-
ren.» Dann bezog er sich «auf eine zunehmende

Zahl von Kubanern, die das Vaterland

mit der Partei, die Nation mit dem
historischen Prozess, den wir in den letzten
Jahrzehnten erlebt haben, und die Kultur
mit einer Ideologie verwechseln».

4. Eine antiökumenische Note: In einer
religiös pluralistischen Gesellschaft wie
der kubanischen - und dazu noch während
der Einheitswoche der Christen - hat der
Papstbesuch die anderen christlichen
Kirchen und vor allem die afrokubanischen
Religionen, die im Land vorherrschen, ein¬

fach ignoriert. Es gab nur eine kurze
Begegnung mit von der katholischen Kirche
ausgewählten evangelischen und jüdischen
Vertretern in der Nuntiatur. Aber während
der Begegnung gab es keinen Dialog, kaum
ein kurzes Grusswort, dafür eine
«Botschaft» von Johannes Paul IL, die den
Eingeladenen schriftlich ausgehändigt wurde.

Überholte Theologie und Pastoral

1. Die Stärkung der Ortskirche als
Hauptziel: Die Kirche sollte mehr Raum
innerhalb der kubanischen Gesellschaft
zugesprochen erhalten. Mit dieser Absicht
erreichte der Papst eine grosse Mobilisation

der Massen, die vom Staat sogar unterstützt

wurde. Fidel selbst ging ans Fernsehen,

um die ganze Bevölkerung aufzufordern,

an den öffentlichen Veranstaltungen
teilzunehmen, und in den Provinzen wurden

die Tage, an denen der Papst zu Besuch
war, zu Feiertagen erklärt.

Dem Charisma von Wojtyla stand
allerdings dasjenige von Fidel gegenüber. Wohl
um dieses zu übertrumpfen, steigerte der
Bischof von Santa Clara, Fernando Prego,
bei seiner Begrüssungsansprache die
Verehrung des Papstes bis zur Vergötterung
des Besuchers: «Gott ist mit uns. Gott wird
zu uns sprechen.»

2. Eine vorkonziliare Auffassung von
Christenheit: Ohne Christus und die Kirche

gebe es keine wirkliche Kultur, weder
Werte noch Tugenden, betonen die päpstlichen

Reden. Die Errungenschaften der
Moderne, insbesondere die Laizität der
öffentlichen Institutionen sowie der kulturelle,

politische und religiöse Pluralismus
werden ignoriert. Der kommunistischen
Weltanschauung wird die christliche
Weltanschauung gegenübergestellt und die Kirche

zur Besitzerin der Wahrheit erhöht,
ganz im Gegensatz zum Zweiten Vatikanischen

Konzil, das innerhalb derAutonomie
der sozialen Bereiche Werte erkennt, die
mit dem Evangelium übereinstimmen. In
der Optik des Papstes ist die Soziallehre der
Kirche das - alle Ideologien überragende -
Heilmittel für die Übel der Gesellschaft.
Als ob es eine menschliche Sprache gäbe,

147



die auf den kulturellen, politischen und
wirtschaftlichen Kontext verzichten könnte,

in dem sie formuliert wurde.
Am Sonntag in der Kathedrale von

Havanna war es das besondere Anliegen
Johannes Pauls IL, dass in Kuba wieder
katholische Schulen entstehen sollten. Er
sprach nicht einfach von religiöser Erziehung,

sondern er plädierte für die
Wiedereröffnung von eigenen Erziehungseinrichtungen.

Aber in einer Gesellschaft, die den
allgemeinen Zugang zur Schule und zum
kostenlosen Unterricht ermöglicht, tönt
dies wie eine Drohung mit der Rückkehr zu
Privatschulen, mit einem Unterricht gegen
Bezahlung und mit auf die Eliten
beschränktem Zugang.

Die päpstliche Ekklesiologie gründet auf
der Idee, dass die Kirche «sich mit keiner
Ideologie und keinem System identifiziere».

Kirche gilt als weltenthobene Institution,

die ohne Makel über allen anderen
Institutionen der Gesellschaft steht. Diese
Kirche wäre dennoch fähig, Licht zu sein
für das soziale Leben. Sie wäre die Vermittlerin,

die das Volk aus der Knechtschaft zur
Freiheit führte und dem Staat gegenüber als

Fürsprecherin der Nation «von aussen und
von innen» auftreten könnte, wie es
Bischof Meurice ausdrückte.

In keinem Moment hat die Kirche
Selbstkritik an ihrer Komplicenschaft mit
der Kolonisation in Lateinamerika geübt,
die auch vor Völkermord nicht
zurückschreckte, noch fand die Beteiligung von
Bischöfen und Priestern an konterrevolutionären

Aktivitäten Erwähnung. Allerdings

verschwieg bei dieser Gelegenheit
auch die kubanische Regierung die Fehler,
die sie während der ersten Jahrzehnte der
Revolution in der Beziehung zu religiösen
Gruppierungen begangen hatte.

3. Die Aneignung nationaler Symbole
durch die Kirche: Der Papst hat es vermieden,

das Wort «Revolution» auszusprechen.

Wenn er auf den Befreiungskampf
Kubas Bezug nahm, beschränkte er sich auf
das 18. und 19. Jahrhundert. Er nannte den
«Platz der Revolution José Marti» nur
«Platz José Marti». Damit nicht genug,
hängte die Kirche auf diesem Patz ein Bild

des Herzen Jesu auf, das grösser sein müsste
als dasjenige von Che Guevara.
Die Jungfrau der Liebe wurde unter den

Tönen der Nationalhymne zur «Königin
der Republik Kuba» gekrönt, ihr Mantel
zum einzig legitimen Symbol der wahren
Freiheits- und Unabhängigkeitskämpfe
erklärt. Und das zwei Jahrhunderte nach diesen

Kämpfen, deren Helden nun zu Füssen
der Marienstatue knieten.

4. Vorrang der bürgerlichen Freiheit vor
dem individuellen und kollektiven Recht
auf Leben: Theologisch ist das Leben die
grösste Gabe Gottes. Und Kuba ist nach
den Statistiken der UNO und der FAO das

einzige Land Lateinamerikas, das seiner
ganzen Bevölkerung die Grundrechte des

Lebens, wie Nahrung, Gesundheit und
Erziehung, garantiert. Sterben in Brasilien 41

von 1000 lebend geborenen Kindern, so
sind es in Kuba nur neun. Doch das Wort
«Freiheit» war der Grundtenor der päpstlichen

Ansprachen.

Herausforderungen an den
kubanischen Sozialismus

Der Papstbesuch ist ein Ereignis, das

von der Revolution nicht ignoriert werden
kann:

1. Das kollektive Erwachen eines
religiösen Empfindens: Nie hat es irgend etwas
Ähnliches in der Geschichte des Landes
gegeben. Zum ersten Mal gingen die
Kubanerinnen und Kubaner auf die Strasse, um
an einer religiösen Veranstaltung
teilzunehmen, deren Organisation unter der totalen

Kontrolle der katholischen Kirche
stand. Zwischen einer halben und einer
Million Personen hatten allein an der Messe

in Havanna teilgenommen. Sämtliche
Predigten wurden von Radio und Fernsehen

direkt übertragen.
Es ist möglich, dass die Bevölkerung den

Inhalten der päpstlichen Aussagen keine
besondere Aufmerksamkeit schenkte und
noch weniger der Kritik am Regime. Auf
jeden Fall haben die Menschen in den
liturgischen Feiern einen nicht-offiziellen
Raum für den Ausdruck ihrer Sehnsüchte
und Gefühle, ihrer Freuden und Hoffnun-

148



gen gefunden. Die Liturgien übersteigen
die Rationalität der politisch-ideologischen
Veranstaltungen. Diese symbolische Kraft
prägt die menschliche Subjektivität mit
entscheidenden Eindrücken und neuen
Sinndeutungen.

2. Die Stärkung der katholischen Kirche
als Machtfaktor: Dieses päpstliche Ziel
wurde erreicht. Im Land ist eine ideologische

Bipolarität entstanden. Mit den
Aussagen des Papstes verfügt der kubanische
Episkopat über weidlich Unterstützung für
seine pastorale Tätigkeit, und der Erfolg
des Besuchs bedeutet erst noch eine zusätzliche

Legitimation bei der Bevölkerung.
Es wird für die Regierung nicht leicht

sein, der Kirche die Erweiterung ihres
pastoralen Spielraums zu verweigern:
Zugang zu den Medien, Prozessionen und
öffentliche liturgische Feiern, Spital- und
Gefängnispastoral, staatlicher Feiertag an
Weihnachten usw. Irgendwelche restriktiven

Massnahmen würden von jetzt an im
Ausland negative Folgen für das Image der
Revolution haben.

Wird es die Kirche verstehen, die neuen
Dialogmöglichkeiten mit der Revolution
zu nutzen? Vielleicht war der gemässigte
Ton der Ansprache von Jaime Ortega,
Kardinal von Havanna, am Sonntag der
Versuch, Wasser auf das vom Erzbischof von
Santiago de Cuba angefachte Feuer zu
giessen: Meurice habe das Denken der
kubanischen Bischöfe zum Ausdruck
gebracht, aber es zieme sich nicht, mitten im
Fest schlecht vom Gastgeber zu reden.

3. Die religiöse Frage als eine prinzipielle

Herausforderung für die Revolution:
Der Papst hat in Kuba die Religion
«entprivatisiert». Er hat sie auf die öffentlichen
Plätze gebracht. Er hat ein religiöses
Empfinden wachgerufen, das im kubanischen
Volk weithin schon bestand und aus dem es
Kraft und Trost schöpfte.

Für den kubanischen Staat gilt es
zunächst, zwei Haltungen zu vermeiden, die
im europäischen Sozialismus der Vergangenheit

oft vorhanden waren: die Diskriminierung

der Christinnen und Christen und
der Kirchen einerseits und deren
Vereinnahmung anderseits. Weder ist es möglich,

das religiöse Phänomen hinter die
institutionellen Grenzen zu verbannen, denn es
wird sich aus dem kollektiven Unbewussten

immer wieder zurückmelden, noch geht
es darum, die Kirche der Politik des Staates
unterzuordnen. Die Herausforderung
besteht vielmehr darin, eine Beziehung zu
begründen, die gleichzeitig die Autonomie
des Staates und diejenige der Kirche
respektiert und dennoch in der Lage ist,
immer mehr Konvergenzpunkte zwischen
den politischen Projekten und den pastoralen

Zielen zu finden.
Dies fordert von der Revolution auch

jene Korrektur gegenüber der Religion, die
Fidel seit Jahren vertritt. Diese Korrektur
schliesst das Eingeständnis der gemachten
Fehler ein sowie eine Neudefinition des
Verhältnisses zwischen Kirche und Staat:
die Anerkennung des Pluralismus, der
durch die verschiedenen religiösen
Bekenntnisse repräsentiert wird. Auf dieser
Grundlage kann sich die Revolution auch
für die interne Debatte öffnen - ohne
Gefahr für den Sozialismus. Den Unterschied
zwischen Religion und Politik zu betonen
und ihn nicht mit einem Gegensatz zu
verwechseln, fördert im Gegenteil das
Bewusstsein, das jeden Bürger und jede
Bürgerin zum historischen Subjekt macht. Es
bedeutet, den Sozialismus von unten nach
oben aufzubauen und zu stärken.

4. Der Dialog zwischen Revolution und
Kirche als Konsolidierung der nationalen
Einheit: Kurz vor dem Besuch von Johannes

Paul II. erklärte Kardinal Jaime Ortega,
dass es in Kuba zwischen der Kirche und
dem Staat «keinen Dialog, sondern
Gewissheiten gebe». Seine Aussage
beschreibt gut die Wirklichkeit. Der Papst
schlug daher mögliche Schritte in Richtung
Dialog vor. An der Universität verlangte er
einen «Dialog zwischen der Kirche und
den kulturellen Institutionen» sowie eine
«Pastoral der Welt der Kultur».

Je mehr Regierung und Partei den Dialog
mit den Christen fürchten, umso anfälliger
werden die religiösen Institutionen für die
ideologischen Versuchungen des
Neoliberalismus, der die Demokratie nur als virtuelle

individuelle Freiheit versteht, ohne

149



dass die für eine kollektive Verwirklichung
der Demokratie notwendigen sozialen
Bedingungen gesichert sind.

5. Keine neue Privilegierung der Kirche
durch den Staat: Kuba ist nicht eine
vorwiegend katholische Nation. Im Verlauf
der Geschichte der Revolution haben die
evangelischen Kirchen und die afrokubani-
schen Gemeinschaften sich denn auch aktiver

am Aufbau des Sozialismus beteiligt als
die katholische Kirche. Für den laizistischen

Staat darf keine religiöse Institution
auf Kosten einer anderen bevorzugt werden.

Es gilt darum zu verhindern, dass sich
das Gleichgewicht der Beziehungen
zwischen Staat und Kirche zu Gunsten der
katholischen Gemeinschaft verlagert.

6. Raum für kritische Auseinandersetzung

schaffen: Der Papst hat in Kuba diesen

Raum geschaffen. Viele sind dem Papst
begegnet, um ihren Ängsten und Nöten,
ihren Sehnsüchten und Hoffnungen
Ausdruck zu geben. Von einer Nation können
wir nicht Einstimmigkeit in den Gefühlen
und Visionen erwarten. Die Herausforderung

besteht darin, die Einheit in der Vielfalt

zu schaffen, ohne dass die Meinungsfreiheit

zur potentiellen Gefahr für das
revolutionäre Werk wird.

Wer wird jetzt Ansprechpartner für jene
sein, die das Bedürfnis haben, ihre Zweifel
und Unstimmigkeiten, Meinungen und
Vorschläge auszudrücken? Wenn die Revolution

sich dieser Aufgabe verweigert,
dann besteht die Gefahr, dass die katholischen

Institutionen dafür Raum schaffen
werden. Die Revolution gefährdet sich
selbst, wenn sie Kritik nicht als wichtigen
Faktor der Konsolidierung des Sozialismus

begreift.
7. Spiritualität als revolutionärer Wert:

Eine der aktuellsten und komplexesten Fragen

der Linken ist, wie sie unter ihren
Militanten und in der Bevölkerung Werte der
Subjektivität entwickeln könnte: den Geist
des Dienstes und die Solidarität, Bescheidenheit

und Liebe, Wahrheit und Transparenz,

Selbstkritik und Stärke, Treue und
Zärtlichkeit (Che Guevara). Es gibt keine
Revolution ohne Mystik. Und es gibt keine
Mystik ohne Werte, die dem individuellen

Menschen jene Radikalität einprägen, die
ihn dazu bringt, lieber zu sterben als diese
Werte zu verraten.

Aber gerade die religiöse Erfahrung von
Transzendenz und die Praxis der Liebe
ermöglichen die «innere Revolution», die
Christinnen und Christen «Umkehr» nennen.

Darin ist das Geheimnis der Hingabe
so vieler Ordensleute verborgen, die weder
Macht noch Reichtum suchen, sondern ihr
Leben in den Dienst leidender Mitmenschen

stellen, den Zölibat auf sich nehmen
und notfalls auch zum Martyrium bereit
sind. Vielleicht war einer der Gründe des

Misserfolges des Sozialismus in Osteuropa
die «Leere» des Herzens.

Diese ethische Herausforderung muss
im politischen Prozess den Kampf um
Gerechtigkeit durchdringen. Weder kann es
darum gehen, zuerst die Herzen zu bekehren,

um dann die Strukturen zu verändern,
wie das gewisse Bischöfe vorschlagen,
noch genügt es, nur die Strukturen zu
verändern, um dann gleichsam als Zugabe den
neuen Menschen hervorzubringen. Es ist
notwendig, die beiden Dimensionen
gemeinsam zu sehen.

Ist das der Erfolg des Papstbesuches in
Kuba, dass er im Volk, das sich auf den
Plätzen versammelte, diesen Hunger nach
einem tiefsten Sinn widerspiegelt? Das ist
eine grundlegende Frage für die Zukunft
des kubanische Sozialismus, der in seinen
Wurzeln zwei unverzichtbare Quellen
politischer Spiritualität hat: Félix Varela und
José Marti.

Das Werk der Revolution wäre gefährdet,

wenn sein Eckstein untergraben würde:

das menschliche Gewissen, in dem jede
und jeder von uns jeden Tag die Entscheidung

erneuert, den Kampf für eine bessere
Welt fortzusetzen. Wie an einer Mystik der
Militanz und am Aufbau einer neuen
Gesellschaft arbeiten, wie die Partizipation
der jüngeren Generationen fördern, wie die
Widersprüche überwinden, die durch die
Öffnung zur internationalen Szene, durch
die Vielfalt der Meinungen und
Weltanschauungen verursacht werden? - Das sind
die entscheidenden Herausforderungen für
die Zukunft der kubanischen Revolution.

150


	Karol Wojtyla in Kuba : der Papstbesuch im Licht der Befreiungstheologie

