
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 4

Artikel: Jüdische Flüchtlinge und christlicher Lernprozess

Autor: Lang, Josef

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144108

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144108
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


JosefLang

Jüdische Flüchtlinge und christlicher
Lernprozess

In der Haltung zum Antisemitismus und zur Flüchtlingspolitik gibt es zwischen den
beiden grossen christlichen Konfessionen einen auffälligen Unterschied, der in den
Kriegsjahren noch grösser wurde. Wie erklärt es sich, dass es im Protestantismus im
Unterschied zum Katholizismus einen Lernprozess gab? Wie ist er verlaufen? Was ist
daraus zu lernen? Der katholische Historiker Josef Lang unternimmt es, diesen Fragen
nachzugehen. Der Text gibt ein Referat wieder, das der Autor anlässlich der Theologischen

Arbeitstage des Aargauischen Pfarrkapitels am 26. August 1997 in RUdlingen
gehalten hat. Red.

Das «beredte Schweigen»
der Schweizer Bischöfe

Wenn wir die Worte und vor allem die
Taten der beiden christlichen Konfessionen
und Landeskirchen bezüglich der
schweizerischen Flüchtlingspolitik während des
Zweiten Weltkriegs vergleichen, fällt ein
grosser Unterschied auf: Von den Schweizer

Bischöfen gibt es zu den Judenverfolgungen

und zur Boot-ist-voll-Politik bloss
«beredtes Schweigen», wie die Historikerin

Ursula Käser-Leisibach das in ihrem
Buch «Die begnadeten Sünder» nennt. Dabei

befanden sie sich in bester Gesellschaft
mit dem «Stellvertreter» in Rom. Am 21.
Oktober 1942 verteidigte Marius Besson,
Bischof von Lausanne-Genf-Freiburg, die
Schliessung der Grenzen: «Die Zahl der
Unglücklichen, die Art gewisser Elemente
unter ihnen und mehrere bedauernswerte
Vorkommnisse zeigen, dass unsere Behörden

vollständig recht handeln, wenn sie
nicht ohne Unterschied die Politik der offenen

Türe betreiben.»1

Der entscheidende «Unterschied»:
jüdisch oder nicht-jüdisch

Bekanntlich war der asylpolitisch
entscheidende «Unterschied», jüdisch oder
nicht-jüdisch zu sein. Guido Koller spricht
in seiner im Auftrag des Bundesarchivs

verfassten Studie über «Die behördliche
Praxis in der schweizerischen Flüchtlingspolitik

während des Zweiten Weltkriegs»
von einer «antijüdischen Flüchtlingspolitik»

und belegt das mit Zahlen: «Die am
stärksten bedrohten Flüchtlinge, Juden und
Jüdinnen, umfassten weniger als 10% der
Aufgenommenen.» Er stellt diese Politik in
die «Kontinuität der Abwehr von <Wesens-
fremden>».2 Genau so dachte Franziskus
von Streng, Bischof von Basel, noch nach
dem Krieg, als er in einem Hirtenschreiben
den Behörden und der Armee dankte für
die «Bereitschaft und Wachsamkeit,
unerwünschte und gefährliche Menschen» an
den Grenzen zurückgehalten zu haben.

Die katholische Flüchtlingshilfe war
entsprechend schwach. Und sie kam praktisch
nur Katholiken und konvertierten Jüdinnen
und Juden zu gute. Die wenigen Leute aus
dem kirchlichen Umfeld, die sich gegen
Antisemitismus und Asylverhinderung
engagierten, beispielsweise die linkskatholische

Gruppe um die Luzerner Zeitschrift
«Entscheidung», waren bereits in den 30er
Jahren aus dem rechtslastigen (katholischen)

Schweizerischen Studentenverein
(StV) ausgeschlossen worden.3 Die Kirche
selbst ging auf Distanz zu Katholikinnen
und Katholiken, die sich aus dem «katholischen

Ghetto» emanzipiert hatten und
innerhalb der sozialistischen Bewegung
überkonfessionelle Flüchtlingsarbeit leisteten.

123



«Selbstverständlich dogmatischer
Antisemit»

Wie unterschiedlich die Sensibilität in
reformierten und katholischen Kreisen war,
zeigt die Polemik der Katholischen
Kirchenzeitung (SKZ) gegen den von 37
Mitgliedern des Hilfswerks für die Bekennende

Kirche in Deutschland unterzeichneten
«Weihnachtsbrief an unsere Juden» aus
dem Jahr 1942. In dem von prominenten
protestantischen Christinnen und Christen
wie Gertrud Kurz, Gertrud Staehelin-
Kutter, Karl Barth, Emil Brunner, Wilhelm
Vischer und Paul Vogt mttverfassten Text
stand unter anderem: «Wir denken mit
Schamröte daran, was seit je in christlichem

Völkern an Israel verbrochen
wurde.»4

Die protestantische Schamröte wirkte
auf den katholischen Redaktor Alois
Schenker wie ein rotes Tuch: «Alles Eintreten

für die verfolgten Juden in Ehren! Alle
Ablehnung eines fanatischen Antisemitismus

in Ehren! Aber dieses Confiteor geht
zu weit und ist unhaltbar, geschichtlich und
dogmatisch... Die Juden haben sich in
Vergangenheit und Gegenwart so häufig und
so unverschämt frech und ungerecht auf
Kosten der Christen breit gemacht in allen
Schlüsselstellungen des privaten und
öffentlichen Lebens (Wirtschaft, Presse,
Literatur, Theater, Politik usw.), dass es ein
Akt primitiver Notwehr gewesen ist und
noch ist, sie zurückzubinden und an parasitärer

Ausnützung ihrer Unverfrorenheit zu
hindern. Das parasitäre Judentum hat den
Antisemitismus selber verschuldet. Wer
das nicht sehen will, unterschlägt
geschichtliche Tatsachen. Niemand will
Pogrome rechtfertigen, aber noch weniger
darf man die Verweisung der Juden in ihre
Schranken als Unrecht hinstellen. Ein
numerus clausus ist eine dringliche
Notwendigkeit, im Interesse der Juden selber
gelegen, um die Wucherung vor allem
wurzelloser zersetzender jüdischer Elemente
hintanzuhalten und einem berechtigten
Antisemitismus keine Vorwände zu liefern.
Der Christ ist selbstverständlich dogmatischer

Antisemit, d.h. er lehnt die mosaische

Religion als falsch ab, als durch das
Christentum erfüllt und damit abgelöst» (SKZ,
31.12.1942).

Dass es Schenker ernst war mit seiner
Ablehnung jeglicher Vernichtungspolitik,
das hatte er kurz vorher bewiesen mit
einem Protest dagegen, dass «Hunderte an
die Grenze zurückgestellt und dem Henker
ausgeliefert wurden» (SKZ, 8.10.42).
Allerdings war der «dogmatische Antisemitismus»

nicht besonders geeignet, die Leser

der Kirchenzeitung, mehrheitlich
Geistliche, für eine judenfreundlichere
Asylpolitik zu gewinnen.

Vier Gründe für die Unterschiede

Auch wenn bei weitem nicht alle
protestantischen Pfarrer und Gläubigen so offen
waren wie die Verteidiger der Bekennenden

Kirche, bleibt der konfessionelle
Unterschied auffällig gross. Wie lässt er sich
erklären?

1. Der Protestantismus war urbaner; die
Städte waren - schon damals -Flüchtlingen
gegenüber offener als die Dörfer. Allerdings

gibt es auch einen klaren Unterschied
zwischen reformierten und katholischen
Landgebieten. Es ist kein Zufall, dass der
Aargauer Protestant Eugen Bircher seine
asyl- und judenfeindliche Rede im Herbst
1942 im katholisch-konservativen Freiamt
gehalten hat.5

2. Der Protestantismus hat - aus
historischen Gründen - zum Bundesstaat ein
selbstbewussteres Verhältnis als der- 1847
mit seiner Metternich-Option unterlegene
- politische Katholizismus, der sich später
überanpasste. Max Wolff, der mutige
Präsident der Zürcher Kirchensynode, kam
1941 in einer Rede auf die Bedeutung einer
selbstständigen und politisch aufrechten
Haltung gegenüber dem Staat zu sprechen.
Er wies auf die «heute vielleicht entschei-
denste Grenzlinie, die uns Reformierte
trennt vom Luthertum» hin. Der engagierte
Schweizer Protestant denunzierte «jene
unheimliche Passivität, jene Duldsamkeit,
jenes Schweigen zum Staate die dem
deutschen Volke eine so tief gehende
Prägung gegeben hat»6.

124



In den ehemaligen Sonderbundskantonen
herrschten ein ähnliches «Schweigen»

und eine ähnliche anpässlerische
«Prägung» vor.

3. Der Protestantismus ist dank seiner
demokratischeren Strukturierung offener
für Druck von unten und damit für
Lernprozesse. Während die katholische Kirche
von 1945 weitgehend die gleiche ist wie die
von 1935, hat die reformierte eine wichtige
Wandlung durchgemacht, praktisch und
dogmatisch.

4. Entscheidend aber ist, dass in der
Schweiz - im Unterschied zu Deutschland
- die protestantischen Gebiete viel stärker
von der Aufklärung, vom Liberalismus und
später von dessen Stiefkind, dem Sozialismus,

beeinflusst wurden. Das hatte zur
Folge, dass der traditionelle, in der alten
Eidgenossenschaft besonders tief verwurzelte

Antijudaismus stärker zurückgedrängt

wurde. Wichtiger aber ist der
Umstand, dass der Konservativismus, der bis
zur Shoah gleichsam «natürlich» antisemitische

Züge hatte, in reformierten Gegenden

nie die gleiche politische Hebelwirkung

gewann wie in der Zentralschweiz
oder im Freiamt. Dass 1862 die
Judenemanzipation in Zürich praktisch
oppositionslos über die Bühne ging, im Aargau
aber an einer Massenbewegung scheiterte,
liegt vor allem daran, dass es hier mit dem
politischen Katholizismus, u.a. dem
Piusverein eine Struktur gab, welche die - auch
unter Protestanten verbreitete -
Judenfeindlichkeit zu mobilisieren und zu
organisieren verstand.

Protestantische Judenfeindlichkeit

Die Herausbildung eines politischen
protestantischen Konservativismus unter
Führung von Leuten wie Ulrich Dürrenmatt

führte 1893 zum Schächtverbot.1 40
Jahre später behinderte die eigene
Judenfeindlichkeit, eine Mischung von traditionellem

Antijudaismus und neukonservativem

Antisemitismus, die Einsicht in die
historisch einmalige Menschenfeindlichkeit

des Nationalsozialismus. Im Mai 1933
behauptete der Basler Theologieprofessor

Ernst Staehelin: «Aber Tatsache ist doch
auch, dass Juden sowohl in Russland wie in
Deutschland die eigentlichen Führer der
(bolschewistischen) Bewegung waren, und
dass eine Reihe von skandalösen Prozessen
die sittliche Versumpfung zeigten, in der
ein Teil des materialistischen Judentums
steckt. Dazu kommt, dass in der geistig
führenden Schicht, also in der Presse, im
Theater, in der Literatur, im Ärzte- und
Richterstand die Juden eine ganz
unverhältnismässige Vertretung sich gesichert
hatten.» Auf das gleiche wies im Oktober
1933 der Basler Pfarrer Gerhard in einer
Rede vor dem Evangelisch-reformierten
Pfarrverein des Kantons Bern hin: «Dass es
heute eine Judenfrage gibt, ist zum Teil
auch eine Schuld der evangelischen
Christenheit; es kam eine Allerweltsreligion
ohne Dogmen und Kult auf, die dem
westlichen, aufgeklärten Judentum Tür und Tor
öffnete, zum Teil auch durch eine leichtfertige

Handhabung der Judentaufe. Zum Teil
infolge davon kam das Judentum zu
unverhältnismässigem Einfluss, in Deutschland
besonders seit 1918.»8

Gegen Aufklärung und Emanzipation

Eine aus dem offiziellen Katholizismus
bestens bekannte Erklärung für die Übel
der Moderne, die Triade Aufklärung,
Französische Revolution und Judenemanzipation,

lieferte im August 1933 der St.Galler
Pfarrer Walter Hoch: «Wer einem dogmenfreien

Christentum das Wort redet, wer seine

Glaubensaussagen höchstens als Symbole

gelten lässt und das Evangelium zu
einer Humanitätsethik verflüchtigt, lehrt
tatsächlich nichts anderes, als was jede
liberale jüdische Glaubenslehre auch
verkündet. Immerhin gab es Wächter und Warner.

Stoeckers Kampf darf nicht vergessen
sein, so wenig als die Tatsache, dass in den
Achtziger Jahren des vorigen Jahrhunderts
die russischen Juden aus Preussen
ausgewiesen wurden.»9

Solche Töne, die im offiziellen Katholizismus

bis zum Zweiten Vatikanischen
Konzil stark blieben, brachen auch im
schweizerischen Protestantismus, selbst

125



nach Bekanntwerden der Shoah, nicht ab,
aber sie wurden marginaler. Vor allem die
altprotestantisch-calvinistisch geprägten
«Jungreformierten» sympathisierten mit
Nazideutschland und der hiesigen
Frontenbewegung Mit Worten, die auch von einem
Philipp Etter stammen könnten, lobte Pfarrer

Rudolf Grob in der «Reformierten
Schweizer Zeitung» (RSZ) am 23. Juni
1933 den «Erneuerungskampf um die
tiefen geistigen und politischen Grundlagen

des Volkes... Jetzt hat man die
falschen, wirklichkeits- und schöpfungsfremden

Grundlagen des aufklärerisch-liberalen
Denkens erkannt und zurückgefunden

zu einer Politik gemäss und in
Nachachtung der göttlichen Weltordnung.»
1938 wetterte er gegen die «zersetzenden
Strömungen..., wie sie besonders verheerend

von östlichen Juden, aber auch von
den mit ihnen geistesverwandten Namenchristen

vertreten» würden.10 Zwei Jahre
später gehörte Grob zu den Erstunterzeichnern

der sogenannten «Eingabe der 200».
Aber selbst der zitierte «Weihnachtsbrief

an die Juden», der nicht nur mit christlicher
Selbstkritik, sondern auch mit einem grossen

Engagement für jüdische Flüchtlinge
verbunden war, begann mit dem Satz: «Es
betrübt und erschreckt uns, dass das Judenvolk

Jesus nicht als den im Alten Testament
angekündigten Messias erkennt und als
seinen Erlöser annimmt.» Die «christlichen
Völker» seien weitgehend selber schuld,
dass es ihnen nicht gelungen sei, «das alte
Bundesvolk Israel in der Geduld Christi zu
ertragen und wirklich glaubhaft zu
bezeugen, dass der von den Juden verworfene
Jesus aus Nazareth der wahrhaftige Sohn
Gottes ist, der grosse Erbarmer und einzige
Seligmacher auch für sein eigenes Volk.»

Lernprozess in drei Stufen

Im folgenden möchte ich aufzeigen,
wie der protestantische «Lernprozess»
gegenüber den Flüchtlingen verlaufen ist und
wie sich die verschiedenen theologischen
Richtungen gegenüber dem Judentum und
dem Schweizer Staat verhalten haben. Ich
folge dabei weitgehend den Ausführungen

von Hermann Kochers Werk «Rationierte
Menschlichkeit». In den dreissiger Jahren
versuchen die Kirchenleitungen
Unmutsbezeugungen aus den eigenen Reihen über
die Abriegelung von Grenzen, beispielsweise

nach der Besetzung Österreichs
1938, noch zu unterdrücken. Die
Flüchtlingsarbeit des kirchlich-institutionell
gebundenen Protestantismus geht in den
Worten Kochers von folgendem Selbstverständnis

aus: «Unter den Verfolgten befinden

sich Menschen evangelischer Konfession,

die durch keines der bestehenden
Werke betreut werden. Dabei fühlen wir
uns auch für juden-christliche Flüchtlinge
verantwortlich, da diese durch den christlichen

Glauben mit uns verbunden sind und
rassische Kriterien innerhalb der Kirche
keine Gültigkeit erlangen dürfen. Für jüdische

Flüchtlinge sowie für politische
Emigrantinnen und Emigranten sind jedoch
andere Stellen verantwortlich.»

Im Sommer 1942 kommt eine Argumentation

auf, die stärker das kirchliche
«Wächteramt» betont. Kocher fasst sie so
zusammen: «Heute sind wir Anwälte und
Anwältinnen von Flüchtlingen, weil wir in
einem Staat leben, in dem Rechte, die
jedem Verfolgten zustehen, missachtet werden,

in dem mit Flüchtlingen willkürlich
verfahren wird, in dem Nützlichkeitserwägungen

und ein nationaler Egoismus an die
Stelle von Werten einer christlichen Ethik
und Humanität getreten sind. Aus einer
inneren Nötigung heraus müssen wir nun
unzweideutig reden und handeln, auch
wenn wir dabei nicht die Mehrheit der
Bevölkerung hinter uns wissen. In dieser
Situation darf uns nicht etwa die Angst um die
Gefährdung volkskirchlicher Strukturen
leiten. Wir sind verpflichtet, Menschen,
denen die Deportation und allenfalls sogar
die Ermordung droht, zu retten. Davon sind
auch Jüdinnen und Juden nicht ausgenommen.»

Um das Kriegsende dürfte der
Flüchtlingspfarrer Paul Vogt die Frage nach der
christlichen Herausforderung in den Worten

Kochers so beantwortet haben: «Wir
sind aufgerufen, uns für die Verbesserung

des Rechtsstatus von Flüchtlingen

126



einzusetzen. Es darf nicht wieder vorkommen,

dass Menschen aufgrund eines
ungenügenden Rechtsschutzes in den Tod
getrieben werden. Unser Einsatz ist zweitens
gerade dort gefragt, wo jüdische Menschen
verfolgt werden und antisemitisches
Gedankengut sich breit macht, da das
Christentum die Entstehung eines Antisemitismus

gefördert beziehungsweise nicht
verhindert hat.»11

Politikferne «Positive», staatsnahe
«Liberale»

Zwischen dieser Einsicht und der
Haltung der sogenannt «Positiven» um die
konservative Zeitschrift «Der Kirchenfreund»

liegen Welten. Diese Strömung,
die sich in Abgrenzung zu den stärker an
der Aufklärung orientierten Liberalen, als
Bewahrerin des Erbes der Reformation und
des Pietismus verstand, war betont apolitisch.

Aufgrund des Kriegsausbruchs
schrieb Benjamin Pfister, statt Partei zu
ergreifen, sei es angebrachter, eine Haltung
der Busse über eigene Verfehlungen
einzunehmen und sich auf die Bibel zu konzentrieren,

die die kommende Königsherrschaft

Christi verheisse und alle irdische
Geschichte relativiere.12 Entsprechend
hielten sich die «Positiven» in der
Flüchtlingsfrage extrem zurück und hielten sich
abseits von den Auseinandersetzungen mit
den Behörden. Häufiger anzutreffen ist
eine theologisch begründete Kritik am
Judentum. Kocher fasst die Argumentation
wie folgt zusammen: «Gott hat Israel zu
seinem erwählten Volk bestimmt, Israel ist
aber seinem Gott untreu geworden, am
gravierendsten in der Verwerfung Christi. Die
Erwählung ist durch dieses Versagen vom
Judentum auf das Christentum übergegangen.

Das Schicksal des Judentums hängt
mit seiner Schuld zusammen. Eigenmächtige

Versuche, die Ruhelosigkeit und
Fremdheit des Judentums unter den Völkern

aufzuheben..., müssen misslingen.
Eine Lösung der <Judenfrage> kann kein
Antisemitismus bringen, sondern nur die
Missionierung des Judentums.»13

Auch die Vertreter des «theologischen

Liberalbmus», welcher versucht, Bibel
und Aufklärung zu versöhnen, war
grundsätzlich gegen eine «Einmischung der Kirche

in die Politik». Albert Wolfer warf Karl
Barth vor, «die Kirche als politische Arena
zu missbrauchen». Eine «theologische
oder pfarrherrliche Nebenregierung brauchen

unsere rechtmässig gewählten
Landesbehörden schlechterdings nicht»14.

Wenn innenpolitisch Stellung bezogen
wurde, dann «auf der Linie einer
konservativ-vaterländischen Gesinnung», wie
Kocher kommentiert. Was die Flüchtlingspolitik

betraf, war man in Worten deutlich
offener als der geistesverwandte
Rechtsfreisinn. Eine politische Umsetzung scheiterte

dann laut Kocher aber an «staatspolitischen

Überlegungen oder aufgrund von
Vorbehalten gegenüber dem Judentum»15.

Dialektisches «Wächteramt»

Die Dialektische Theologie mit ihrem
Hauptvertreter Karl Barth war die gewichtigste

geistige Begleiterin der protestantischen

Flüchtlingsarbeit. Barths Infragestellung

bisheriger Kirchlichkeit hatte
entscheidend damit zu tun, dass seine liberalen
theologischen Lehrer aus Deutschland ihre
Lehre im Ersten Weltkrieg unkritisch in die
allgemeine Kriegsbegeisterung eingebettet
hatten. Barth war staatsferner und gleichzeitig

politiknäher im Sinne eines der Kirche

aufgetragenen «Wächteramtes». Die
Distanz zum Staat erleichtert die Kritik der
offiziellen Flüchtlingspolitik. Die Nähe zur
Politik befördert konkrete Engagements
wie die Freiplatzaktion oder den
«Flüchtlingsbatzen».

Das Schicksal der Judenchristen bewegt
diese Strömung schon früh, das der Jüdinnen

und Juden erst ab 1940. Im Zusammenhang

mit den Verfolgungen und der praktischen

Arbeit kommt es zu «theologischen
Umwälzungen» bezüglich des Verhältnisses

von Judentum und Christentum. 1942
schreibt Barth, ausgehend vom paulinischen

Bild von der jüdischen Wurzel und
den dem Baum neu eingepfropften Zweigen

(Rom. 11,17-24): «Die Kirche führt
kein Eigenleben neben und gegen Israel.

127



Sie lebt aus Israel und eben Israel lebt in ihr.
Sie ist die Verwirklichung des Lebens der
Gemeinde Gottes, das eben Israels Bestimmung

ist.»16

Protestierende Linke

Dass auch eine kleine Gruppe eine wichtige

Rolle spielen kann, beweisen die
religiösen Sozialistinnen und Sozialisten um
Leonhard Ragaz und die Neuen Wege (die
1941 bis 1944 zwecks Umgehung der
Vorzensur vertraulich und ohne Titelblatt
erscheinen). Die Religiös-Sozialen, die nicht
nur im Protestantismus, sondern auch in
der Linken den protestierenden linken Flügel

bilden, sind die Avantgarde bei der
politischen Kritik und der konkreten Hilfe,
die keine konfessionellen und religiösen
Schranken kannte.

Besonders interessant ist Ragaz' Beitrag
zum Verhältnis «Israel - Judentum -
Christentum», wie der Titel einer Schrift lautet,
und seine Berufung auf die «Idee
<Schweiz>». Im Unterschied zu dem
traditionellen linearen Modell (Erwählung und
Versagen Israels, Übergang aufs Christentum,

Missionierung des Judentums) baut
Ragaz ein konzentrisches auf. In diesem
gemeinsamen Kreis bildet «Israel»,
verstanden als die «von Gottes Willen und
Gesetz beherrschte und dadurch erlöste
und erneuerte Welt», das Zentrum.17 In der
Schweiz sieht Ragaz «eine Art Ur-Ord-
nung, die er mit Begriffen wie Demokratie,
Föderalismus, Gerechtigkeit, Wahrheit,
Frieden und internationale Solidarität
verbunden sieht». Indem «Neutralität» zum
«Neutralismus», zum «Götzen», zum
angeblichen «Rettungsseil» verkomme, das
sich als «Strick um unseren Hals» entpuppen

wird, stelle sie das Existenzrecht der
Schweiz in Frage.18

Im Schwesterorgan der Neuen Wege,
dem «Aufbau», schreibt Pfarrer Walter
Lüthi: «Wer in einem der grossen Länder
Europas das Asylrecht verletzt, verletzt
sich den kleinen Finger, wer aber in der
Eidgenossenschaft das Asylrecht ritzt, der
ritzt das Rückenmark» (8.10.43). Walter
Lüthi hat sich ein Jahr vorher an der be¬

rühmten Landsgemeinde der Jungen Kirche

in einer fulminanten Predigt mit der
bundesrätlichen Flüchtlingspolitik angelegt,

kurz bevor Bundesrat von Steiger auf
sein berüchtigtes «schon stark besetztes
kleines Rettungsboot mit beschränktem
Fassungsvermögen» zu sprechen kam.19
Wer war der bessere Christ? Wer der bessere

Schweizer?
Übrigens ist eine Broschüre mit den drei

von Karl Barth, Emil Brunner und Georg
Thürer an der Jugendlandsgemeinde gehaltenen

Vorträgen wie auch ein weiterer Vortrag

von Barth über «Unsere Kirche und die
Schweiz in der heutigen Zeit» kurz darauf
von der Zensur verboten worden.

Drei Lehren

Zur Verarbeitung der Haltung und Rolle
der Schweiz im Zweiten Weltkrieg ist der
Protestantismus ein interessantes Studienobjekt.

In ihm kam alles vor, von einem erst
in den 40er Jahren marginalisierten
Frontismus bis zu einem radikalen Antinazis-
mus. Was hat eine menschliche Haltung
behindert, was hat sie gefördert?

1. Ein Verständnis von Christentum als
politischer Herausforderung, wie es - auf
unterschiedliche Weise - die Dialektische
Theologie und der Religiöse Sozialismus
vertraten, hat Orientierung und Kraft gegeben:

a) eigenständig zu handeln,b) sich mit
dem Staat anzulegen und c) das eigene
antijudaistische Erbe zu hinterfragen. Wer
sich mit der Wirklichkeit auseinandersetzt,
ist lernfähiger, als wer auf seinen Dogmen
sitzen bleibt wie die «Positiven».

2. Dieses politische Verständnis von
Christentum darf kein staatsnahes sein, wie
es bei den «Liberalen» der Fall war. Es
behält Distanz zur politischen Macht, der
man als Bürger und Bürgerin in einer direkten

Demokratie gleichzeitig angehört. Die
Idee des Wächteramtes, das politisch und
distanziert ist, ist eben auch in diesem Sinne

gute Dialektik. Allerdings muss sich
auch die ab 1942 tonangebende Richtung,
müssen sich die führenden Leute wie
Wolff, Koechlin, selbst eine Getrud Kurz
fragen: Haben wir in dieser aussergewöhn-

128



liehen Situation vor dem asylpolitisch
versagenden Staat nicht immer noch zu viel
Respekt gehabt? Hätten wir nicht mehr
Menschen retten können, wenn wir stärker
auf legale Mobilisierungsmittel wie die
Jugendlandsgemeinde oder auch ausser-
legale Aktionen wie das Kirchenasyl
gesetzt hätten?

3. Ein Christentum, das humanistisch
statt konfessionalistisch ausgerichtet ist,
das sich von den kritischen Grundsätzen
der Aufklärung leiten lässt, das zudem
demokratisch strukturiert ist, erweist sich
extremen Herausforderungen wie denen im
Zweiten Weltkrieg besser gewachsen.

1 Zit. bei Ursula Käser-Leisibach, Die begnadeten Sünder.

Stimmen aus den Schweizer Kirchen zum
Nationalsozialismus 1933-1942, Winterthur 1994, S. 13.

2 In: Die Schweiz und die Flüchtlinge 1933-1945,Bern
1997, S. 98.

3 Urs Altermatt, Das Verhältnis des Schweizerischen
Studentenvereins zu Parteien und Kirche in: Schweizer
Katholizismus zwischen den Weltkriegen 1920-1940,
Freiburg 1994, S. 200.
4 Zit. bei Käser-Leisibach, S. 136.
5 Innerschweizer Bauernzeitung, 30.10.1942
6 Sonst ist alles Beten um den Frieden nur Geschwätz,
Kirchensynode 1939-1946, Eröffnungsreden des
Präsidenten Max Wolff, hg. vom Kirchlichen Informationsdienst,

Zürich 1997, S.15.
7 Friedrich Külling, Antisemitismus, bei uns wie überall?,

Zürich, S. 249ff.
8 Reformiertes Kirchenblatt, 4.5.33 und 19.10.33.
9 Ebenda, 24.8.1933.
10 Freitagszeitung für das reformierte Schweizervolk,
17.6.38.
11 Kocher, Rationierte Menschlichkeit. Schweizerischer

Protestantismus im Spannungsfeld von
Flüchtlingsnot und öffentlicher Flüchtlingspolitik der
Schweiz 1933-1948, Zürich 1996,S.464f.
12 Siehe Kocher, S.305ff.
13 Zit. bei Kocher, S. 408.
14 Zit. bei Kocher, S. 396.
15 Kocher, S. 399.
16 Kirchliche Dogmatik, 11/2, zit. bei Kocher, S. 438.
17 Zürich 1942, S. 7ff., Kocher S. 42lf.
18 Zit. bei Kocher, S. 423.
19 Kocher, S.220ff.

Aus dem Notizbuch des Redaktors: «infrarot» über «Neue Wege»

«infrarot», das Organ der Jungsozialistinnen und Jungsozialisten, empfiehlt in Nr. 4/
1997 die «Neuen Wege» in einer «linken Presseschau» mit den Worten:

Als die SPS mit ihrem neuen Wirtschaftskonzept die Überwindung des Kapitalismus
überwinden wollte, wurde in den «Neuen Wegen» kontinuierlich harsche Kritik laut.
Gerade Willy Spielers «Zeichen der Zeit» setzten die neoliberalen und andere Phrasen
immer wieder ins rechte Licht. Dabei erschöpft sich die von der religiös-sozialistischen
Vereinigung der Schweiz herausgegebene Zeitschrift nicht in Moralismus .Inder Tradition
der Theologie der Befreiung, die Marxismus und Christentum in einen fruchtbaren
Zusammenhang gebracht hat, ist auch Mittel- und Südamerika immer wieder Thema.
Auch Atheistinnen sollten mal einen Blick in die im 90. Jahrgang erscheinende und
angenehm «old fashioned» daherkommende Zeitschrift werfen.

Der Redaktor gesteht, dass ihn noch selten ein Echo auf die Neuen Wege so gefreut hat
wie diese Empfehlung im «infrarot». W.Sp.

129


	Jüdische Flüchtlinge und christlicher Lernprozess

