
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 92 (1998)

Heft: 4

Rubrik: Zeichen der Zeit : vom ethischen Widerstand gegen die Vermarktung
des Lebens

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Vom ethischen Widerstand gegen die Vermarktung
des Lebens

«Wir, die Gentechnik-Befürworter, sind
eben für eine dynamische Natur, die
Gentechnik-Kritiker für eine statische.» Auf
diesen simplen Punkt brachte es Eva
Segmüller, ehemalige Präsidentin der CVP
Schweiz und heute Vizepräsidentin von
«Gen Suisse», an einer Medienorientierung
vom 23. September 1997. Als ob nicht auch
noch eine weitere Gegenüberstellung möglich

wäre: diejenige zwischen technologischen

Produktivkräften, die Schöpfung
bewahren, ja erneuern, und Destruktivkräften,
die Schöpfung beschädigen, ja zerstören.

Erneuerung oder Zerstörung
der Schöpfung?

In der Tat sollten Christinnen und Christen

ihre Hoffnung mit einem dynamischen
Naturbegriff verbinden: Das «Harren der
Schöpfung» (Rom. 8,19ff.) meint, dass
Gottes Welt noch nicht fertig, dass also
auch die Natur noch im Werden ist. Reich
Gottes bedeutet nicht nur die Befreiung
des Menschen, sondern die Befreiung aller
Kreatur zu einem Dasein in Würde. Ragaz
spricht in seinem Bibelwerk sogar von der
«Auferstehung der Natur»; denn: «Wer an
die Auferstehung Christi recht glaubt, der
glaubt überhaupt an die Auferstehung der
ganzen Schöpfung..., auch an die
Auferstehung der Natur.»1 In dieser Reichgottes-
Perspektive geht es weniger um die statische

Bewahrung als um die Erneuerung der
Schöpfung.

Auch Teilhard de Chardin, der grosse
Theologe, Naturwissenschaftler und
Vordenker der christlichen Linken, hat sich zeit
seines Lebens gegen eine statische
Naturbetrachtung, gegen «das Trugbild» einer
«angeblichen Unfehlbarkeit der Natur»,

verwahrt. Wir sollten, meinte er, «die
instinktiven Schritte der Natur durchdenken
und dadurch vervollkommnen»2. Teilhard
ging dabei sehr weit, so weit, dass die
Genlobby ihre helle Freude an ihm hätte -
freilich nur dann, wenn sie den theologischen

Kontext seiner Evolutionslehre
ausblenden würde.

«Wird uns die Entdeckung der Gene
nicht bald die Kontrolle des Mechanismus
der organischen Vererbung gestatten?»
fragte Teilhard, der sich von dieser
Entwicklung eine «menschliche Wiederankurbelung»

der Evolution erhoffte.3 Teilhard
setzte auf die «Cerebralisation», durch die
das menschliche Gehirn vervollkommnet
würde. Er feierte «das Denken, das kunstreich

das Organ vervollkommnet, auf dem
es beruht»4, dachte an «mechanische,
chemische oder biologische Einwirkungen»,
durch die der Mensch vielleicht sogar mit
neuen Organen ausgestattet würde, und
schrieb: «Die Auto-Cerebralisation der
Menschheit wird zur entschiedensten
Äusserung einer bewussten Neuingangsetzung
der Evolution.»5

Ich hoffe, ich bringe die Genlobby nicht
auf eine falsche Spur. Sie würde sich sonst
auch noch das Teilhard-Zitat ans Revers
heften: «Den Mutigen, die sich eingestehen,

dass ihre Hoffnungen so weit gehen,
sage ich, dass sie die menschlichsten unter
den Menschen sind.»6 Auf der falschen
Spur wäre die Genlobby mit der Meinung,
jede profitträchtige Manipulation an der
Schöpfung sei Fortschritt, die Würde des
Menschen und die Würde der Kreatur hätten

daneben keine eigenständige Bedeutung.

Für Teilhard wäre es genau umgekehrt,

wäre jeder echte Fortschritt an dieser
Würde zu messen.

119



«Die Würde der Kreatur»

Im Zentrum der Auseinandersetzung um
die Genschutzinitiative steht die Frage, ob
es ethisch erlaubt ist, transgene Tiere
herzustellen und zu vermarkten. Die Beispiele
der Manipulation am Tier reichen von
Mäusen mit Krebsmetastasen oder chronischer

Epilepsie bis zu den Fliegen mit
vierzehn Augen. Eine Ethik, die versucht, solche

Entstellung und Schädigung, ja Zerstörung

tierischen Lebens mit der Achtung vor
der Würde der Kreatur in Einklang zu bringen,

ist schwer nachvollziehbar. «Würde»
des Menschen oder der Kreatur heisst doch
nichts anderes als Eigenwert, Eigenrecht,
ja Zweck an sich selbst. Auch wenn wir
dem Menschen das höchste Sein in der
Natur zusprechen, so ist tierisches Leben
deswegen niemals nur Sache, auch nicht
einfach nur «natürliche Lebensgrundlage»,
über die der Mensch nach Belieben verfügen

könnte. «Würde des Menschen» und
«Würde der Kreatur» begründen eine
wechselseitige Mitgeschöpflichkeit, die
sich für den Menschen im Gebot eines
partnerschaftlichen Umgangs mit den übrigen
Lebewesen ausdrückt.

Genmanipulation schädigt und entwürdigt

die Tiere nicht nur, sondern raubt ihnen
auch die Seele. Teilhard hielt sich an die
Seinsphilosophie von Aristoteles bis Thomas,

nach der die Seele die Form des Leibes

ist. Nicht weil der Tiger seine
Fangzähne verlängerte und seine Klauen
zuspitzte, entwickelte er eine «Raubtierseele»,

sagt Teilhard, sondern es sei genau
umgekehrt: Weil der Tiger «infolge seiner
Abstammung eine <Raubtierseele> empfing,

entwickelte und vererbte», nahm er
die Gestalt an, die wir kennen.7 Es braucht
demgegenüber schon sehr viel
Vulgärmaterialismus, um die seelischen Kräfte in
der Natur als die eigentlichen Triebkräfte
der Evolution zu übersehen, rücksichtslos
in die Baupläne des Lebens einzugreifen
und Natur nur noch als Labor menschlicher
Omnipotenzphantasien zu missbrauchen.

Wenn die - in Art 24novies der Bundesverfassung

verbürgte - Würde der Kreatur
überhaupt einen Sinn haben soll, dann die¬

sen dass die Seele, die Identität, die natürliche

Artgrenze eines Lebewesens nicht
zerstört werden dürfen. Wer dem Menschen
und der übrigen Kreatur «Würde»
zuspricht, meint im Kern «Unantastbarkeit».
«Unantastbarkeit» aber ist unvereinbar mit
Eingriffen in die Erbsubstanz eines
Lebewesens.

Die Frage stellt sich, ob wir genmanipulierte

Tiere zulassen dürfen, sofern sie
wenigstens der Heilung von Menschen
dienen. Wenn wir diese Frage im Sinne der
vielzitierten «Güterabwägung» beantworten,

was bleibt dann noch von der «Würde
der Kreatur»? Gibt es einen Zweck, der
dieses - die Kreatur entwürdigende - Mittel

heiligt, und sei es ein Zweck der
Humanmedizin? Entweder die Kreatur hat
ihren Eigenwert und ihr Eigenrecht - und
dann sind solche Genmanipulationen absolut

unzulässig, oder sie ist nur Mittel für
den Menschen, der als Zweck an sich selbst
über die Kreatur verfügen kann - und dann
verbietet es sich, überhaupt noch von einer
«Würde der Kreatur» auszugehen.

Diese ethische Kernfrage hat im
Zusammenhang mit der Genschutzinitiative freilich

nicht die faktische Bedeutung, die ihr
von interessierter Seite zugeschrieben
wird. Eine zehnjährige Forschung mit über
hunderttausend transgenen Tiermodellen
hat weltweit noch keine einzige wirksame
Therapie gegen irgendeine Krankheit
hervorgebracht. Es fragt sich überhaupt,
inwiefern genmanipulierte «Tiermodelle»
der Komplexität menschlicher Krankheiten

entsprechen können. Aber die falschen
Illusionen absorbieren viel Zeit und Energie,

die für andere Forschungsansätze weit
sinnvoller eingesetzt würden.

Heuristik des Profits

Die zweite wichtige Forderung der
Genschutzinitiative will die Patentierung genetisch

veränderter Organismen verhindern.
Nicht genug damit, dass der Krebsmaus ein
menschliches Tumorgen implantiert wurde,

gilt das gequälte, seiner Identität
beraubte Tier in den USA seit 1988 auch noch
als patentiert. Beim europäischen Patent-

120



amt stapeln sich weitere Schutzanträge: Sie
reichen vom schnellwachsenden Huhn
über das Riesenschwein bis zu den Flachsen,

die mit Flundergenen kälteresistent
gemacht werden sollen.

Mit der Patentierung genmanipulierter
Lebewesen soll die entwürdigte Kreatur
auch noch kommerziell ausgebeutet werden.

Bislang gab es Patente nur für
Erfindungen im Bereich der unbelebten Materie.
Die Meinung, auch Tiere liessen sich
«erfinden», ist eine Anmassung, wie sie nur
noch ein ethisch und politisch ausser Rand
und Band geratener Ökonomismus vertreten

kann. Ohne die Möglichkeit der
Patentierung entfiele freilich das Monopol an der
Vermarktung und mit ihm das enorme
Kapitalinteresse an der Gentechnologie. Auch
Monopole für Saatgut und Lebensmittel
sind kolonisatorische Instrumente, um
immer mehr Menschen in neue Abhängigkeit
zu bringen. Es darf jedoch nicht sein, dass
Grundnahrungsmittel wie Mais, Weizen
oder Soja auch noch unter die Kontrolle
transnationaler Konzerne geraten.

Hans Jonas schärfte das ethische Gewissen

durch eine «Heuristik der Furcht». Er
warnte damit vor Risiken, die der menschlichen

Kontrolle entgleiten. Sie sind im Fall
der Gentechnologie besonders gross, weil
genetisch veränderte Organismen, die sich
fortpflanzen, mehr unberechenbare Faktoren

enthalten als Maschinen mit «Materialfehlern».

Vor allem Mikroorganismen, die
einmal freigesetzt wurden, können später
nicht mehr eingesammelt werden. Es gibt
aber auch eine «Heuristik des Profits», die
nach dem «Cui bono?» (wem nützt es?)
einer Technologie fragt. Wo nämlich
Profitinteressen derart dominant sind wie gerade

in der Gentechnologie, steht diese unter
dem besonderen Verdacht, dass sie ausser-
stande sei, dem Menschen zu dienen. Wenn
zum Beispiel die Chemiekonzerne 35
Millionen Franken zur Bekämpfung der
Genschutzinitiative aufwenden, ist besondere
Vorsicht am Platz. Dahinter steckt eine
Mentalität, die alles für käuflich hält, auch
die Demokratie. Den ohne interne und
externe demokratische Kontrolle
funktionierenden Chemiemultis dieses ungeheure

Machtpotential zu überlassen, wäre nicht
einmal dann zu verantworten, wenn es
keinerlei ethische Bedenken gegenüber
Genmanipulationen gäbe.

Als Ragaz sich zum erstenmal mit der
Atomtechnologie auseinandersetzte, hielt
er «diesen <Fortschritt> bei dem gegenwärtigen

Zustand der Menschheit nicht für
wünschenswert» (NW 1932, S. 138). Die
heutige Menschheit ist in keinem besseren
Zustand; wo das Kapital Profit wittert,
brennen alle ethischen Sicherungen durch.
Auch Teilhard hat Evolution vor allem als
moralische Entwicklung der Menschheit
zu Solidarität und Sozialismus verstanden.
Die Welt wird für ihn angezogen von einer
«universellen Liebe», die allem Fundament

und Sinn gibt. Forschung ist Dienst
am Leben und nicht am Profit. Es ging
Teilhard um «eine Erde, auf der man sein
Leben lieber dafür einsetzt, zu wissen und
zu sein, als zu besitzen»8.

Zur dynamischen Natur eines Teilhard
gehörte eben auch die Dynamik der Gesellschaft,

die sich nicht statischen Gesetzen
von Markt und Kapital unterordnet. Leute,
die von der Natur so dynamisch daherreden
wie die Genlobby, wären vermutlich die
ersten, die von solcher Naturdynamik nichts
mehr wissen wollten, wenn es um
«naturrechtliche» Fragen der Gerechtigkeit und
der Solidarität ginge.Anders gesagt: Dieselben,

die gegen den Sozialismus noch stets
mit einer statischen Natur des Menschen
argumentiert haben, setzen nun plötzlich auf
einen dynamischen Naturbegriff, wenn sie
damit ihre Interessen an der Gentechnologie
ideologisch kaschieren können.

Ethischer Widerstand ist angesagt:
gegen die Entwürdigung der Kreatur, gegen
die Vermarktung der Schöpfung, gegen die
weitere Entfremdung des Menschen im
Dienst unkontrollierter Kapitalmacht.

1 DieBibel-eine Deutung,BandV.Zürich 1947,S.270.
2 Der Mensch im Kosmos, München 1959, S. 278.
3A.a.O.,S.242f.
4 A.a.O., S. 243.
5 Die Entstehung des Menschen. München 1961, S. 118.
6 Der Mensch im Kosmos, S. 243.
7 Vgl. a.a.O., S. 136.
8 A.a.O., S. 275.

121


	Zeichen der Zeit : vom ethischen Widerstand gegen die Vermarktung des Lebens

