
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 12

Artikel: Die Lehre der Unbelehrbaren : einige Ideen, wie feministisches Denken
weiterkommen kann

Autor: Praetorius, Ina

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ina Praetorius

Die Lehre der Unbelehrbaren
Einige Ideen, wie feministisches Denken weiterkommen kann

Wohl jede Feministin hat schon einmal diese Situation erlebt: Sie steht einer anderen
Frau gegenüber, die keinerlei Verständnisfür ihr Engagement aufbringt. Sofern Argumente

das Unverständnis begleiten, hören sie sich meiner Erfahrung nach etwa so an:
- «Ich habe mich noch nie unterdrückt gefühlt.»
- «Es gibt dringlichere Probleme aufder Welt.»

- «Frauen sollen Frauen bleiben und nicht wie Männer werden wollen.»

- «Wir sind alle Menschen. Das Geschlecht ist unwichtig.»
- «Feminismus ist out.»

In Zeiten des ideologischen Dogmatismus sprach man angesichts solcherAussagen von
«falschem Bewusstsein». Heute halten wir Feministinnen sie stillschweigend für widerlegt.

Ich will mich in diesem Text den Argumenten der Unbelehrbaren noch einmal zuwenden
und sie aufihren Wahrheitsgehalt hin befragen. Ich werde mir Gedanken darüber machen,
aufweiche Defizite feministischer Theorie und Praxis sie verweisen, sie also als Quelle
benutzen, aus der sich Hinwebe für ein produktives Weiterdenken der Frauen schöpfen
lassen. Ich schreibe diesen Text als einundvierzigjährige Frau, die in der Schweiz lebt und
in Deutschland gelebt hat. Wenn ich «wir Feministinnen» sage, dann meine ich die
Frauengeneration, die in den siebziger und achtziger Jahren die sogenannte Neue
Frauenbewegung im deutschsprachigen Raum massgeblich bestimmt hat. LP.

Argument Nummer 1: «Ich habe mich für falsch erklären müssen. Ich kann mich
noch nie unterdrückt gefühlt» dabei der gängigen feministischen Erklä¬

rung bedienen: Das patriarchale Weltbild
Gängige feministische Theorie setzt vor- sei so allgegenwärtig, dass es die Frauen

aus, dass Frauen (weltweit) in dreifacher blind mache gegenüber dem eigenen
Hinsicht unterdrückt sind: Sie werden von Elend. Frauen, die ihren Unterdrückungskulturell

festverankerten Geschlechterste- status abstreiten, hätten den männlichen
reotypen in ihrer individuellen Entwick- Blick angenommen und seien demzufolge
lung behindert, sie werden ökonomisch ganz besonders unterdrückt,
benachteiligt, und sie werden von real exi- Es ist nicht erstaunlich, dass Nichtfemi-
stierenden Männern auf vielfältige Art und nistinnen, denen an ihrer Selbstachtung
Weise erniedrigt. Eine Frau, die bestreitet, gelegen ist, diese Interpretation als Belei-
solche Unterdrückung selbst erlebt zu ha- digung empfinden. Denn sie spricht ihnen
ben, bestreitet die Existenzberechtigung das eigenständige Urteilsvermögen ab.
des Feminismus. Denn da Unterdrückung Ihre Gegenfrage, ob Frauen, die sich nicht
als strukturelles Phänomen definiert ist, als unterdrückt wahrnehmen, tatsächlich
kann sie nicht einzelne verschonen. Als immer patriarchal fremdbestimmt seien,
Feministin, die am eigenen, einmal ge- scheint mir berechtigt. Wo liegen aber die
fassten Weltbild festhalten will, werde ich anderen Gründe, sich als Frauen in der
also meinerseits die Selbstwahrnehmung heutigen Gesellschaft nicht unterdrückt zu
der Frau, die sich für nicht unterdrückt hält, fühlen?

343



Geschlechterstereotype lösen sich auf

Frauenbiographien sind trotz der nach
wie vor vorhandenen geschlechtsspezifischen

Verhaltenserwartungen sehr
unterschiedlich. Es braucht viel Abstraktionswillen,

um die Probleme, denen eine junge
Akademikerin bei ihrem beruflichen Aufstieg

begegnet, als dieselben zu erkennen,
die eine Flüchtlingsfrau mit der Fremdenpolizei

oder eine Rentnerin im Sozialamt
erlebt. Diese Schwierigkeit, verschieden
gelagerte konkrete Situationen auf
hohem Abstraktionsniveau als «Frauenunterdrückung»

zusammenzudenken, ist so alt
wie die Frauenbewegung selbst. Es ist ein
unaufgearbeiteter feministischer
Widerspruch, Frauen einerseits dazu zu ermutigen,

sich als unverwechselbare Individuen
wahrzunehmen, und ihnen andererseits

bestimmte Interpretationen ihres Status als
Geschlechtswesen vorzuschreiben. Aber es
sind nicht nur die patriarchal
fremdbestimmten, die abstraktionsunwilligen oder
einzelne besonders begünstigte Frauen, die
sich heute als nicht unterdrückt wahrnehmen.

Die Situation hat sich auch strukturell
gewandelt:

In unserer Mediengesellschaft existiert
neben den immer noch vorhandenen
traditionellen Weiblichkeitsbildern inzwischen
ein breites Spektrum von Bildern weiblichen

Lebens, an denen Frauen ihre Lebenspläne

orientieren können: Von der
eigensinnigen Politikerin über die jugendliche
Popmusikerin bis hin zur anpassungsunwilligen

Weltenbummlerin bevölkern
unterschiedlichste weibliche Gestalten auch
die etablierte Medienlandschaft. Diese zu7
nehmende Vielfalt ist ein Erfolg des
Feminismus. Wir Feministinnen tun uns aber
schwer damit, unsere eigenen Erfolge als
solche anzuerkennen. Um die angestammte

Pose des Anklagens nicht revidieren zu
müssen, bleiben wir bei unserer einmal ge-
fassten Meinung, im öffentlichen Leben
herrsche nach wie vor das hierarchische
Gegenüber von unabhängig definierender
Männlichkeit und männlich definierter
Weiblichkeit. Angesichts der faktisch
existierenden Vielfalt weiblicher Orientie¬

rungsmöglichkeiten scheint es mir aber
nicht mehr angemessen, einer jungen Frau,
die Kindergärtnerin statt Automechani-
kerin werden will, zu unterstellen, sie liesse
sich bewusstlos von unterdrückerischen
Geschlechtsstereotypen leiten. Da auch
juristische Hemmnisse, sich geschlechts-
untypisch zu verhalten, kaum noch existieren,

muss ich vielmehr annehmen, dass sie
eine Wahl getroffen hat. Was aber ist
unterdrückerisch an der einfachen Tatsache, sich
für den Beruf der Kindergärtnerin zu
entscheiden?

Ökonomische Ungerechtigkeit wird
unterschiedlich bewertet

Diskriminierend bleibt die Tatsache,
dass traditionell weibliche Berufe generell
unterbezahlt sind und Hausfrauen-Mütter
ihre Arbeit gratis tun. Mit diesem Argument

konfrontiert, entwickeln aber viele
der Unbelehrbaren eine eigensinnige
Resistenz gegenüber dem Kriterium «Bezahlung»:

Warum soll eine Arbeit, die mich
erfüllt und befriedigt, hoch bezahlt sein?
Wozu brauche ich so viel Geld? Es ist nur
im Einzelfall zu entscheiden, ob diese Position

als Ausweichen vor der Erkenntnis der
eigenen Benachteiligung zu deuten ist oder
als bewusste Wertentscheidung zuungunsten

des Massstabs Geld. Bestimmte andere

Werte höher einzuschätzen als Geld,
entspricht jedenfalls einer ernst zu nehmenden,

nicht zuletzt von Frauen geschaffenen
ethischen Tradition, auf die Frauen sich
berufen können. Dass sie sich, wenn sie
dem (vermeintlich) alles beherrschenden
Massstab Geld andere Werte entgegensetzen,

willig einem idealistischen Bild
von Weiblichkeit unterwerfen, stimmt nur,
wenn ich selbst den Massstab Geld zum
entscheidenden erkläre, womit ich mich
ebenfalls einer androzentrischen Norm
unterwerfe.

Sicherlich müssen die Kämpfe um
gleichen Lohn für gleiche Arbeit weitergehen.
Wir dürfen dabei aber nicht ausser acht
lassen, dass heute die bei weitem grösste
Ungerechtigkeit nicht in der ungleichen
Bezahlung gleicher Arbeit, sondern im ar-

344



beitslosen Vermögen weniger Steinreicher
besteht (die allerdings auch meist männlichen

Geschlechts sind). Und wir sollten
bedenken, dass in einer Gesellschaft, die
dem Gott Mammon huldigt, notwendige
Kämpfe um mehr Geld sinnvollerweise
begleitet sind von symbolischen Aktionen,
die den Götzen, dem Frauen erfahrungs-
gemäss nicht ganz so bereitwillig
nachlaufen, vom Thron stossen.

Männer sind Unterdrücker - und mehr

Bleiben, neben Geschlechterstereotypen
und ökonomischer Benachteiligung,

die real existierenden Männer als
Unterdrücker.

Wir Feministinnen haben den Slogan in
die Welt gesetzt, jeder Mann sei ein potentieller

Vergewaltiger, und wir haben unsere
These anhand der strukturellen
Frauenfeindlichkeit belegt, die dem traditionellen
Konzept «Mann» anhaftet. Sind aber die
realen Männer, mit denen auch viele von
uns zusammenleben, nichts als ein Produkt
dieser Tradition und der entsprechenden
Erziehung? Oder gilt etwa auch für Männer,

was wir für Frauen längst beanspruchen:

dass sie mehr sind als Personifizierungen

der androzentrischen Ordnung?
Nicht jeder einzelne Mann hat das Patriarchat

erfunden, und deshalb gehen wir
sinnvollerweise davon aus, dass reale Männer
zumindest partiell etwas anderes sein
können als Inkarnationen des Konzepts
«Männlichkeit». Faktisch tun dies viele
Feministinnen, indem sie sich einzelne
Exemplare der Spezies wählen, nicht etwa,
um sich von ihnen unterdrücken zu lassen,
sondern um mit ihnen glücklich
zusammenzuleben. Solche nicht oder nur partiell
unterdrückenden Männer könnten Gegenstand

unserer Theoriebildung werden: Wie
werden sie zu dem, was sie sind? Lassen
sich Kriterien für nicht-unterdrückerische
Männlichkeit entwickeln? Wie lässt sich
gute Männlichkeit entwerfen und fördern?
Solchen Fragen nachzugehen scheint mir
interessanter, als die These vom
grundsätzlich unterdrückenden Mann
aufrechtzuerhalten und gleichzeitig - verschämt -

Beziehungen zu leben, die in dieses Weltbild

keinen Eingang finden dürfen.
Sollen wir die Kategorie der

«Unterdrückung» aus dem feministischen
Wortschatz streichen? Ich meine, das wäre zu
überlegen. Frauen fühlen sich, wenn sie
nicht gerade glücklich sind, unter Druck1,
fertig mit den Nerven, alleingelassen,
ausgepumpt, fremd, irritiert, krank etc.
«Unterdrückt» sind nur diejenigen, die das

sprachliche Erbe der Linken, dem der
Feminismus viel verdankt, von dem er sich
aber längst emanzipiert hat, höher bewerten

als das alltägliche Reden der Frauen.
Die strukturelle Komponente der conditio
feminina gerät nicht zwangsläufig aus dem
Blick, wenn wir mit unserem alltäglichen
Reden beginnen. Aber wir haben grössere
Chancen, auch die Einzelne in ihrer
unverwechselbaren Situation wahrzunehmen.

Argument Nummer 2: «Es gibt
dringlichere Probleme auf der Welt»

Nur wenige Frauen, die Berichte über
Gewalt an Frauen weltweit oder Fakten
über Frauenarmut zur Kenntnis genommen

haben, verwenden dieses Argument.
Es ist aber noch immer problemlos möglich,

solchen Berichten, die selten in den
etablierten Medien erscheinen, aus dem
Weg zu gehen. Frauen, die sie nicht kennen
und also die Situationen, die sie in ihrer
Umgebung unmittelbar wahrnehmen, und
Berichte der etablierten Medien als Grundlage

für ihr Urteil heranziehen, können
leicht zu der Meinung kommen, das Elend
der Frauen sei vernachlässigbar verglichen
mit anderen schwererwiegenden Problemen

wie Erwerbsarbeitslosigkeit,
Umweltzerstörung oder Krieg. Denn tatsächlich ist
Frauenelend, wo es nicht ausdrücklich zum
Thema gemacht wird, nicht deutlicher
sichtbar als Männerelend. Im Fall des derzeit

akuten Problems der Erwerbsarbeitslosigkeit

ist sogar das Gegenteil der Fall:
Vielen erscheinen Frauen in Zeiten der
Erwerbsarbeitslosigkeit als relativ beschützt
und stabil. Und tatsächlich gibt es
Hinweise, dass Frauen mit ihrer
Erwerbsarbeitslosigkeit subjektiv leichter zurecht-

345



kommen als Männer, weil Frauen der
angestammte Bereich des Haushaltens nicht
verlorengeht, während Männer mit der
Arbeitsstelle «alles» zu verlieren scheinen.
An vielem leiden tatsächlich Frauen und
Männer - wenn nicht in gleicher Weise, so
doch vergleichbar stark. Es lässt sich
einwenden, dass «Männerprobleme» wie die
Erwerbsarbeitslosigkeit - häufig getarnt
als allgemeinmenschliche Probleme - im
öffentlichen Diskurs generell überbetont
werden, während zum Beispiel die Gewalt
gegen Frauen nach wie vor als Ausnahme
oder reisserisch aufgemacht erscheint.
Über solche androzentrischen Gesetzmässigkeiten

der Informationsgesellschaft
können wir Feministinnen unsere
unbelehrbaren Freundinnen aufklären.

Es bleibt aber die grundsätzliche Frage,
ob sich Elend und damit die «Dringlichkeit
von Problemen» überhaupt berechnen
lässt. Dieser Einwand trifft beide:
Feministinnen, die ihr Engagement mit dem
Argument begründen, Frauen litten mehr als
Männer, und Frauen, die sich mit dem
umgekehrten Argument gegen eine feministische

Haltung entscheiden. Es ist müssig,
darüber zu streiten, wer am meisten leidet,
und keine Feministin muss ihr Engagement
damit rechtfertigen, die Probleme der Frauen

seien gravierender als andere. Es reicht,
dass diese Probleme da sind und nach
Abhilfe rufen. Andererseits steht es jeder Frau
frei, sich dort einzusetzen, wo es ihr am
dringlichsten erscheint. Um aber verschiedene

politische «Themen» nicht als isoliert
voneinander oder gar als Konkurrenzunternehmen

erscheinen zu lassen, können wir
Feministinnen daran arbeiten, die
Zusammenhänge zwischen dem Androzentrismus
und scheinbar geschlechtsenthobenen
Problemen wie Erwerbsarbeitslosigkeit,
Ökologie oder Militarismus öffentlich
klarzustellen. Und, was mir noch wichtiger
erscheint: Wir können uns darüber klar
werden, dass die Identifikation mit dem
Leiden der Frauen nur einen Teil unserer
Motivation ausmacht. Wichtiger ist die
Lust und das Begehren, in Beziehung zu
anderen Frauen Welt entstehen zu lassen,
die uns gerecht wird.

Argument Nummer 3: «Wir sind alle
Menschen. Das Geschlecht ist
unwichtig»

Frauen, die «Menschen» sein wollen,
bringen damit zum Ausdruck, dass sie sich
nicht auf das mindere Andere festlegen
lassen, als das Weiblichkeit lange definiert
worden ist. Diese Weigerung entspricht
dem Grundanliegen des Feminismus.
Allerdings überspringen Frauen, die meinen,
sich ohne reflektierenden Zwischenschritt
dem «Menschlichen» zuordnen zu können,
die erwiesene Tatsache, dass «der Mensch»
in unserer westlichen Tradition von Männern

nach dem Bild des männlichen
Sozialcharakters entworfen ist. Dieser «Mensch»
der Tradition wird niemals schwanger,
zieht aber immer wieder in den Krieg.
Frauen können sich dieser überlieferten
Kategorie «Mensch» nicht zuordnen, ohne
Wesentliches aufzugeben.

Wenn Frauen dennoch darauf bestehen,
«Menschen» zu sein wie Männer,
verweisen sie das feministische Denken aber
auf die Notwendigkeit, nicht in der Kritik
des androzentrisch verfassten Allgemeinen
steckenzubleiben, sondern selbst
Definitionsmacht zu ergreifen. Nach wie vor
tendieren wir Feministinnen nämlich dazu,
uns mit kritischen Randnotizen zum Diskurs

über das Allgemeine «aus der Sicht
der Frau» zufriedenzugeben. Texte, die
als Zeitanalysen von allgemeinem,
geschlechtsunabhängigem Wert gelesen werden

wollen - in neuerer Zeit zum Beispiel
Erich Fromms «Haben oder Sein», Hans
Jonas' «Prinzip Verantwortung» oder
Ulrich Becks «Risikogesellschaft» - werden
immer noch von selbstbewussten Männern
verfasst, und dies ist nicht nur die Schuld
des Patriarchats, sondern gründet auch in
der Angst vieler Frauen vor Autorität und
Verantwortung. Die Kunst denkender
Frauen in Zukunft wird darin bestehen,
selbst über das Ganze - zum Beispiel über
«den Menschen» - öffentlich zu reflektieren

und zu schreiben, ohne dabei die
nach wie vor notwendige Androzen-
trismuskritik zu vernachlässigen. Die vom
Androzentrismus verordnete Wahl zwi-

346



sehen partial-weiblicher und
allgemeinmännlich-menschlicher Rede, der sich
Frauen bisher nur im Einzelfall entziehen
konnten ist, nicht mehr zeitgemäss.

Argument Nummer 4: «Frauen sollen
Frauen bleiben und nicht wie Männer
werden wollen»

Hinter dem Argument, durch den
Feminismus gehe «das Weibliche» verloren,
verbirgt sich im allgemeinen die Konzeption
der Geschlechtscharaktere, wie sie im
Europa des achtzehnten und neunzehnten
Jahrhunderts entwickelt worden ist. Ihr
zufolge sind Frauen gefühlvoll, instinktgeleitet

und instinktsicher, fürsorglich, dem
Schönen zugetan, geduldig und sozial. Das
Argument, Frauen sollten Frauen bleiben,
setzt voraus, dass Frauen diese «weiblichen
Eigenschaften» per Geschlecht besitzen
und dass sie diese aufgeben müssen, wenn
sie sich die (angeblich) komplementären
«männlichen» Eigenschaften -
Durchsetzungswillen, Rationalität, Effizienz,
Dominanzstreben etc. - aneignen wollen.

Nun ist zwar erwiesen, dass den Frauen
«weibliche Eigenschaften» nicht per
Biologie eigen sind, dass es sich bei ihrer
Affinität zu bestimmten Tätigkeiten und
Tugenden vielmehr um historisch von
Frauen entwickelte «originelle Praxisformen»

handelt.2 Es gibt auch längst Beispiele,
dass sich die angeblich komplementären

Geschlechtscharaktere durchaus in einer
Person vereinigen lassen. Das Argument
beruht also auf einer falschen Vorstellung
von «Weiblichkeit» und «Männlichkeit».

Berechtigt scheint mir aber eine Sorge,
die sich hinter dem Argument verbirgt: die
Sorge, dass sich die als weiblich gedachten
Tugenden in unserer Gesellschaft durch
einen an androzentrischen Massstäben
orientierten Feminismus überhaupt verlieren
und dass dadurch grosser Schaden
angerichtet wird. Zwar betonen wir Feministinnen

immer wieder, es gehe uns nicht einfach
um Gleichheit mit Männern. Viele sind guten

Willens, das sogenannt Weibliche auch
als Gleichheitspolitikerinnen zu bewahren.
Aber wie soll das zugehen? Steht in einer

durch androzentrische Strukturen geprägten

Gesellschaft ein anderer Massstab als
«Männlichkeit» für eine zu erreichende
Gleichheit überhaupt zur Verfügung?
Ermuntern wir unsere Söhne mit ebensoviel
innerer Überzeugung dazu, bügeln zu
lernen, wie wir unsere Töchter dazu anhalten,
sich verbal und körperlich durchzusetzen?
Bisher jedenfalls hat sich feministische
Gleichheitspolitik, zum Beispiel in Sachen
Wahlrecht, Lohn oder Bildung, fast
durchgängig an dem orientiert, was Männer für
sich anstreben und erreicht haben. Wenn
wir Feministinnen aber tatsächlich die
androzentrische Höherbewertung «männlicher»

Tugenden - wider Willen - mittragen
und grossen Ehrgeiz entwickeln, uns
entsprechend zu verhalten, wer wird dann in
Zukunft das leben, was wir alle, spätestens
wenn wir nicht mehr zu den Jungen und
Starken gehören, am dringendsten brauchen:

Fürsorge, Geduld, Empathie?
Gesellschaftliche Realitäten wie der
«Pflegenotstand» scheinen mir ein Hinweis darauf
zu sein, dass das, was sich «weibliches
Wesen» nennt, was aber tatsächlich ein
«zivilisatorisches Werk»3 erster Ordnung ist,
heute stark entwertet wird.

Das Argument, Frauen sollten Frauen
bleiben, basiert also zwar auf einer
fragwürdigen Vorstellung von Weiblichkeit
und Männlichkeit. Es verweist aber auf die
Notwendigkeit, die vermeintliche «weibliche

Natur» in der Gestalt zu bewahren, die
sie längst hat: als kulturelle Arbeit. Es werden

allerdings nicht die Frauen allein sein,
die in Zukunft die Last und die Lust des
Sozialen, der alltäglichen Ästhetik und des
geduldigen Daseins für andere tragen.
Frauen und Männer werden ungewohnte
Tugenden einüben müssen, wenn es nicht
mehr automatisch die Frauen sind, die das
Notwendige tun und wenn diese Gesellschaft

dennoch ihr lebensfreundliches
Gesicht bewahren oder wiedergewinnen will.

Argument Nummer 5: «Feminismus
ist out»

Was meinen junge Frauen, wenn sie

sagen, der Feminismus sei out?

347



Wenn ich etwa die Liedertexte der
beliebten Mädchen-Popgruppe TicTacToe
höre, dann sind Themen wie «weiblicher
Körper», «Gewalt gegen Frauen»,
«Frauenbeziehungen» oder «weibliche
Autonomie» jedenfalls «in». Was altertümlich
wirkt an dem, was sich Feminismus nennt,
scheinen mir nicht seine Themen, sondern
gewisse Formen zu sein, mit denen wir
unsere Eltern vor zwanzig Jahren genervt
haben: gesamtgesellschaftliche
Rundschläge im Stil der dogmatischen Linken,
Abstinenz gegenüber lustvollen Inszenierungen

von «Weiblichkeit», ein Gestus
der permanenten Anklage, eine
Überbewertung des männlichen Blicks bis hin zur
Identifikation mit ihm und eine ausufernde
Diskussionskultur. Dass viele junge Frauen
nicht mehr in diesen Formen weiterleben
und -politisieren wollen, scheint mir
zukunftsweisend. Daraus zu schliessen, dass
die «junge Frauengeneration» sich wieder
gänzlich an herkömmliche Bilder von
Weiblichkeit anpasst und das, was «wir»
errungen haben, kampflos preisgibt, ist
eine Einschätzung, die die Umgangsformen

- und auch die Theorie - einer
bestimmten Generation zu hoch bewertet.

Das Patriarchat ist zu Ende

Die Frauen des Mailänder Frauenbuch-
ladens haben schon in den achtziger Jahren
mit ihrem originellen Denken fruchtbare
Diskussionen ausgelöst.4 Im letzten Jahr
haben sie einen Text publiziert, der den
Titel trägt: «Das Patriarchat ist zu Ende. Es
ist passiert - nicht aus Zufall.»5 In diesem
Text finde ich vieles von dem, was ich die
«Lehre der Unbelehrbaren» genannt habe,
präzise auf den Punkt gebracht. Soll ich
daraus schliessen, dass unsere unbelehrbaren

Freundinnen nicht so begriffsstutzig
sind, wie wir meinten, sondern dass sie eine
andere Sorte Frau-Denkerinnen sind, die
über die Mängel unseres Gleichheitsdenkens

nicht einfach hinwegsehen wollen
und die heute vom Differenzfeminismus
italienischer Prägung Bestätigung
erhalten - eine Bestätigung, die das Frau-
Denken insgesamt weiterbringen wird?

Alte Feministinnen erwarten das Ende
des Patriarchats. Aber wir haben uns nicht
darüber verständigt, an welchen Zeichen
wir ablesen wollen, wann dieses Ende da
ist. Einige von uns haben vor Jahren
entschieden, das Patriarchat erst sterben zu
lassen, wenn keine einzige Frau auf der
ganzen Welt mehr unterdrückt ist. Mit
dieser Vorstellung, so moralisch sie sein

mag, haben wir das Patriarchat faktisch
verewigt. Es wurde zur Brille, durch die
wir die gesamte Wirklichkeit sahen. Wir
interpretierten jede Frau, wie auch immer
sie sich verhielt, als Opfer patriarchaler
Unterdrückung, oder wir machten Frauen,
die offensichtlich etwas Besonderes
erreicht hatten, zu schwer erklärbaren
Ausnahmen. Männer konnten innerhalb des
Erklärungsmodells «Patriarchat» nur Fehler
machen, denn ihre Identität als
Unterdrücker stand von vornherein fest. Wir waren

«wie im Zauberbann der Vorstellung
von einer ewigen Benachteiligung der Frau
gefangen»6.

Die Frauen aus Mailand haben einen
anderen Weg gewählt: «Das Patriarchat ist zu
Ende. Die Frauen glauben nicht mehr daran
und damit ist es zu Ende.»7 Sie richten ihr
Augenmerk nicht auf die Schwäche,
sondern auf die Stärke und die Erfolge der
Frauen und ihrer Politik. Und sie interpretieren

von hier aus die sich verändernde
Realität. So erscheinen Krisen der Gegenwart

- die Krise des Parlamentarismus, des
Sozialstaats, der Armeen - in einem neuen
Licht: als Zeichen für das Absterben einer
Struktur, die «im Denken der Frauen nicht
mehr als ordnendes Prinzip funktioniert»
und also ihre Macht verloren hat.8 Dass der
soziale Zusammenhalt gerade im als
politisch instabil bekannten Italien - trotz dieser

Krisen - nicht verlorengeht, liegt daran,
dass es neben oder vor den - oft zu Unrecht

- als einflussreich und ordnungsstiftend
anerkannten androzentrischen Institutionen

eine andere, verschwiegene, stabile
Ordnung gibt: das zivilisatorische Tun der
Frauen.

Die Mailänderinnen geraten angesichts
ihrer Zeitdiagnose keineswegs in
Euphorie. Im Gegenteil: «Die Frauen haben

348



nichts zu lachen, wenn die symbolische
Ordnung zusammenbricht.»9 Aber sie
entwerfen und betreiben eine Politik, die
macht- und phantasievoller agiert als die
Politik der Gleichstellung, deren Grunddatum

eine zwanghaft festgeschriebene
Schwäche der Frauen ist.

Ich plädiere nicht dafür, Quoten- oder
Gleichstellungsinitiativen abzubrechen
oder für sinnlos zu erklären. Aber ich meine,

wir sollten die gewohnte Politik der
Gleichheit ergänzen durch die Politik einer
differenten Weltinterpretation, ausgehend
von der «Wette»10, dass das Patriarchat sich
tatsächlich seinem Ende zuneigt. Was werden

die Herren Blocher und Ebner,
Armeereformer und grüne Schwarzmaler, linke
Gleichheitsapostel und phantasielose
Kirchenführer dazu sagen, wenn sie
demnächst als Krisen-Phänomene des zu Ende

gehenden Patriarchates gedeutet werden?
Und könnte dies unser Anlass sein, der
kommenden Jahrtausendwende ihre
besondere Bedeutung zu geben?

1 Die Idee, den Begriff «Unterdrückung» durch das

alltagssprachlich geläufige «Unter-Druck-Sein» zu
ersetzen, stammt von Luzia Sutter Rehmann (Gespräch
vom 28. Juni 1997).
2 Libreria delle donne di Milano, Il patriarcato e finito
- E accaduto non per caso / Das Patriarchat ist zu Ende.
Es ist passiert - nicht durch Zufall, Rüsselsheim 1996,
S.64.
3 Ebd., S. 65.
4 Libreria delle donne di Milano, Wie weibliche Freiheit

entsteht. Eine neue politische Praxis, Berlin 1988.
5 Libreria delle donne di Milano, 1996.
6 Ebd., S. 30.
7 Ebd., S. 15.
8 Ebd., S. 16.
9 Julia Kristeva, zitiert ebd., S. 19.
10 Ebd., S. 27.

In Anlehnung an Erich Fried:

Es ist, was es ist
Es ist bescheiden
sagt der Ehrgeiz
es ist bruchstückhaft
sagt die Kritik
es ist unvollendet
sagt die Geschichte
Es ist, was es ist
sagt die Liebe

Es ist unzeitgemäss
sagt der Trend
es ist unpopulär
sagt die Politik
es ist ungebührlich
sagt die Ordnung

Es ist, was es ist
sagt die Liebe

Es ist widersprüchlich
sagt die Analyse
es hat Brüche
sagt die Gradlinigkeit
es ist unvollkommen
sagt die Ewigkeit
Es ist, was es ist
sagt die Liebe

Anjuska Weil
(zum 60. Geburtstag von Willy Spieler)

349


	Die Lehre der Unbelehrbaren : einige Ideen, wie feministisches Denken weiterkommen kann

