
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 9

Rubrik: Zeichen der Zeit : die Dokumente von Graz - Pflichtübung statt
prophetische Botschaft?

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Die Dokumente von Graz - Pflichtübung statt prophetische
Botschaft?

«Versöhnung - Gabe Gottes und Quelle
neuen Lebens» lautete das Thema, das die
christlichen Kirchen Europas vom 23. bis
29. Juni dieses Jahres in Graz zusammengeführt

hat. Nun liegen auch die
Schlussdokumente vor, die das Ergebnis der
Beratungen zu Papier bringen.1 Die Lektüre
hinterlässt einen zwiespältigen Eindruck,
enttäuscht werden vor allem die
Erwartungen, die 1989 von der ersten
Kirchenversammlung in Basel2 geweckt wurden.
Statt eine weiterführende Standortbestimmung

im ökumenischen Prozess für
«Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung» zu wagen, begnügen sich
die Dokumente weitgehend mit Pflichtsätzen

und Formelkompromissen, die
niemandem weh tun.

Fehlende Scheidung der Geister

Die Basler Versammlung hatte sich noch
dezidiert für eine politische Kirche
ausgesprochen. «Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung» gehörten zur
Verkündigung des Evangeliums, hiess es
damals. So eindeutig aber steht es leider nicht
mehr in den verbindlichen Dokumenten
von Graz. Wir müssen uns bis zum
«Hintergrundmaterial» hindurch lesen, um endlich
die Begründung des politischen Mandats
der Kirchen zu finden: «Für uns schliesst
der Auftrag, das Evangelium Jesu Christi
zu bezeugen, unabdingbar die Pflicht zum
politischen und gesellschaftlichen Engagement

ein... Wir weigern uns auch, den Einsatz

der Kirchen und Gläubigen auf den
diakonischen bzw. karitativen Bereich zu
beschränken oder ihn als Ersatz für eine
gerechte Sozialpolitik missbrauchen zu
lassen» (III B22). Voraus geht der
eindrückliche Satz, «dass Gott der Schöpfer

272

und Gott der Befreier gleichzeitig der Gott
der Gerechtigkeit ist, der uns dazu aufruft,
Ungerechtigkeiten in sozialen Strukturen
und Verhaltensformen überall zu bekämpfen»

(III B21).
Die Kirchen hätten heute allen Grund,

prophetisch die Geister zu scheiden,
insbesondere die Götzendreifaltigkeit von
Markt, Macht und Mammon beim Namen
zu nennen. Das ahnt auch der Basistext,
wenn er den Bezug zwischen totalem
Markt und Glauben herstellt: «Mit der
zunehmenden Globalisierung aber besteht die
sehr realistische Gefahr, dass Menschen
dem Markt und den Wirtschaftsmächten
untergeordnet werden. Als gläubige
Menschen können wir nicht akzeptieren, dass
Reichtum in den Händen einiger weniger
Privilegierter konzentriert wird» (IIA31).
Benannt werden müsste aber doch wohl in
erster Linie die Ideologie, die jede soziale
Gerechtigkeit leugnet, den globalen und
global deregulierten Markt absolut setzt,
immer mehr Menschen zu Arbeitslosigkeit
und Armut verurteilt und dadurch den
Glauben herausfordert.

Erst im «Hintergrundmaterial» steht der
wichtige Satz: «Der Prozess der Globalisierung

der Wirtschaft, der weithin nach
neoliberalem Muster abläuft, betrifft in
seinen Auswirkungen nicht nur den Arbeitsmarkt,

sondern verschiebt grundsätzlich
die Gewichte zwischen Kapital und Arbeit,
gefährdet insgesamt das soziale Klima und
untergräbt schliesslich die Bereitschaft, die
Kosten für eine wirksame Umweltpolitik
zu tragen» (III B26). Dieser Satz hätte an
den Anfang des Basistextes gehört,
Ausgangspunkt einer Analyse (Sehen), einer
theologischen Reflexion (Urteilen) und
einer sozialethischen Alternative (Handeln)
sein müssen.



Grundwerte, die nicht konkret werden

Wer die biblische Trias von Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung

verwirklichen will, darf sich nicht
scheuen, politische Alternativen zu entwik-
keln - als ermutigende Beispiele, nicht um
sie absolut zu setzen. Doch in den Texten
von Graz werden diese Grundwerte nicht
wirklich konkret.

Nicht konkret wird die Gerechtigkeit:
Zwar fordert die Versammlung, «den

Vorrang der menschlichen Person gegenüber

wirtschaftlichen Interessen
wiederherzustellen» (I 8). Dabei wäre jedoch die
Frage zu beantworten, warum heute der
umgekehrte Vorrang die Welt beherrscht
und warum diese Perversion dem Kapitalismus

inhärent ist.
Zwar ist vom «Menschenrecht auf

Teilhabe am ökonomischen Leben» (III 3.1)
die Rede. Was aber meint dieses schwammig

formulierte Recht? Meint es Teilhabe
an den Erträgen, an den Entscheidungen,
am Produktionsmitteleigentum der
Unternehmen, an den natürlichen Ressourcen
oder an alledem zusammen?

Zwar erscheint auch «das Recht auf
Eigentum» als «ein Menschenrecht» (III
B29). Aber welches Eigentum ist gemeint?
Auch das Privateigentum an Produktionsmitteln

und an Grand und Boden? Wie
sollen «alle Menschen» zu diesem Eigentum

gelangen? Über einen «Volkskapitalismus»?

Und wie liesse sich ein solcher
sozialethisch verantworten?

Wie wäre es mit einem Partizipationsrecht,
das Mitbestimmung und Miteigentum

der Arbeitenden in den Unternehmen
begründen würde? Und warum sollte die
Sozialpflichtigkeit des Eigentums nicht
über vermehrte Steuergerechtigkeit
konkretisiert werden, von einer erhöhten
Mehrwertsteuer auf Luxusgüter bis zur
Besteuerung des internationalen Devisenhandels

(Tobintax)? Warum diese Angst
vor Alternativen, wenn es endlich darum
ginge, «über Worte hinaus zu konkreten
Massnahmen zu kommen» (I 6)?

Die erhoffte Konkretisierung fehlt auch
dem Grundwert des Friedens:

Zwar wird die Aussage von Basel
wiederholt, wonach es «in unseren Ländern
oder auf unserem Kontinent... keine Situation

gibt, die einen Einsatz von Gewalt
verlangen oder rechtfertigen würde» (II
A29). Aber die eindeutige Ächtung des

Kriegs wird nicht ausgesprochen. Die
Kirchen sollen nur gerade zusammenarbeiten
«beim Versuch, alle Formen von Gewalt,
insbesondere gegen Frauen und Kinder, zu
ächten» (I 8).

Zwar werden «gewaltfreie Formen der
Konfliktbewältigung» hervorgehoben (III
4.3). «Gewaltlosigkeit» gilt gar «als
Wesenselement der Lehre und des Zeugnisses
von Jesus Christus» (III B38). Daraus folgt
aber wiederum nicht ein Nein zum Krieg,
sondern nur gerade der «Respekt» für die
«Weigerung, tötende Gewalt anzuwenden»
(III B38). Selbst der Waffenhandel ist nur
«zu begrenzen» (III 4.1) und nicht etwa
einzustellen.

Zwar wird für Europa eine «kohärente
und konsequente Friedenspolitik» (III
B33) verlangt. Aber keine müde Zeile wert
ist den Kirchenleuten die NATO-Strategie,
die noch immer an der nuklearen
Erstschlagsdoktrin festhält. Statt dessen wird
die NATO zusammen mit der UNO und der
OSZE als eines jener «kollektiven
Sicherheitssysteme» gewürdigt, die «unter
besonderer Betonung ihrer friedenserhaltenden

und friedensfördernden Aufgaben
gestärkt werden» sollen - was einer Verhöhnung

des Völkerrechts gleichkommt.
Die Kirchenversammlung müsste sich

und der Welt eingestehen, dass «religiöse
Gegensätze für politische Konflikte
instrumentalisiert werden» (II A26). Dass
auch die einzelne Kirche «erdrückt wird
von der Gewalt des Hasses», sagte schon
Dietrich Bonhoeffer an der Weltkirchenkonferenz

in Fanö am 28. August 1934.
Wie wäre es, wenn eine Versammlung
der Kirchen seine prophetische Botschaft
wirklich hörte: «Nur das eine grosse
ökumenische Konzil der Heiligen Kirche
Christi aus aller Welt kann es so sagen, dass
die Welt zähneknirschend das Wort vom
Frieden vernehmen muss und dass die Völker

froh werden, weil diese Kirche Christi

273



ihren Söhnen im Namen Christi die Waffen
aus der Hand nimmt und ihnen den Krieg
verbietet und den Frieden Christi ausruft
über die rasende Welt.»

Ebensowenig konkret wird die Bewahrung

der Schöpfung:
Zwar richten «rücksichtslose Ausbeutung

von nicht erneuerbaren Ressourcen,
Umweltverschmutzung und Zerstörung der
Ökosysteme unermesslichen Schaden an
und bedrohen das Wohl zukünftiger
Generationen und der ganzen Schöpfung» (17).
Aber das System, das unter dem Zwang des

quantitativen Wachstums steht und deshalb
mit menschenfeindlichen Grosstechnologien

der Schöpfung Gewalt antut, wird
nicht analysiert. Statt dessen weist «Graz»
die Schuld einem unbestimmten «Wir» zu,
das noch immer fortfahre, «den Reichtum
der Schöpfung willkürlich und selbstsüchtig

auszubeuten» (IIA19).
Zwar sollen wir «das Recht aller

Lebewesen auf die Unverletzlichkeit ihrer
genetischen Eigenart achten» (II A30) und in
der «Artenvielfalt» ein Zeichen für «die
Freigebigkeit unseres Schöpfers» (III B46)
sehen. Aber im Gegensatz zu «Basel» ist
von der Gentechnologie nicht einmal mehr
die Rede.

Zwar wird vor der «besonderen Gefährlichkeit

der Atomenergie» (III B44)
gewarnt. Aber dabei bleibt es auch schon.

Wie wäre es, wenn Kirchen, die nichts zu
sagen haben, lieber schweigen würden, als
solche Pflichtübungen von sich zu geben?

Welche «Einheit»?

Die Texte von Graz werden nicht müde,
von der «unermüdlichen Verfolgung des
Ziels der sichtbaren Einheit» (18) zu reden.
Aber so selbstverständliche Elemente dieser

Einheit wie die Gleichberechtigung
nicht nur zwischen, sondern auch innerhalb
der Kirchen, oder die Abendmahlsgemeinschaft

weichen geschmeidigen
Formelkompromissen.

Da bekennt die Versammlung «vor Gott,
dass in unseren Kirchen und in unseren
Gesellschaften immer noch eine unwürdige

Einstellung zu Frauen besteht» (IIA16),

und verpflichtet sich, die «Gleichberechtigung

der Frauen in allen Bereichen
einschliesslich entscheidungstragender
Funktionen» (I 8) zu fördern. Aber ungesagt
bleibt, was das für jene Kirchen bedeutet,
die sich den Zugang der Frau zu den
Leitungsämtern dogmatisch verstellen.
Der Sexismus hört ja nicht schon dadurch
auf, eine «strukturelle Sünde» zu sein, dass

er im Rekurs auf angeblich «göttliches
Recht» vertreten wird. Kann es jemals eine
«sichtbare Einheit» mit den verbliebenen
Patriarchatskirchen geben?

Was steht sodann der «gemeinsamen
Feier der Eucharistie» (II A33) im Weg?
Die fehlende Einigung der Kirchenleitungen

auf gemeinsame Glaubenssätze und
Strukturen? Aber ist nicht jede institutionelle

Einheit eine oberflächliche Einheit?
Innerhalb der katholischen «Einheit»
bestehen heute Gegensätze, die von Obando y
Bravo bis Ernesto Cardenal oder von Wolfgang

Haas bis Jacques Gaillard reichen.
Umgekehrt gibt es die «unsichtbare»
Einheit, die zum Beispiel religiöse Sozialistinnen

und Sozialisten quer durch die Konfessionen

und Religionen verbindet und die
tiefer reicht als die Einheit, die wir in unseren

angestammten Kirchen erfahren. Im
Fall der «sichtbaren» Einheit soll die
gemeinsame Eucharistie kein Problem, im
Fall einer tiefergehenden Übereinstimmung

dagegen «verboten» sein?
Den Texten von Graz mangelt nicht nur

die prophetische Scheidung der Geister, sie
werden auch beherrscht von der unevangelischen

Angst vor einer gelebten Ökumene,
die weniger an kirchliche Dogmen und
Gesetze als vielmehr an das Reich Gottes
und seine Gerechtigkeit glaubt.

1 Die «Schlussbotschaft» (Schlussdokument I) und der
«Basistext» «Das christliche Zeugnis für die Versöhnung.

Versöhnung - Gabe Gottes und Quelle neuen
Lebens» (Schlussdokument II) beruhen auf der formellen

Zustimmung der Delegierten, während die
«Handlungsempfehlungen» und das substantiellere
«Hintergrundmaterial» (Schlussdokument III) von der «grossen

Mehrheit» der Versammlung nur «entgegengenommen»

wurden. Zitiert werden diese Dokumente im
folgenden unter den Ziffern I—III.
2 Vgl. Zeichen der Zeit: «Frieden in Gerechtigkeit», NW
1989,S.302ff.

274



Wahnsinns waren. Daher ist es begreiflich, dass
ich zu forschen begann. Aber wie erforscht man
Geister? Geht man Dingen solange nach, bis sie
dich eines Tages einzunehmen beginnen, langsam

Verstand und Gemüt besetzen, bis sie wirklich

werden?» - Das sind wohl die Schlüsselsätze
zum Verständnis der «neuen» Geschichten, die AI
Imfeld uns erzählt. «Geister» überfliegen die
Kontinente, sind im Luzerner Hinterland genauso

zu Hause wie in Afrika, am Napf genauso
«real» wie in Nigeria. Eine Poltergeist-Geschichte

wird durch das erwähnte Zitat
eingeleitet. Sie erzählt von einer katholischen
Luzernerin, die mit Rosenkranz und Fluchgebet
ihrer afrikanischen Schwiegertochter das Leben
schwer macht. Geheimnisvoll sind die Wasser-
Geschichten, handle es sich um Lourdes-Wasser,
das erst durch das Konzil um Macht und
Faszination gebracht wird, um Coca Cola, das
nunmehr auch als Machtsymbol schwarzer Potentaten

erscheint, um Wasser, das der Regenmacher
herbeizaubert, oder um die Magie eines Wasserfalls

in Zimbabwe, in dem ein Selbstmörder sich
gegen Südafrika treiben lässt, um auf den Tag
genau die Freilassung Nelson Mandelas
anzukündigen.

Hinzu kommen Geschichten von
heimlichunheimlichem Machtmissbrauch. Erzählt wird
von «Lauschangriffen» eines polygamen Häuptlings,

dessen Frauen seine «Ohren» sind, aber
auch eines zölibatären Geistlichen, der durch die
Frauen seiner Gemeinde zum «Ohr Gottes» wird.
Unter die Haut geht die Geschichte von einem
weniger zölibatären Bischof, der sich aus
Entwicklungsgeldern ein Waisenhaus für seine acht
Kinder baut und den Hilfswerks-Experten zu
vergiften sucht, als dieser ihm auf die Schliche
kommt. Einem ausgeklügelten System klerikaler

Machtausübung begegnen wir im «Kollek-
tieren», jener «heiligen Form des Betteins»,
durch das Buben aus armen Familien sich das
Theologiestudium finanzierten, dabei aber auch
unter einen massiven Erwartungsdruck gerieten.
Das Porträt eines Dorfpfarrers widerspiegelt die
vorkonziliare Mentalitätsgeschichte einer
katholischen Gemeinde, die im Namen von «Reinheit
und Wahrheit» vor Unglaube und Liberalismus
bewahrt wird.

Eine der schönsten Geschichten in diesem
Band durften die Leserinnen und Leser der Neuen

Wege schon einmal lesen. Sie hiess «Erinnerung

an das Kriegsende» und stand im Aprilheft
1995. Es ist eine Reichgottes-Geschichte, wie ich
sie damals nannte. Da verbreitete sich einen
Moment lang so etwas wie Glück unter den
Menschen, ja selbst unter den Tieren - an jenem 8.
Mai 1945, an dem die Schöpfung aufzublühen
schien wie nie zuvor.

Willy Spieler

AI Imfeld: Al Dente. Geschichten aus den
Küchen der Welt, illustriert von Agnès Laube, mit
Rezepten und Glossar. Reihe WoZ im Rotpunktverlag,

Zürich 1997. 200 Seiten, Fr. 34.-.

Eine vergnügliche Lektüre bereitet uns auch
dieses neue Buch von AI Imfeld. Es vereinigt
89 AI Dente-Geschichten, die der Autor in der
WochenZeitung veröffentlichte. (Dass die WoZ
weiterhin Woche für Woche eine neue AI Dente-
Geschichte von AI Imfeld bringt, wissen WoZ-
Lesende. Für die übrigen könnte es ein weiterer
Grund sein, die mit finanziellen Schwierigkeiten
kämpfende WochenZeitung zu unterstützen.)
Was AI Imfeld vorn in diesem Heft über das
Essen als «Theaterinszenierung» oder als
«Kulturdialog» schreibt, wird in diesen «Geschichten
aus den Küchen der Welt» fortgesetzt und
vertieft. Es geht also nicht nur um Rezepte, um
diese natürlich auch, sondern in erster Linie um
Essen als «Kunst», nicht als Nahrungsaufnahme,
gar «Fütterung».

Wir erfahren, warum das Essen in der Erziehung

eine herausragende Rolle spielt, «scheinbar
das Wetter von morgen und den Charakter von
übermorgen» bestimmt, warum «für den
Weltoffenen» gilt: «Der Mensch ist, was er isst -
nämlich solidarisch», warum wir übers Essen
«eine neue Berührungskultur entwickeln» sollten
usw. Wir lesen Plädoyers für Afrikanische
Restaurants, für afrikanische Küche überhaupt (und
gegen deren Verachtung durch die Menschen
Afrikas!) - vom Festtagsbraten bis zu den
fliegenden Ameisen -, dann aber auch für Asiens
Küche und ihr «Spiel mit allen Sinnen», für die
Mischung der eigenen Küche mit derjenigen
fremder Kulturen (wider alle Kochbücher). Und
immer wieder ist Imfeld für eine Überraschung
gut. Wer vermutet schon unter dem Titel «Darf
Gott ein Stinkkabis sein?» eine Einführung in die
koreanische Minjung-Theologie?

«Essen verlockt mich immer zum Philosophieren»,
schreibt AI Imfeld in der Mitte seines

Buchs. Er ist einer der wenigen, die «über
Gerstensuppe und Kabeljau, Bratwurst und Wein
hinaus denken können». Und was wir beim
verbindenden Spaghetti-Schmaus nicht vergessen
sollten: «Das <al dento gehört zum Leben.»

W.Sp.

Corrigendum: Im «Zeichen der Zeit» über die
«Dokumente von Graz» (Septemberheft 1997)
muss es auf S. 274 nicht Jacques Gaillard,
sondern Jacques Gaillot heissen. (Beachten Sie auch
den Veranstaltungshinweis für eine Begegnung
mit dem Bischof von Partenia auf der hinteren
Umschlagseite.)

340


	Zeichen der Zeit : die Dokumente von Graz - Pflichtübung statt prophetische Botschaft?
	Anhang

