
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 9

Artikel: "Versöhnung ist ein harter Kampf" : Notizen von der Zweiten
Europäischen Ökumenischen Versammlung in Graz

Autor: Dietschy, Beat

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144060

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144060
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Beat Dietschy

«Versöhnung ist ein harter Kampf»
Notizen von der Zweiten Europäischen Ökumenischen
Versammlung in Graz

Unter dem Titel «Versöhnung - Gabe Gottes und Quelle neuen Lebens» fand in Graz
vom 23. bis 29. Juni 1997 die Nachfolgekonferenz zur Basler Versammlung «Frieden in
Gerechtigkeit» (1989) statt. An der von der Konferenz Europäischer Kirchen (KEK) und
dem Rat der europäischen Bischofskonferenzen (CCEE) getragenen zweiten Europäischen

Ökumenbchen Versammlung trafen sich 700 Delegierte und über 10 000 Christinnen

und Christen aus Gemeinden, Bewegungen und Basisgruppen, darunter gut 1200
Personen aus Deutschland und rund 400 aus der Schweiz. Beat Dietschy hat mit einer
Reisegruppe aus der Schweiz an der Versammlung teilgenommen. Seine Tagebuchnotizen
spiegeln Erfahrungen dieser Gruppe und geben Eindrücke des von ihm besuchten
Ausschnitts aus den insgesamt etwa 400 Veranstaltungen (Hearings, Gesprächsforen,
Bibelarbeiten, Workshops und Plenarversammlungen) wieder. Red.

Mission oder «geistliche Aggression»?

«Versöhnung - Gabe Gottes und Quelle
neuen Lebens» - verführt nicht schon der
Titel der Versammlung zu schönen Reden?
Lädt er nicht dazu ein, Versöhnung zu
proklamieren, wo allererst die Konflikte zu
benennen und die Ursachen der
Unversöhntheit in Kirche und Gesellschaft zu
erkennen wären? Beim Hören der Vorträge
und Grussadressen an der ersten
Plenarversammlung stellen sich solche Befürchtungen

ein. Doch dann nennt Patriarch Alexij
II. immerhin Spaltungen und Ungerechtigkeiten

beim Namen, die seit der Basler
Versammlung von 1989 und dem Ende des
Ost-West-Konflikts zu den zuvor schon
bestehenden Trennungen hinzugekommen
sind. An Stelle des «eisernen Vorhangs»
drohe ein «silberner Vorhang» zu treten,
der den Osten vom Westen Europas wieder
abtrenne und innerhalb der einzelnen Länder

erneut zu schweren - nun aber
wirtschaftlich, nicht mehr politisch bedingten -
Menschenrechtsverletzungen führe. Vor
allem aber spricht das Oberhaupt der
russischen Orthodoxen die Ursachen der jüngsten

zwischenkirchlichen Spannungen und

der antiökumenischen Stimmung in vielen
orthodoxen Kirchen an. Sie seien auf die
Tätigkeit ausländischer Missionare
zurückzuführen.

Der Patriarch von Moskau braucht
scharfe Worte und spricht unumwunden
von «geistlicher Aggression». Eine
Problemanzeige, die deutlich macht, wo die
Kirchen konkrete Schritte zu tun haben,
wenn sie glaubwürdig für Frieden und
Versöhnung einstehen wollen: Überwindung
des Proselytismus und Verhinderung einer
Konkurrenzsituation in der Mission gehören

nicht nur in Osteuropa zu den
Schlüsselfragen der Ökumene heute.

Kein Zufall ist es, dass gerade diese
Thematik die ersten Tage der Versammlung
bestimmt. Auch wenn es im letzten
Moment abgeblasen wurde, so hat doch das
Gipfeltreffen zwischen Alexij II. und dem
Papst, das unmittelbar vor Graz im
gleichen Land stattfinden sollte, seinen Schatten

über die Grazer Versammlung geworfen.
Ein missglückter Versuch, die

Versammlung zu «entführen», meinte Jean
Fischer, der Generalsekretär der KEK, an
der Pressekonferenz zu diesem Schachzug
kirchenpolitischer Geheimdiplomatie. Er

253



hat dazu geführt, dass der nicht zu dem
Treffen eingeladene Ökumenische Patriarch

von Konstantinopel aus Protest der
Grazer Versammlung fernblieb. Und das

geplatzte Gipfeltreffen hat erreicht, dass es
in einem Teil der Medien statt der Ökumenischen

Versammlung Thema war.
Im Wissen um diese Vorgänge wirkt am

Montagabend der Eröffnungsgottesdienst
auf dem überfüllten Freiheitsplatz mit seiner

aufwendigen künstlerischen Gestaltung

und dem minutiös geplanten Ablauf
fast ein wenig zu gut inszeniert. Eine Fahne
mit dem Titel der Ersten Ökumenischen
Versammlung in Basel «Frieden in Gerechtigkeit»

wird hereingetragen, nach dem
Lied eines estnischen Jugendchors dann
eine zweite Fahne mit dem Logo von Graz.
Später geben von den vier Seiten des Platzes

je eine Vertreterin der Samen aus
Norwegen, aus dem Baskenland und aus Georgien

und ein Kroate in ihren Sprachen ein
Zeugnis aus unversöhnten Situationen.
Eindrücklich erzählt schliesslich Elisabeth
Parmentier in ihrer Predigt vom Widerstreit

der Zwillinge, mit denen Europa
schwanger geht - Angst und Hoffnung -,
und der Nachricht von der Geburt eines
andern Kindes, das Versöhnung heisst.
Nicht zuletzt sind es die Lieder, welche die
vielen, einander fremden Menschen auf
dem Platz verbinden. Und doch, so will es
mir scheinen, bleibt eine gewisse Ratlosigkeit

im Raum. Nicht nur bei den vier Stimmen

der Zeuginnen und Zeugen ist es so:
Wir hören, verstehen aber nicht, was sie

sagen.
Umrahmt von einem Gerüst, in dem die

Lautsprecheranlage plaziert ist, eingehüllt
von weissen Planen mit dem Logo der
Versammlung - und darum nur in Umrissen
erahnbar -, steht in der Mitte des Freiheitsplatzes

eine Kaiserstatue. Könnte es sein,
dass Versöhnung in dieser Woche dazu
dient, Macht zu verhüllen statt Wahrheit,
die frei macht, aufzudecken?

Die Vertreterin der Samen hat davon
gesprochen, dass ihnen das Evangelium in
einer Weise übermittelt wurde, die sie als
gewaltsam und schädlich erlebten. «Unser
Schmerz ist eng mit unserer Vergangenheit

verknüpft», sagte sie, «mit einer
Unterdrückungsgeschichte, in der wir durch den
Druck des Staates und der Kirche unsere
Sprache, unsere Traditionen, unser
Selbstbewusstsein und unsere Würde verloren
haben.» Wie für viele indigene Völker, die
durch europäische Kirchen missioniert
wurden, ist für das Volk der Samen Versöhnung

daher mit einem Zurückkommen auf
die eigene Geschichte und Befreiung von
aufgezwungenen Strukturen verbunden.
Dazu ist eine selbstkritische Auseinandersetzung

gefragt, betont sie, «damit wir die
unterdrückerischen Machtstrukturen in
unseren eigenen Kirchen, und nicht nur in
allen anderen, ermitteln können». (Doch
eben, das wurde den Anwesenden nicht
übersetzt, der Text ihrer Rede wurde nur
Presseleuten zugänglich gemacht).

Am zweiten Tag rückt Karekin L, der
Katholikos aller Armenier, im Plenum
noch einmal die westliche «Geld- und
Missionslawine» in den Mittelpunkt. Einige
westeuropäische Kirchen versuchten, «anstatt

mit den meist orthodoxen Ortskirchen
zu sprechen und sich über Zusammenarbeit
zu beraten», ihre eigene institutionelle
Präsenz und ihr Wachstum in den nun
unabhängigen Ländern zu konsolidieren.
Besonders scharf wendet er sich gegen das
Eindringen von Sekten, die «in einer Art
Feldzug» die osteuropäischen Länder
überrollten. Dass sie ein Land wie Armenien
missionieren wollten, dessen Zeugnis für
Christus schon so alt sei, bezeichnet er als
eine «Beleidigung gegenüber dem
Vermächtnis der Märtyrer, die vor mehr als 17
Jahrhunderten ihr Leben für Christus da-
hingaben...»

Demgegenüber betont der Erzbischof
von Canterbury, George Carey, keine Kirche

könne ein Monopol auf Evangelisierung

beanspruchen. Er hebt - durchaus im
Blick auf die eigene Kirche zunächst - die
Gefahr hervor, die in der Identifizierung
der religiösen Tradition mit der nationalen
Identität liege. Nationalkirchen haben
deshalb, so Carey wörtlich, «eine besondere
Berufung, die Freiheit der Religionsausübung

aller Bürgerinnen und Bürger zu
verteidigen». Sie hätten vom Evangelium

254



her die Verantwortung für den Schutz
religiöser Minderheiten zu übernehmen.
«Aggressive Evangelisation, die aus der Armut
und der Unkenntnis Nutzen zieht», darin
pflichtet er Karekin I. bei, «muss natürlich
angeprangert werden.» Aber ein
«Exklusivanspruch einer Nationalkirche, die den
christlichen Glauben für sich allein
vereinnahmen will», sei ebenso zu verurteilen.

Südafrika als Testfall - auch für die
Schweiz

Befreiend wirkt auf mich nach der
Missionsdebatte das Referat von Brigalia Hlo-
phe Barn. Ausgangspunkt für die
Generalsekretärin des Südafrikanischen Kirchenrates

ist, dass die Beziehungen zwischen
dem Norden und dem Süden durch eine
jahrhundertelange Geschichte von Sklaverei

Kolonialismus, kulturellem, religiösem
und wirtschaftlichem Imperialismus, von
Rassismus und Sexismus belastet sind.
«Diese Fragen und ihre Folgen plagen uns
heute noch.» Doch geht es ihr nicht darum,
Schuld aufzurechnen. Es gelte vielmehr,
«auf eine neue und bessere Art und Weise
über diese Fragen zu sprechen», damit ein
Neuanfang in den Beziehungen zwischen
Völkern oder religiösen Gruppen gelingen
könne.

Als Beispiel für einen solchen Weg schildert

Brigalia Bam den Prozessfür Wahrheit
und Versöhnung in Südafrika und die
Arbeitsweise der gleichnamigen Kommission.

Dieser Prozess sei nicht vollkommen,
sondern mit vielen Schwierigkeiten behaftet.

Noch niemand könne über seinen
Erfolg oder sein Misslingen urteilen. Klar
aber ist für sie, dass dieser Prozess
«aufrichtig und authentisch ist, dass er auf
Verhandlungen und nicht auf militärischer
oder ideologischer Niederlage basiert, und
es sich nicht um einen Prozess handelt, in
dem der Sieger Rache oder Gerechtigkeit
im engen juristischen Sinn des Wortes
ausüben will». Damit wird auch die Begrenztheit

des Unterfangens deutlich: Während
der Amnestie-Ausschuss den Tätern, die
ausgesagt haben, sofort Straffreiheit
zusprechen kann, bleibt offen, ob, wann und

in welcher Form ihre Opfer mit einer
Wiedergutmachung rechnen können. Darüber
muss später das Parlament entscheiden.
Auch wird vom Täter keine Reue verlangt.
«Man hofft, dass dadurch, dass diese
Aussagen öffentlich gemacht werden, sie eine
therapeutische Wirkung haben werden,
nicht nur für die Opfer, sondern für die
ganze Nation.»

Eine weitere Einschränkung besteht in
der Konzentration auf grobe
Menschenrechtsverletzungen. «Haben Zeitungsjournalisten

und Herausgeber, die sich als
<Spione> betätigten und Informationen
verdrehten und unterdrückten, grobe
Menschenrechtsverletzungen begangen?
Haben Kirchen und Pastoren, die die Apartheid

rechtfertigten und verteidigten, die
Menschenrechte verletzt?» Schliesslich
gibt Brigalia Bam auch zu bedenken, dass
die Apartheid ein Verbrechen gegen die
Menschheit war und es sowohl innerhalb
wie ausserhalb Südafrikas sehr viel mehr
Täter und sehr viel mehr Opfer gibt als die
wenigen, die vor der Kommission auftreten
werden. So «besteht auch eine wirkliche
Gefahr, das ganze Problem der Apartheid
auf die Aktivitäten und Erfahrungen einer
winzigen Minderheit zu reduzieren». Allen
andern würde damit eine blosse Zuschauer-
Rolle bleiben. Daher insistiert Bam darauf,
auch von der Kategorie der Nutzniesser der
Apartheid zu sprechen.

Versöhnung, so macht sie in ihrem Vortrag

klar, ist ein harter Kampf, der «viel
kostet» und die Bereitschaft verlangt, «sich
von dem beleidigen zu lassen, mit dem man
sich versöhnen will». Dies um des Zieles
willen, der Schaffung eines «Neuen
Anfangs» für Südafrika. Ob dies gelingen
werde, entscheide sich an der wirtschaftlichen

Frage, an der Umverteilung von Land
und Besitz, betont Brigalia Bam: «Unsere
gebrechliche, neu entdeckte Demokratie
wird ernsthaft bedroht, solange das Los
der Mehrheit der Schwarzen unverändert
bleibt.»

Die Lektion für den Norden? Was bedeutet

für ihn, einen «Neuen Anfang» in den
Beziehungen zum Süden zu suchen? Bam
beschränkt sich darauf, am Beispiel Afri-

255



kas den Kontext zu umreissen, in dem sich
die Frage gegenwärtig stellt. Der Kontinent
«ist im Begriff, sehr viel kolonisierter ins
nächste Jahrtausend einzutreten», als er zu
Beginn des Jahrhunderts war: 41 Prozent
der ärmsten Länder liegen in Afrika, es

trägt eine schwere Schuldenlast gegenüber
dem Westen und seinen internationalen
Finanzinstitutionen und ist mit weniger als
3 Prozent am Welthandel beteiligt. «Es
sieht so aus, als ob Afrika von der Weltkugel

herunterfallen könnte, ohne dass dies
einen grösseren Börsenkrach auslösen
würde.» Die Frage, was Versöhnung
bedeutet, stellt sich darum im Zeitalter «globaler

wirtschaftlicher Apartheid» mit neuer
Schärfe. Auf diesem Hintergrund sieht
Bam in der «Bereitschaft Europas, sich um
die Armut und die Schuldenlast Afrikas
zu kümmern», den Gradmesser seines
Versöhnungswillens.

Südafrika ist ein Testfall, gerade für die
Schweiz. Das zeigt ein Hearing «Versöhnung

durch Erinnern und Handeln» über
das Verhalten von Kirchen und Wirtschaft
in der Schweiz während der Apartheid.
Unser Handlungsspielraum in volkskirchlichen

Strukturen sei nicht sehr gross,
gibt Heinrich Rusterholz, Präsident des
Schweizerischen Evangelischen Kirchenbunds

(SEK), einmal mehr zu bedenken.
Welche Theologie denn das Handeln der
Kirchen hierzulande bestimme, fragt der
reformierte südafrikanische Theologe David

Mosoma nach. Und Brigalia Bam
erkundigt sich, ob wir in der Schweiz zum
ersten Mal mit einer solchen Situation
konfrontiert wurden. Das führt sofort zurück zu
den verdrängten Seiten in der Geschichte
der Kirchen, ihrer Abwendung von der
Arbeiterbewegung, ihrer Halbherzigkeit in
der Flüchtlingspolitik. Geschichte, die mit
Versagen belastet ist, wirkt nach.

In bezug auf die Apartheid-stützenden
Beziehungen hat die Schweiz noch ein
wichtiges Kapitel Vergangenheitsaufarbeitung

zu leisten. Zentrale Bedeutung wird
dabei der Frage zukommen, welche Kreise

- welche Banken vor allem - von der
Apartheid wieviel profitiert haben. Denn
Versöhnungsarbeit ist nicht nur innerhalb

Südafrikas zu leisten. Die Kirchen der
Schweiz und anderer Länder haben hier
durchaus Anlass zu «guten Diensten»,
indem sie auf der Pflicht der Nutzniesser
bestehen, eine Wiedergutmachung zu
leisten. Ohne eine solche, das betont David
Mosoma, macht es keinen Sinn, von
Versöhnung zu sprechen.

Wider das «Evangelium des
Neoliberalismus»

Eine Reihe von Veranstaltungen befasst
sich in Graz mit der Frage nach Versöhnung
im Kontext des totalen Marktes und der
Globalisierung. Am Dialogforum «Wirtschaft

im <globalen Dorf>» werden die
Trends analysiert, welche zur heutigen
Globalisierung führen und die schon
bestehenden Ungleichheiten auf weltwirtschaftlicher

Ebene noch vertiefen: das Ende der
Blöcke, die technologische Revolution im
Kommunikationsbereich, die Deregulierung

und die Verselbständigung der
Finanzmärkte. Die bekannten Folgen werden
aufgezählt: lohnender als Investitionen in
die reale Wirtschaft sind Finanzspekulationen

(Siemens z.B. erzielt damit 70 Prozent
seiner Gewinne). Einige Tausend «global
players» unter den Firmen profitieren, und
für die übrigen Sektoren wird die Luft
immer dünner, das Geld teurer und der
Wettbewerb grausamer. Die staatlichen
Handlungsspielräume werden dadurch immer
enger. Theo Kneifel zeigt dies am Beispiel
Südafrikas auf, das zwischen Integration in
den Weltmarkt und Regionalentwicklung,
exportorientiertem Wachstum und
Armutsbekämpfung durch Umverteilung einen
Weg sucht.

Gibt es Alternativen zur herrschenden
Entwicklung? Ulrich Duchrow nennt
einige Ansätze: Grundsätzlich müsste ein
tiefgreifender gesamtkultureller Wandel
ins Auge gefasst werden, der auf ein neues
Entwicklungsmodell abzielt, das auf
Kooperation statt auf Konkurrenz aufbaut, die
Grundbedürfnisse der Menschen und die
Bewahrung der Lebensgrandlagen in den
Mittelpunkt rückt. Um überhaupt
Umkehrbewegungen mit diesen Langzeitzielen

256



möglich zu machen, müssten sich die lokalen

und regionalen Gemeinschaften so weit
wie möglich von den Zwängen der neoliberal

bestimmten Makrostrukturen freimachen

und teilautonome Entwicklungen (mit
regionalen und partizipativen Wirtschaftsund

Austauschformen) anstreben. Zur
Durchsetzung einer solchen Politik schlägt
Duchrow kurz- und mittelfristige Strategien

der Bündnisbildung vor, wie sie zur Zeit
innerhalb der zivilen Gesellschaft, aber
auch zusammen mit kommunalen Behörden

im Rahmen der Umsetzung des Rio-
Prozesses für «Umwelt und Entwicklung»
in «lokalen Agenden 21» erprobt werden.
Die Kirchen fordert er auf, aktiv solche
Prozesse zu fördern und selber beim Teilen
von Arbeit und Einkommen voranzugehen,
anstatt die herrschenden gesellschaftlichen
Trends zu imitieren. Ein Prüfstein für die
Kirchen sei auch, wie sie mit ihrem Land,
ihren Immobilien und Geldanlagen umgehen:

«Seid Salz der Erde, Licht der Welt...»
An einem Hearing, das ebenfalls im

«Welthaus» stattfindet, werden bereits
funktionierende Modelle alternativen
Wirtschaftens wie die heute in neun Ländern

bestehenden Fair-Trade-Organisatio-
nen, die dänische Bank OIKOS oder die
schon 1975 gegründete Ökumenische
Entwicklungsgenossenschaft EDCS vorgestellt.

Sowohl die Beispiele des alternativen

Handels wie jene des «ethischen
Investments» sind kleine, aber ermutigende
Erfolgsgeschichten. Allerdings trifft auch
das Motto der Veranstaltung «Seid klug
wie die Schlangen, ohne Falsch wie die
Tauben» zu: Es geht darum, listig und kreativ

die bestehenden Spielräume zu nutzen,
um damit Ausgegrenzten eine wirtschaftliche

Basis zu verschaffen und Veränderungen

in Gang zu setzen. Ob innerhalb des
bestehenden, auf kurzfristigen Gewinn
ausgerichteten Kapitalismus wirklich
nachhaltiges und am Gemeinwohl
orientiertes Wirtschaften zu erreichen sei,
bezweifelt Stan Thekaekara von der
indischen Adivasi-Bewegung AMS. Doch
gebe ihr das alternative Kreditwesen
immerhin einen wichtigen Rückhalt.

Einen Stock höher schildern lateiname¬

rikanische Frauen ihre Arbeitsbedingungen
in den Textil- und Elektronikfabriken

der Freihandelszone Mexikos. In den etwa
2500 «Maquilas» entlang der Grenze zu
den USA - die meisten in US-amerikanischem,

einige auch in japanischem
oder koreanischem Besitz - arbeiten rund
700 000 Frauen unter oft katastrophalen
Bedingungen für den Weltmarkt. Schwangere

und Kranke werden entlassen, ebenso
jene, die aus andern Gründen die geforderte
Stückzahl nicht erreichen. «Wir sind
Wegwerfwaren der modernen Wirtschaft», sagt
Judith Galarza, die selber Maquila-Erfahrung

hat. Jede gewerkschaftliche Aktivität
wird in den Betrieben unterbunden. Wer
sich dennoch organisiert, wird entlassen
und kommt auf eine schwarze Liste, sodass
sie von keiner der Maquilas mehr angestellt
wird. Kaum zu erlangen und noch weniger
zu kontrollieren sind daher Gesundheitsund

Umweltschutzbestimmungen. Nicht
selten werden Arbeiterinnen, die mit ihnen
unbekannten Chemikalien in Kontakt kommen,

vergiftet. In 40 Fällen schon haben
nach Auskunft von Judith Galarza
Fabrikarbeiterinnen Kinder ohne Gehirn zur Welt
gebracht.

Wie sehr gerade mit der wirtschaftlichen
Ebene vorrangige Fragen vieler Menschen
berührt werden, wird an vielen Hearings
und Foren in Graz deutlich. Auch Parallelen

zwischen Situationen in ganz verschiedenen

Weltregionen werden sichtbar. So
entdecken armutsbetroffene Frauen aus
Holland Gemeinsamkeiten mit den Dalit,
den «Unberührbaren», die im gleichen
Workshop zum ÖRK-Studienprozess für
eine «Theologie des Lebens» zu Wort kommen:

Wird auch der soziale Ausschluss im
indischen Kastenwesen ganz anders
gerechtfertigt als in einem westeuropäischen
Land, so sind doch die Mechanismen
vergleichbar, und der Kampf um menschliche
Würde und volle Teilhabe am sozialen,
politischen und kulturellen Leben ist ein und
derselbe.

Ein Teilnehmer unserer Reisegruppe
erzählt mir von einem andern Forum über
«Armut und soziale Ausgrenzung», von
der Schweizerin, die ein Leben lang mit der

257



«Schande» lebt, arm zu sein in einem
reichen Land, und von portugiesischen
Heimarbeiterinnen, die bereit sind, zu jedem
Preis zu arbeiten, und die für ihre
handgefertigten Schuhe und Kleidungsstücke von
ausländischen Firmen mit Hungerlöhnen
abgespeist werden. In diesem Forum wird
nicht nur scharfe Kritik laut an dem «Europa

der Finanzen und der Wirtschaft» und
dem «Evangelium des Neoliberalismus».
Auch die Delegierten der Kirchen werden
nachdrücklich dazu aufgerufen, «exemplarisch

und zeichenhaft die Überwindung der
gesellschaftlichen Unversöhntheit
aufzugreifen und eine Kultur der Teilhabe und
des Teilens einzufordern». Für Versöhnung
kann, so die Quintessenz des Forums, die
Kirche nur eintreten, wenn sie nicht auf
einer neutralen Position steht, sondern auf
der Seite der Verliererinnen und Verlierer,
und wenn sie dafür sorgt, dass die Wahrheit
über Konflikte aufgedeckt wird.

Friedensarbeit tut weh

An Veranstaltungen zum Themenbereich

«Versöhnung zwischen den Völkern»
zeigt sich, wie langwierig der Abbau von
Feindbildern ist. Hildegard Goss-Mayr
macht am Beispiel der deutsch-polnischen
Versöhnungsarbeit darauf aufmerksam,
wie wichtig es für beide Seiten zunächst

gewesen sei, den Geschichten der andern
zuzuhören und dabei für lange Strecken
auch das Unversöhntsein auszuhalten. Vier
zentrale Elemente nennt sie aus ihrer
langjährigen Arbeit im Internationalen
Versöhnungsbund: die Wahrheit erkennen,
Gerechtigkeit suchen, Liebe, die den andern
einschliesst, und Vergebung, die neues
Leben ermöglicht. Vergeben sei zwar der
Beginn der Heilung von Beziehungen, ergänzt
eine Frau aus Osijek, doch deswegen nicht
weniger schmerzhaft: «Jesus kam, uns die
Sünden zu nehmen, aber nicht die Gefühle:
All die Schuldgefühle, der Zorn, die Trauer
und das Ungenügen bleiben, wir werden
nicht über Nacht glückliche Menschen.»

Eine nüchterne Einschätzung der
Wegstrecken die noch zu gehen sind, ist in Graz
auch im Bereich des Dialogs mit andern

258

Religionen festzustellen. Dies gilt besonders

im Blick auf Bosnien-Herzegowina,
wo er eine Überlebensfrage ist, wie Marko
Orsolle, der Gründer des Zentrums für
interreligiösen Dialog «Zajedno» in Sarajevo,

an einem Hearing zum Thema betont.
Ohne ehrlichen Dialog werde es nie
dauerhaften Frieden geben. Die gemeinsame
Erklärung der Religionsgemeinschaften
in Bosnien-Herzegowina vom 9. Juni -
Frucht eines ersten Treffens der Spitzen der
Muslime, der Juden, der serbisch-orthodoxen

und der römisch-katholischen Kirche -
möchte Orsolic allerdings nicht überbewerten:

«Dass das Dokument eine Wende
bringt, hoffe ich, glaube es aber nicht.» Die
Skepsis des Franziskanerpaters ist
verständlich, sind doch die mutigen Versuche
von Zajedno und anderer Basisinitiativen,
Verständigungsarbeit zu leisten, von oben
bisher überhaupt nicht unterstützt worden.
«Wir brauchen ein religiöses <Dayton>, das
unsere Würdenträger endlich dazu bringt,
das zu vertreten, was im Koran und in der
Bibel steht!»

Beeindruckend ist, was Basisgruppen
wie das Zentrum für Frieden, Gewaltlosigkeit

und Menschenrechte in Osijek (Kroatien)

trotz schwierigster Bedingungen geleistet

haben. Ein anderes Beispiel ist das

interreligiose Friedensgebet in Novi Sad
(Vojvodina), das von 1993 bis 1995 jeweils
reihum in zehn verschiedenen Kirchen
sowie der Synagoge stattfand. Der Gebetsraum

der Muslime, so erzählt die Mitiniti-
antin Anna Bu, war zu klein, und so kam es,
dass der Imam in der reformierten Kirche
Gastgeber sein durfte. Ein ernüchterndes
Ende fand schliesslich das immer sehr gut
besuchte Gebet: Als die Pfarrer die Organisation

der vorher von Laien veranstalteten
Zusammenkünfte übernahmen, fand kein
Friedensgebet mehr statt.

Ein Mitglied unserer Reisegruppe
erzählt mir von einer Foto-Ausstellung des
ökumenischen Hilfswerks in Novi Sad, in
demAnna Bu arbeitet. Es handelt sich nicht
um herkömmliche Bilder. Denn
Kriegsflüchtlinge würden, so merkten die Leute
um Anna Bu, wenn sie fotografiert werden,
noch einmal zum Objekt erniedrigt. Sie



sind aber selber auf Bilder von sich und
ihren Familien durchaus angewiesen, da
sie oft ihre ganze Habe zurücklassen müssten.

Daher fing das Hilfswerk an, Flüchtlinge

selber fotografieren zu lassen. Daraus
entwickelte sich für sie auch ein wichtiger
Weg, um ihre traumatische Geschichte zu
verarbeiten und sich selbst wiederzufinden.

Ein widerspenstiges «ökumenisches
Dorf» und ein «Abendmahlsstreit»

In Halle 10 der Grazer Messe, wo die
Ausstellung aus Novi Sad zu sehen ist,
duftet es nach frisch gebackenem Brot. Auf
dem freien Platz in der Mitte plätschert ein
Brunnen, und daneben lädt eine Cafeteria
zum Verweilen ein. Wir sind im «Ökumenischen

Dorf», das ein auf Graz hin gebildetes

Aktionsbündnis kirchlicher Basisbewegungen

aus ganz Europa gestaltet hat. Rund
um den zentralen Dorfplatz, auf dem sie
ihre Anliegen mit den Mitteln von Theater,
Musik und symbolischen Aktionen vorstellen,

haben sich die verschiedenen Initiativen

und Netzwerke in vier «Nachbarschaften»

gruppiert. Hier finden Gespräche und
kleinere Diskussionsranden statt, aber
auch Planspiele werden angeboten: eines
führt in die Anfänge der Zinswirtschaft
zurück, ein anderes nach Simbabwe, wo ein
Textildruckunternehmen einen Kredit zu
bekommen sucht.

Deutlich hebt sich das Leben im
ökumenischen Dorf von der Kongressatmosphäre
ab, die in manchen der Grossveranstaltungen

herrscht. Während in den Plenarver-
sammlungen und Hearings oft ein Monolog

den andern ablöst, ist im Dorfprogramm

noch Platz für spontane Auftritte
und Raum für Begegnungen gelassen. Die
Form steht für den Inhalt: das Zusammenfinden

in der gemeinsamen Suche nach
Gerechtigkeit, Frieden und Achtung der
Mitwelt soll hier zum Ausdruck kommen
und auch erprobt werden können.

Vorrangiges Ziel des Bündnisses der
etwa hundert Basisgrappierangen ist es,
Opfer zu ermutigen, für sich selber zu
sprechen. Dafür ist im Dorf ein eigener «Story
Telling Room» eingerichtet wordenen dem

von Ungerechtigkeit betroffene Menschen
von ihrer Geschichte und ihrer
Widerstandskraft erzählen können. Auch ausserhalb

dieses geschützten Raums berichten
Einzelne und Gruppen, was ihnen widerfährt,

darunter Kleinbauern aus Polen,
deren Höfe der rasant fortschreitenden
Industrialisierung weichen müssen, und eine
Roma-Gruppe aus Rumänien. Sie legt ihre
Situation in einer der Mittagsveranstaltungen

dar, die nach dem Vorbild der
Wahrheitskommission in Südafrika auf «Benennen

und Bekennen» hin angelegt ist. Im
Dorf werden viel deutlicher als im offiziellen

Programm «Ross und Reiter» genannt.
So werden in der Abschlusserklärung die
zerstörerische Rolle der schrankenlosen
Marktkräfte und die aus ihnen entspringende

Gewalt gegen Mensch und Natur
herausgestellt: «Die Option für die Armen und
das neoliberale Wirtschaftsmodell schliessen

einander aus.»
Viel zu reden gegeben hat aber auch ein

«Abendmahlsstreit» mit der
Versammlungsleitung. Ausgelöst hat ihn ein Handzettel

der «Wir sind Kirche»-Gruppe, die
vor zwei Jahren mit der Lancierung des

Kirchenvolksbegehrens bekannt geworden
war. In dem Papier der Bewegung, das
schliesslich auch auf dem Tisch der
Versammlungsleitung landete und bei ihr
offenbar mehr Beachtung als andere Begehren

fand, ist zu lesen: «Das Engagement für
Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der
Schöpfung macht nicht vor Glaubensschranken

halt. Aus diesem gemeinsamen
Tun erwarten jetzt viele Gläubige aller
christlichen Konfessionen mit grosser
Ungeduld und Hoffnung endlich die wechselseitige

ökumenische Gastfreundschaft beim
Abendmahl und bei der Kommunion.» Der
Aufforderung der Versammlungsleitung,
sich öffentlich von der Gruppierung zu
distanzieren, kam das Aktionsbündnis nicht
nach. Auf eine Eucharistiefeier ist beim
Abschlussgottesdienst im ökumenischen
Dorf jedoch verzichtet worden, «aus Rücksicht

auf die Gefühle andersdenkender
Christinnen und Christen und getroffene
Abmachungen», wie Christa Springe, die
Präsidentin des Aktionsbündnisses, betont.

259



Der Schmerz über die immer noch
bestehende Trennnung wird aber deutlich zum
Ausdruck gebracht und empfunden: Zur
Strophe «We are reconciled» (wir sind
versöhnt) des Versammlungslieds wird
geschwiegen.

Versöhnung suchen und Unversöhntheit
entdecken: Beides ist manchmal auf
bedrückende Art gleichzeitig. Zu Beginn des
Gottesdienstes im ökumenischen Dorf
erlebe ich mit, wie an einem Tisch in der
Cafeteria ein junger Mann sich setzen will.
Er geht an Krücken und stützt sich schon,
während er fragt, ob hier noch frei sei, auf
die Lehne des leeren Stuhls. Da schlägt ihn
eine ältere Frau auf die Hand und faucht ihn
an: «Weg da, der ist nicht für dich!» Die
ärmlich gekleidete Frau hatte die Stühle
besetzt, um sie offenbar jemandem anbieten

zu können. Es kommt fast zu
Handgreiflichkeiten. «Das wirst du in der Hölle
büssen», schimpft der Mann und zieht
schliesslich ab, vom Dorfplatz her erklingt
ein Gebet: «Wir haben Menschen unter
uns, die ausgeschlossen sind... Herr, du
weisst wie oft wir dich ins Angesicht
geschlagen haben.» - Als bedürfte es noch
eines Kommentars, lese ich wenig später in
einer Pressemitteilung von Bischof Samuel
Ruiz: Die Situation ist sehr angespannt in
Chiapas, «der Krieg findet jetzt auch innerhalb

der indianischen Dorfgemeinschaften
und zwischen den Campesinos statt».

Wenig konkrete Ergebnisse

Ein Ziel des Aktionsbündnisses im
Ökumenischen Dorf war, die Versammlung und
die Kirchen an ihre bereits in Basel
eingegangenen Verpflichtungen zu erinnern.
Dies ist nur teilweise gelungen. Einige
konkrete Aussagen gelangten zwar über
Delegierte, die in engem Kontakt zum Dorf
standen, in die wenig verbindlichen
«Handlungsempfehlungen» des
Schlussdokuments. Doch nur am Rande berücksichtigt

wird z.B. der Antrag an die
Versammlung, eine klare Verbindung
herzustellen zwischen dem konziliaren Prozess
für Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung und den «Agenden 21»

(ZielVorstellungen für das 21. Jahrhundert),

die zur Umsetzung der Rio-Konfe-
renz «Umwelt und Entwicklung» auf
kommunaler, regionaler, nationaler und
internationaler Ebene erarbeitet werden. Eine
entsprechende Botschaft an die UNO-Son-
derversammlung in New York, die
zeitgleich mit Graz über die Umsetzung von
«Rio 1992» berät, wird als nicht opportun
erachtet.

Nicht aufgenommen wird von der
Versammlungsleitung auch ein konkreter
Vorschlag zur Weiterarbeit nach Graz, den
Ulrich Duchrow von «Kairos Europa»
schon vor der Versammlung zur Diskussion

gestellt hat. Er sah vor, dass nach dem
Vorbild der südafrikanischen
Wahrheitskommission auch in Europa ökumenische
Kommissionen eingerichtet würden, die in
einem «Sabbatzyklus» von sieben Jahren
Konflikte und Fehlentwicklungen der
europäischen Geschichte aufarbeiten und
Wege zu Versöhnung und Umkehr
aufzeigen sollten. Weiter hatte die «Kairos
Europa»-Bewegung vorgeschlagen, jedes
Jahr an Orten wie Sarajewo, Auschwitz
oder Tschernobyl europäische Hearings zu
diesen Fragen durchzuführen, die mit
einem liturgischen Tag der «Versöhnung in
Wahrheit und Gerechtigkeit» in allen
Gemeinden abgeschlossen werden könnten.

Sicherlich wäre es verfehlt, das in Graz
Erreichte nur an den Dokumenten -
Botschaft, Basistext und Handlungsempfehlungen

- zu messen, die schliesslich von
den Delegierten angenommen wurden.
Viele Gespräche und Eindrücke,
Begegnungen und Auseinandersetzungen werden
weiterwirken, neue Bündnisse und Projekte

sind entstanden. Und doch ist ein
Schlussdokument nicht unwichtig, wenn
einiges vom Erkenntnisstand von Graz in
die Kirchen und Gemeinden einfliessen
und sie zur Weiterarbeit animieren soll.
Dazu aber sind vor allem die Botschaft und
die Handlungsempfehlungen zu zahm und
allgemein gehalten. Es reicht nicht aus zu
sagen, dass «ökumenische Begegnung
harte Arbeit ist, aber auch die Freude
wachsender Einheit beinhaltet», oder dass «jungen

Leuten die ökumenische Vision für die

260



Zukunft anzuvertrauen und der konziliare
Prozess für Gerechtigkeit, Frieden und die
Bewahrung der Schöpfung fortzuführen»
sei. Ein Wort, «das die Menschheit nicht
überhören kann», wie Bonhoeffer es vor
über 60 Jahren von einer Friedensversammlung

gefordert hatte, ist dies wahrlich
nicht.

Offenbar haben sich viele einen griffigeren
Text erhofft. Als die Botschaft im

Schlussgottesdienst verlesen wird, kommt
spontaner Applaus auf bei der einzigen
Stelle, die ein präziseres Ziel anvisiert,
nämlich: «im biblischen Geiste des Jubiläums

die nicht rückzahlbaren Schulden der
ärmsten Länder mit dem Jahr 2000 zu
erlassen und dabei sicherzustellen, dass das
einfache Volk der Hauptbegünstigte dieser
Massnahme ist».

Herbe Enttäuschung für die Frauen

Unzufrieden mit den Dokumenten der
Versammlung sind auch manche Delegierte.

«Was an inhaltlichen Ergebnissen in
ihnen enthalten ist», meint Monika Waller
vom SEK-Vorstand, «scheint mir oft neblig,

wenig konkret und insbesondere
bezüglich der Anliegen der Frauen absolut
ungenügend». In dieser Hinsicht muss in
der Tat von einer herben Enttäuschung
gesprochen werden. Im Entwurf war immerhin

an einer Stelle zu lesen: «Wir bekennen
vor Gott, dass sich unsere Kirchen weithin
an den Frauen versündigt haben.» In der
Endfassung heisst es hier nur noch, «dass
eine unwürdige Einstellung zu Frauen
immer noch besteht». Neben physischer
Gewalt gegen Frauen, ökonomischer und
politischer Diskriminierung und «Formen

häuslicher Unterdrückung» wird
anschliessend als die Kirchen betreffendes
Beispiel genannt: «dass es immer noch
nicht genug Freiraum für Frauen gibt, den
Reichtum ihrer Gaben und Berufungen in
den Diensten und Entscheidungsgremien
unserer Kirchen auszudrücken». Eine
Formulierung, welche die Geschichte des
Ausschlusses und damit die Schuld des
Kirchenpatriarchats völlig verschweigt.

Vergeblich haben Anna Mafei und ande¬

re Delegierte bei der Beratung der Dokumente

darauf insistiert, dass es den Kirchen
schlecht anstehe, Gerechtigkeit von andern
einzufordern, «wenn wir nicht begreifen,
dass wir als Kirchen Teil des Problems
sind». Auf die einfache Wahrheit, dass
Versöhnung nur möglich werden kann, wenn
auch Schuld und Versagen benannt und
bekannt werden, ist in Graz bei vielen
Gelegenheiten hingewiesen worden. In bezug
auf die Mitschuld der Kirchen an der
Gewalt gegen Frauen, ihrer Ausgrenzung und
Missachtung ist offenbar aber diese
Einsicht besonders schwierig. «Die Altlasten
vergangenen Unrechts sind um so
politikmächtiger, je massiver die inneren Schädigungen

verdrängt werden müssen», darauf
hat Geiko Müller-Fahrenholz vor Graz
schon hingewiesen.

Mit einer symbolischen Aktion - ein
Priester wusch einer Frau die Füsse -,
Liedern und Transparenten haben Frauen (und
einige Männer) die Delegierten vor der
Plenarversammlung darauf aufmerksam
gemacht: «Solange Frauen nicht die volle
Gleichberechtigung in allen Kirchen erlangen,

wird deren Glaubwürdigkeit, Kirche
Gottes zu sein, weiterhin leiden.» Vom
Schweizer Fernsehen aufdiese Demonstration

angesprochen, meint Bischof Ivo
Fürer, es gehe in Graz nicht um die Frauenfrage,

das Thema sei «viel weiter». Und ein
Vertreter der evangelisch-reformierten Kirche

verweist auf die «Ungleichzeitigkeit»,
die in dieser Frage namentlich zwischen
orthodoxen Kirchen Osteuropas und den
westeuropäischen evangelischen Kirchen
bestehe: «Uns ist bewusst geworden, dass
wir nur eine kleine Minderheit in Europa
sind.»

Zu einfach ist es jedoch, andern den
schwarzen Peter zuzuschieben. Muss nicht
jede Glaubensgemeinschaft ihre je eigenen
Versöhnungsdefizite bearbeiten, gerade im
Geschlechterverhältnis? Dabei kommt es
daraufan, von jeweils konkreten Täter- und
Opfergeschichten aus eine Heilung der
Erinnerung anzustreben und Türen für einen
Neuanfang in den Beziehungen aufzustos-
sen. Massgebend dafür sind jedoch die
Stimmen der Unterdrückten, nicht der Kon-

261



sens der Herrschenden. Bitter bemerkt
Annalisa Kuhn am Schweizer Treffen in
Graz dazu: «Es ist vermessen zu glauben,
der Europäischen Versammlung gelinge es,
den Frauen die Würde und die Rechte
zurückzugeben.»

Die Frauen haben in Graz nicht nur für
ein besseres Dokument protestiert. Sie
haben sich dagegen gewehrt, in ein
«Rahmenprogramm» verbannt zu werden, und
haben die Frage aufgeworfen: «Wer ist
Kirche? Die Vertreter der Hierarchie, die
Delegierten oder die Mehrheit der Männer und
Frauen, die Hearings und Workshops
gestalteten und daran teilnahmen?» Was den
Schlussdokumenten an Realitätsnähe und
Konkretheit fehlt, war in der Tat an vielen
Orten in Graz durchaus zu finden, eben im
«Rahmenprogramm» im Ökumenischen
Dorf, im Welthaus, im Friedenshaus, im
Haus der Gastfreundschaft und im
Frauenzentrum in der Heilandskirche. Hier vor
allem ist eine Oase rebellischer Energien
entstanden, die der Versammlung wenigstens

einen Hauch «neuen Lebens» schenkte.

Das unterstreicht zugleich auch, welche
Schlüsselrolle Frauen vielfach in der
Versöhnungsarbeit übernehmen, ob im ehemaligen

Jugoslawien, in Palästina oder im
Kampf gegen Armut und soziale und
(kirchen)politische Ausgrenzung. «Frauen
brechen leichter Barrieren, sie treten gerne
aus der Reihe und wagen mehr als Männer»,

fasste die palästinensische Biologin
Sumaya Farhat-Naser ihre Erfahrungen
aus der Friedensarbeit zusammen.

Wider die «Zwangsversöhnung» im
global herrschenden System

«Graz» hat auf verschiedenste Weise
gezeigt, dass Versöhnung ohne das Erbe von
«Basel» - den Kampf für Gerechtigkeit,
Frieden und Achtung der Schöpfung - zur
Ideologie der Machthaber verkommt.
Gegenüber der ersten europäischen Versammlung

ist aber auch das Bewusstsein dafür
geschärft worden, dass die Suche nach
Gerechtigkeit und Frieden nicht den Keim
neuer Ungerechtigkeit in sich tragen darf:
In vielen Konflikten negieren legitime Ge¬

rechtigkeitsforderungen der einen Seite
ebensolche der andern. Dies bedeutet aber
auch, dass Versöhnung, soll sie mehr sein
als eine leere Worthülse, nur am Ende langer

und schmerzvoller Prozesse aufscheint
und oftmals auch ausbleibt. «Versöhnung
ist pickelhart und braucht viele Schritte»,
fasst eine Teilnehmerin der Reisegruppe
ihre Eindrücke am Ende der Woche zusammen.

Niemand hat dies in Graz präziser
herausgearbeitet als die amerikanische Theologin

Rosemary Radford Ruether. In ihrem
Vortrag in der vollbesetzten Heilandskirche

am vorletzten Tag - für mich einer der
Höhepunkte und ein eigentliches Schlusswort

der Versammlung - besteht sie noch
einmal darauf, dass Versöhnung ohne
Umkehr und ohne Gerechtigkeit nichts anderes
als ein Diktat der Herrschenden sei.
«Vorschnelle Versöhnung verlangen heisst
einfach: <Wir haben gewonnen, und ihr habt
versöhnt zu sein>.» Diese Art der
Zwangsversöhnung werde seit 1989 vom global
herrschenden System allen abverlangt,
weil es angeblich keine Alternative dazu
gebe. «Wahre Versöhnung aber wird nur in
der Überwindung sündhafter Strukturen
erreicht.» Das beginnt für sie damit, dass

verzerrte, auf Klassenherrschaft, Rassismus

und Sexismus beruhende Beziehungen

nicht mehr als normal hingenommen
und das Gefühl von Hoffnungslosigkeit
und eigener Wertlosigkeit, das sie in den
Unterdrückten erzeugen, in Frage gestellt
werden.

Die verhüllte Kaiserstatue auf dem Grazer

Freiheitsplatz bleibt mir im Gedächtnis
haften: Aufdecken von Machtverhältnissen
und Umverteilen von Macht sind angesagt,
im politischen und wirtschaftlichen
Bereich wie im Geschlechterverhältnis. Warum

nicht auch in den Kirchen? «Graz» hat
Hoffnungen geweckt auf Versöhnung in
Gerechtigkeit. Wie sagte doch der
Vorsitzende des Ökumenischen Rates in Österreich,

Metropolit Michael Staikos, am
Eröffnungsgottesdienst: «Wenn Sie von uns
enttäuscht worden sind, dann mahnen Sie
uns Wir haben zu dienen, nicht zu
herrschen.»

262


	"Versöhnung ist ein harter Kampf" : Notizen von der Zweiten Europäischen Ökumenischen Versammlung in Graz

