
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 7-8

Artikel: Die Schweiz und die Rückweisung jüdischer Flüchtlinge : damalige
Wahrnehmungen, spätere Bilder, zukünftige Perspektiven

Autor: Mächler, Stefan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144055

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Stefan Mächler

Die Schweiz und die RückWeisung jüdischer
Flüchtlinge
Damalige Wahrnehmungen, spätere Bilder, zukünftige
Perspektiven

Ausgehend von einem erschütternden Brief des jüdischen Flüchtlings Max Feingold,
analysiert der Historiker Stefan Mächler die unterschiedlichen Wahrnehmungen von
Tätern und Opfern angesichts der Verstrickung unseres Landes in die Shoah. Diese
Unterschiede bestimmen noch heute die Bilder, die sich Täter, Opfer und «Zuschauer» von
den damaligen Ereignissen machen. Der Autor verweist aufdie zerteilte Verantwortung
innerhalb der schweizerischen Mittäterschaft, dieprofessionelle Gegenwelt der Behörden,
die Immunisierung gegen Schuldgefühle durch korrekte Befolgung von Vorschriften. Er
zeigt, wie überhöhte Erinnerungen der Aktivdienstgeneration an Réduit und Anbauschlacht

den strukturellen Antisemitismus der damaligen Flüchtlingspolitik bis heute
verdecken Stefan Mächler insistiert aufder Forderung, Auschwitz in unsere eigene Geschichte

zu integrieren, da Auschwitz im Herzen der europäischen Zivilisation stattfand. Der Text
gibt einen Vortrag wieder, den der Autor am 20. März 1997 vor dem Historischen Verein
Winterthur im Museum Oskar Reinhart am Stadtgarten gehalten hat. Red.

Ein Brief an Nationalrat Paul Graber

Ein Brief an Nationalrat Paul Graber ist
das letzte Lebenszeichen, das wir von Max
Feingold haben. Es war der Versuch einer
erstickenden Stimme, in einer tauben Welt
Gehör zu finden. Und so lautete der Brief:

Lyon, 27. Oktober 1942

Sehr geehrter Herr Genosse Graber!

Gestatten Sie mir, verehrter Genosse, Ihnen
folgenden Fall vorzutragen:

Am Dienstag, den 13. Oktober 1942, abends
um 7 Uhr versuchte ich, mit meiner Frau (die im
4. Monat in anderen Umständen ist) am Col de
Balme, Canton Valais, nach der Schweiz zu kommen.

Aus Gründen der völligen Erschöpfung
meiner Frau wollten wir, ungefähr 1 km von der
Grenze entfernt, bereits auf Schweizer Boden in
einem sogenannten Chalet, übernachten. Kurze
Zeit später erschien ein Schweizer Zollbeamter,
der uns mit den gemeinsten Worten
überschüttete. Er sagte zu uns, unter anderem: Ihr seid
Juden. Wir haben genug von dem Gesindel bei
uns. Wir brauchen Euch Dreckszeug nicht hier.
Aufmeine B itten hin, meine Papiere zu prüfen, da

ich Journalist und politischer Flüchtling sei, der
um Asylrecht bittet, sagte der Zollbeamte: Wie es
auch sei, Sie müssen raus. Man brachte uns zum
Grenzposten, wo sich ca. 12 Soldaten befanden.
Der Zollbeamte verliess uns und forderte den
zuständigen Caporal auf, uns am nächsten Tag
aus der Schweiz zu jagen.

Ich erklärte nun von neuem dem Caporal meine
Situation, und dieser sagte mir, nach Prüfung
meiner Papiere, dass er veranlassen wird, dass
man mich einer zuständigen Commission vorführen

soll. Am Mittwoch, den 14. Oktober, mittags,
kam ein anderer Zollbeamter. Er liess sich auf
keine Erklärungen ein, sondern hielt vor den
versammelten Soldaten folgende Ansprache:

Weshalb Soldaten seid ihr hier; wegen diesen
Drecksjuden. Weshalb bekommen wir nur 225 gr.
Brot im Tag; wegen diesen Saujuden. Ich habe
noch nicht zu mittag gegessen, weil ich mich mit
diesem verdammten Judenzeug beschäftigen
muss. Diese Bande muss verrecken und ausgerottet

werden. Zu meiner Frau, die vollkommen in
Tränen aufgelöst war, sagte er, wenn Sie nicht
gehen, dann schlage ich Ihrem Mann mit dem
Gewehrkolben den Kopfentzwei. Zu mir sagte er,
wenn Sie jetzt einen Schritt zurückmachen, dann
schiess ich Sie wie einen Hund nieder.

Zwölf Schweizer Soldaten standen die Tränen

227



in den Augen. Drei Caporale und neun Soldaten
standen machtlos dabei und müssten tatenlos
mitzuhören, wie ein Schweizer Zollbeamter ein
hilfloses Ehepaar in der allergefährlichsten Art
bedrohte.

Da ich die zwölf Schweizer Soldaten nicht
persönlich kenne, sind dieselben aus dem
Tagesrapport festzustellen. Ein Caporal befand sich
darunter, der viele Jahre sich früher in Frankreich
aufgehalten hat und dessen Schwester in Cannes
mit einem Franzosen verheiratet ist. Er war am
14. Oktober zu Besuch im Grenzposten und Zeuge

meiner Vertreibung. Alle Soldaten waren
herzensgut zu uns. Sie bemühten sich in jeder nur
erdenklichen Beziehung, uns unser Leiden zu
erleichtern. Unzählige Male wiederholten sie, wir
können nichts dagegen tun. Der Zollbeamte hat
zu bestimmen und wir müssen gehorchen.

Folgende Papiere hatte ich vorgelegt: Bescheinigung,

dass ich staatenlos bin; Parteiausweis der
S.P.D.; Pressekarte; Geburtsschein; Bescheinigung

des Camp de Gurs (eine Vorstation der
Vernichtungslager - S.M.) zwecks Evakuierung
nach Deutschland (Deportation); Flüchtlingskarte,

ausgestellt von der Préfecture du Rhône in
Lyon, Internierungsausweis des Camp de Gurs.

Ich möchte nicht versäumen, Ihnen sehr
verehrter Genosse, noch zu erklären, dass ich mir
vollkommen bewusst bin, dass die Schweiz ein
einzig dastehendes Opfer den Flüchtlingen
gegenüber bringt. Ich weiss, dass viele, viele
Tausend vom Tode Verfolgte in Ihrem Lande zumin-
destens ein vorläufiges Asyl gefunden haben. Ich
weiss, wie gross das Verständnis des Schweizer
Volkes gegenüber diesen Ärmsten ist. Ganz
gewiss kann und darf man der Schweiz keinen
Vorwurf machen, wenn einige Zollbeamte eine
andere Ansicht haben, als das Gros des Schweizer
Volkes. Wenn ich trotzdem mein Einzelschicksal
nun hervorhebe und mich an Sie wende, dann tue
ich es aus dem Grund, weil ich um mein Leben
kämpfe. Ich hatte, rein juristisch gesehen, das
Recht um Asylrecht zu bitten. Zumindestens
müsste man mich der zuständigen Commission
vorgeführt haben, die über mein Schicksal zu
entscheiden hätte. Es kann doch einem
untergeordneten Beamten, der zufällig noch Antisemit
ist, nicht das Recht eingeräumt sein, selbständig
ein so schweres Urteil zu fällen.

Bei meiner Verweisung am 14. Oktober lief ich
auf dem Rückweg den französischen Gendarmen
in die Hände. Wieso ich und meine Frau uns
davon retten konnten, ist ein neues Kapitel,
bestimmt aber noch tragischer als das, was mir die
wenigen Stunden vorher, in der Schweiz passiert
ist.

Ich wende mich heute an Sie, verehrter Genosse,

mit der höflichen aber herzlichen B itte : Helfen
Sie uns. Retten Sie unser Leben. Geben Sie uns

die Möglichkeit, dass wir in Ihrem Lande unser
nacktes Leben erhalten können. Haben Sie bitte
Mitleid mit uns, und nehmen Sie sich unserer an.
Es ist Sache der Menschlichkeit, Erbarmen mit
uns zu haben. Ich lege mein Schicksal in Ihre
Hände und rufe Ihnen in allergrösster Verzweiflung

zu: Um Gotteswillen retten Sie uns.
Von meiner 80jährigen Mutter höre ich seit

November 1938 (seit der sog. Reichskristallnacht

- S.M.) nichts. Mein Bruder war in Dachau,
später in Oranienburg, von ihm bin ich seit April
1939 ohne Nachricht. Meine Schwiegereltern
und drei ihrer Kinder kamen im August 1939
nach Polen. Ein Schwager, der in Paris wohnte,
kam im Juli 1942 nach Drancy, später zur Deportation

nach Polen. Ich lasse alle seit Jahren durch
das internationale Rote-Kreuz suchen, bis jetzt
ohne Erfolg. Meine Frau und ich waren monatelang

in Frankreich interniert. Wir halten uns illegal

hier auf.
Mit dem Ausdruck meines besten Dankes und

der Versicherung meiner allergrössten Hochachtung

bin ich
Ihr Genosse
Max Feingold1

Aus Opfern werden Täter
Als Nationalrat Graber diesen Brief aus

Vichy-Frankreich in den Händen hielt,
wusste er, dass der Absender in grösster
Gefahr war. Graber hatte als einer der
ersten in seiner Zeitung La Sentinelle die
Deportationen in Frankreich geschildert,
mit so deutlichen Worten, dass ihn die
Zensurstelle rügte. Er gehörte auch zu den
ersten und schärfsten Kritikern der
unmenschlichen Schweizer Asylpolitik.

Er legte dem zuständigen Bundesrat
Feingolds Brief vor. Dieser veranlasste
eine Untersuchung der Angelegenheit. Mit
der Enquete betraute man Korporal Büchli;
er war Vorgesetzter der Grenzbeamten, die
das Ehepaar Feingold abgewiesen hatten.
Büchli befragte die beiden Grenzwächter,
sie hiessen Roniger und Freymond, sowie
einige der beteiligten Soldaten.

Die Untersuchung war eine Farce, wichtige

Zeugen, die zugunsten Feingolds hätten

aussagen können, wurden nicht befragt,
die Anschuldigungen des Briefschreibers
gar nicht überprüft, seine Aussagen ignoriert

oder verdreht. So wundert nicht, dass
Buchlis Schlussbericht alle Klagen des

Abgewiesenen als haltlos zurückweist. Die

228



Grenzwächter hätten sich korrekt verhalten
und ihre «Entscheide stimmten vollkommen

mit den bestehenden Vorschriften
überein».

Mit seiner Meinung über den
Briefschreiber hält Büchli nicht hinter dem
Berg:

«Es ist bedauerlich, dass - nach all dem, was
die Schweiz für die Flüchtlinge getan hat und
noch tut - ein Dr. Phil. Max Feingold es wagt, sich
so weit gehen zu lassen, einen Grenzwächter
anzuklagen, der nur seine Aufgabe erfüllt, eine
Aufgabe, die eine der härtesten und unangenehmsten

ist, die die Wächter je ausführen müssten. Es
ist klar, dass die Soldaten, die erstmals bei einer
Rückweisung mithalfen, bewegt und aufgewühlt
waren. Im übrigen versteht es der grosse Teil der
Flüchtlinge sehr geschickt, an die menschlichen
Gefühle unserer Männer zu rühren. Und wenn
unsere Wächter ihre Aufgabe erfüllen, obwohl ihr
Herz anders spricht, ist ihr Verdienst um so grösser.

Die Flüchtlinge versuchen unsere Leute mit
allen Mitteln, mit schönen Worten, Tränen,
Versprechen, Drohungen und sogar mit Geld zu
beeinflussen. Es gibt also kein Versagen, das unseren

Grenzern angelastet werden könnte. Diese
Angelegenheit enthüllt nur den wahren Charakter
und die völlig erbärmliche Mentalität des Herrn
Feingold.»2

Das Korpskommando in Lausanne doppelt

nach:

«Erbost darüber, dass er bei uns keine Zuflucht
fand, wusste der Dr. Feingold nichts besseres, als
bei einer Schweizer Persönlichkeit zu intervenieren,

um unseren Untergebenen zu schaden. Diese
Handlungsweise ist diejenige einer gemeinen und
niederträchtigen Existenz. Zum Schluss müssen
wir hervorheben, dass die Grenzwächter Roniger
und Freymond gute, gewissenhafte und ergebene
Elemente sind.»3

Aus Opfern sind Täter und aus Tätern
Opfer geworden.

Über die Gefahr, die den abgewiesenen
Feingolds drohte, verlor man nicht ein
einziges Wort. Über ihr späteres Schicksal ist
heute trotz intensiver Nachforschung
nichts bekannt.

Diese Geschichte gehört zu den wenigen
Abweisungen, die gut dokumentiert sind;
sie ist davon sogar eine der eindrücklichsten.

Ich habe sie bereits andernorts
ausführlicher dargestellt4 und komme nur
deshalb auf sie zurück, weil sie zentrale

Aspekte der aktuellen Debatte zu beleuchten

vermag. Sie zeigt drastisch, wie
unterschiedlich die Wahrnehmungen waren,
abhängig von Positionen und Perspektiven.
Diese Unterschiede bestimmten damaliges
Handeln, sie bestimmen aber auch die
späteren und heutigen Bilder von jenen
Ereignissen. Ich werde diesen Fragen nachgehen,

indem ich unterscheide zwischen
denjenigen Bildern, die sich die Täter machten,
denjenigen der Opfer und denjenigen der
Zuschauer.

Täter: ihre damalige Wahrnehmung,
ihre Erinnerung

Ich habe mit vielen Männern gesprochen,

die direkt oder indirekt an Abweisungen

beteiligt waren. Sie allein - und nicht
etwa alle Aktivdienstler - meine ich, wenn
ich von Tätern rede. Im übrigen sind es
keine Monster, sondern gewöhnliche
Menschen, nicht wenige waren mir sympathisch,

viele ihrer Erinnerungen machten
mir Eindruck, auch mein Vater hätte einer
von ihnen sein können.

Flüchtlinge als Objekte einerprofessionellen
Gegenwelt

Die Untersuchungsakten gestatten, so
tendenziös sie produziert worden sind,
doch einige Schlüsse über die an der
Abweisung der Feingolds beteiligten
Grenzwächter und Soldaten. Für die beiden
Grenzwächter waren jene Flüchtlinge
zuerst einmal Objekte ihrer professionellen
Arbeit. Sie hatten auf die Zufluchtsuchenden

die Weisungen anzuwenden, nichts
anderes. Nichts anderes, behaupteten sie, hätten

sie auch getan. So wurden die Flüchtlinge

gar nie zu Menschen, mit denen man
Mitleid haben müsste. Sie blieben ausserhalb

der Welt, in der man moralische
Verpflichtungen für andere hatte. Es schien
weder moralisch verwerflich noch
ungerecht, ihrem Leiden gegenüber gleichgültig
zu sein und ihnen die Nothilfe zu verweigern.

Dazu kommen nach Max Feingolds
Aussage noch üble antisemitische
Beschimpfungen.

Die Grenzwächter bewegten sich in ei-

229



ner professionellen Gegenwelt. Hier waren
die «normalen» menschlichen Regungen
und moralischen Gebote, die sonst in der
Gesellschaft angesichts der Not eines anderen

galten, ausser Kraft. Zu dieser Gegenwelt

gehörten auch die Soldaten, auch sie

waren an der Grenze Teil des Abwehrdispositivs

gegenüber den Flüchtlingen. Ohne
sie hätten die Behörden unmöglich
Zehntausende an den Grenzen abfangen und
zurückstellen können.

Feingold beschreibt die Soldaten vom
Col de Balme als «herzensgute», mitleidige

Menschen, die sich am liebsten der
Ausschaffung durch die Grenzwächter
widersetzt hätten .Als Milizpersonen brachten
sie die Moralvorstellungen aus dem zivilen
Alltag mit sich, aber als Militärs unterzogen

sie sich Normen, die dazu im Widerspruch

standen. In der anschliessenden
Untersuchung getraute sich keiner mehr,
Kritik zu äussern. Die GrenzWächter,
gaben sie zu Protokoll, seien zwar hart gewesen,

aber korrekt.
Während die Position der Soldaten

angesichts der Flüchtlinge noch zwiespältig ist,
schlagen sich die Vorgesetzten der
Grenzwächter eindeutig auf deren Seite. Bei
ihnen herrscht nur noch Einfühlung für die
schwierige Arbeit der Grenzwächter, Max
Feingold hingegen ist ein böswilliger
Querulant, sein Schicksal und dasjenige seiner
Frau sind gar kein Thema. Thema ist nur
die korrekte Anwendung der Vorschriften.

Bei der Durchsicht der Untersuchungsakten

frappiert, wie sich die Wahrnehmungen

der einzelnen Beteiligten ähneln. Wer
zur gleichen Gruppe gehört, sieht die Welt
gleich. Wer die Welt gleich sieht, gehört zur
Gruppe. Unsere Sichtweise, meint der
Soziologe Karl Mannheim, ist geprägt durch
die hinter uns stehende Gruppe: «Hineinwachsen

in eine Gruppe bedeutet nicht nur,
jene Wertungen vollziehen, die diese Gruppe

charakterisieren, sondern die Dinge in
jenem <Aspekt>, die Begriffe in jener
Bedeutungsnuance, die seelisch-geistigen
Gehalte in jener Gestalt erfassen, in der sie
für die Gruppe präsent sind.»5

Dieser Mechanismus gilt nicht nur für die
Gegenwart, sondern auch für die Vergan¬

genheit: Die Gruppe beeinflusst nicht allein
die individuelle Wahrnehmung neuer und
gegenwärtiger Ereignisse, sie beeinflusst
auch die individuelle Erinnerung. Es war
Maurice Halbwachs, der dies in seiner
Theorie des kollektiven Gedächtnisses
beschrieben hat. Das Individuum vergewissert

sich mit seiner Erinnerung, dass es zu
einer bestimmten Gruppe gehört. Die Gruppe

vergewissert sich mit den gemeinsamen
Vergangenheitsbildern ihrer Zusammengehörigkeit.

Individuelle Erinnerungen sind
Teil eines kollektiven Gedächtnisses.

Aufgesplitterte Verantwortung
Wahrnehmung und Erinnerung eines

Individuums sind aber nicht bloss bestimmt
durch die Gruppenzugehörigkeit, sondern
auch durch äussere Begebenheiten. Bei den
Männern, die das Ehepaar Feingold abweisen,

ist entscheidend, dass sie nur Rädchen
in einem grösseren und unüberschaubaren
Getriebe sind. Sie verrichten nur einen eng
begrenzten Arbeitsschritt, für die Folgen
ihrer Handlung übernehmen sie keine
Verantwortung. Die beiden GrenzWächter
berufen sich auf ihre Weisung und führen sie
aus. Die Soldaten sind ihre Gehilfen und
haben noch weniger eigene Kompetenzen.
Die Beamten in der Eidgenössischen
Polizeiabteilung hingegen, die ihre Weisungen
in den Berner Büros ausgearbeitet haben,
müssen diese nicht umsetzen. Häufig waren

bei verweigerten Einreisen noch
zusätzliche Stellen beteiligt: Fremdenpolizisten,

die Einreisegesuche von Verfolgten
ablehnten, militärische Territorialkommandanten,

die überAufnahme oder
Rückweisung entschieden, oder Kantonspolizisten,

die verhaftete Flüchtlinge über die
Grenze stellten.

Betrachtet man allein den Schweizer
Ausschnitt einer Fluchtgeschichte, splittert
sich die Verantwortung in viele
Einzelschritte auf. Sie mochten jedem einzelnen
Beamten, der an einer Abweisung mithalf,
als bedeutungslos erscheinen. Dazu kommt
noch, dass die Schweizer für die Verfolgungen,

die der Ankunft eines Flüchtlings an
der Grenze vorausgingen, keine
Verantwortung trugen. Am Vernichtungsprozess

230



nachher waren sie auch nicht beteiligt. Und
die meisten hätten weder das eine noch das
andere gebilligt.

So zerfällt der ganze Prozess, der die
Juden von ihrem Wohnort zum Ort ihrer
Ermordung führt, in viele Einzelhandlungen.

Einen Teil davon verantworteten auch
Schweizer. Aber es waren nur kleine
Schritte, wer an ihnen beteiligt war, konnte
sich vor der Übernahme von Verantwortung

drücken und sich gegen Schuldgefühle
immunisieren: Der Prozess als Gesamtes,
die Ermordung der Juden, hatte mit einem
selbst nichts zu tun.

Diese damalige Wahrnehmung, die das
Verbrechen an den Juden und die eigene
Beteiligung daran verschwinden lässt,
widerspiegelt sich in den späteren und heutigen

Erinnerungen. Von den vielen
Grenzwächtern, mit denen ich gesprochen habe,
hat keiner eine individuelle Verantwortung
thematisiert, alle beriefen sich auf ihr
korrektes Verhalten, auf ihre Weisungen, auf
ihre Gehorsamspflicht.

Auch in den zahlreichen autobiographischen

Erzählungen der Aktivdienstler ist
die Rückweisung von Juden selten ein Thema,

vor allem nicht eine eigene Beteiligung.

Da standen Hunderttausende
Wochen, Monate und Jahre an der Grenze;
zum grössten Teil bereit, unter Einsatz des
Lebens die eigene Gesellschaft gegen alles
«Unschweizerische», wie man ihnen einredete,

zu verteidigen. Da müssten Tausende
dieser Soldaten die unmenschlichen
Rückweisungen miterleben, waren teilweise
darin verwickelt und beteiligt. Gab es da
keine Empörung, keine Gewissensbisse,
keine Gefühle von Missbrauch und Verrat?
Wo blieben diese Erfahrungen, wo die
Erinnerungen, wo die Erzählungen? War ausser

Polizeichef Rothmund denn keiner dabei

gewesen?
Es ist nicht allein die Arbeitsteilung, die

diese dunklen Flecken in der Erinnerung in
nichts auflöst. Das Vergessen ist zusätzlich

- so paradox es tönt - eine Folge der
Erinnerung: Personen, um deren Beteiligung
an Abweisungen ich weiss, erzählen
stundenlang, mit Eifer und Lust, ihre Erinnerungen

an kleine Abenteuer im Dienst, an

alltägliche Sorgen und Nöte. Ich bekam
zuweilen den Eindruck, solche
Erinnerungsbilder schöben sich vor andere Szenen,

die weit unangenehmer sind, zum
Beispiel vor solche der eigenen Verstrickung
in eine unmoralische Abweisungspraxis.
Dadurch wird die Erinnerung an das
Unangenehme verdeckt, verstellt und umgedeutet.

Sigmund Freud spricht von
Deckerinnerungen. Erinnerung hilft dem Vergessen;
es ist nicht sein Gegenteil, sondern die
andere Seite der gleichen Medaille, die
andere Hälfte der gleichen Tätigkeit.

Politik der Normalität und der Lücken

Bei den Tätern gibt es einen zusätzlichen
Prozess, der Ähnlichkeiten mit Deckerinnerung

hat und ebenfalls dazu dient, die
eigene Verstricktheit in eine unmoralische
Praxis auszublenden. Ich nenne diesen Prozess

die Politik der Normalität und der Lük-
ken. Sie wurde bereits damals praktiziert
und in der Nachkriegszeit fortgesetzt. Dafür

ist der Fall Feingold ein gutes Beispiel.
In der Untersuchung, die der Offizier

Büchli durchführte, frappieren zuerst einmal

die Unterlassungen: Ein Flüchtlingspaar

war Zeuge des Vorfalls gewesen, es

war in der Schweiz aufgenommen worden
und hätte also befragt werden können.
Büchli hat das unterlassen. Ein Korporal
hatte die Anschuldigungen Feingolds
bestätigt. Der Untersuchungsoffizier hat es
unterlassen, ihn dazu zu befragen. Feingold
machte den Vorwurf, er sei antisemitisch
beschimpft worden. Der Untersuchungsoffizier

unterliess es, Wörter wie
«Antisemitismus» oder «antisemitisch» auch nur
in den Mund zu nehmen, natürlich fand er
auch keine entsprechenden Verfehlungen.
Die ganze Untersuchung lief daraufhinaus,
mittels Unterlassungen zu beweisen, dass
alles ganz normal und korrekt vor sich
gegangen war.

Die Feingolds wurden vor ihrer Abweisung

mit keinem Wort nach ihrer tatsächlichen

Gefährdung befragt. Es reichte, sie
mit der Begründung zu verjagen, sie
entsprächen nicht der Definition eines politischen

Flüchtlings. Das war eine Definition,
bei der die Asylsuchenden glaubhaft ma-

231



chen müssten, dass sie aufgrund ihrer
politischen Aktivität verfolgt wurden.
Bekanntlich - und bekannt war es schon
damals - wurden die Juden aber nicht wegen
irgendwelcher Taten verfolgt, sondern
allein deshalb, weil sie Juden waren. Die
Schweizer hielten fest an einem Begriff der
Vergangenheit, um die katastrophale Ab-
normalität der Gegenwart und deren
Konsequenzen für eigenes Handeln zu ignorieren.

Sie hielten auch fest an einem seit
Jahrzehnten gesellschaftsfähig gewordenen,
Normalität gewordenen Kampf gegen die
«Überfremdung» und «Verjudung». Dies
war ein entscheidender Faktor, weshalb sie
ausgerechnet die am meisten bedrohte
Gruppe von Verfolgten vom Asyl ausnahmen.

Dies war im Kern eine antisemitische
Praxis, sollte aber doch nicht als solche
erscheinen. Deshalb begründeten die
Behörden ihre Praxis mit dem angeblichen
Gegenteil: Die Aussperrung der Juden diene

der Vermeidung von Antisemitismus.
Deshalb ignorierte Büchli in seiner
Untersuchung auch Feingolds Vorwurf, die
Grenzer hätten sich antisemitisch verhalten.

Die Grenzwächter wiesen zwar die
Feingolds zurück, weil sie Juden waren.
Aber dies war korrekt, es entsprach nur den
Vorschriften, mit Antisemitismus hatte dies

- wollte man indirekt zu verstehen geben
oder selber glauben - nichts zu tun.

Die Politik der Normalität und der Lük-
ken forderte nicht nur während der Kriegszeit

ihre Opfer. In der Nachkriegszeit
erlaubte es diese Haltung, die eigene
Täterschaft zu verdecken. Routinemässig - und
höchstwahrscheinlich nicht nur routinemässig

- wurden Akten vernichtet, in der
Grenzwache, im Militär, in der Eidgenössischen

Polizeiabteilung. Deshalb kennen
wir heute nur sehr wenige Namen von
Abgewiesenen; auch ihre genaue Anzahl werden

wir nie erfahren. Wenn es im Fall der
Feingolds nicht zur Intervention Grabers
gekommen wäre, hätten wir von ihrer
Abweisung kaum eine Spur. Denn ihr Dossier
wäre nicht in einem besonderen Aktenbestand

abgelegt worden, so dass es später
vor der Vernichtung bewahrt blieb.

Diese Politik der Normalität war im übrigen

auch in der Wirtschaft besonders
bequem und profitabel. Verwiesen sei nur auf
die bekannte Tatsache, dass Banken - unter
Berufung auf das Obligationenrecht - nach
zehn Jahren ihre Akten vernichten konnten.
Für Opfer der Vernichtungsprozesse oder
für deren Nachfolger ist es nicht zuletzt
deshalb schier aussichtslos, ihreAnsprüche
einzufordern.

Nach Jean-François Lyotard bedeutet
«Opfer sein nicht nachweisen zu können,

dass man ein Unrecht erlitten hat. Ein
Kläger ist jemand, der geschädigt wurde
und über Mittel verfügt, es zu beweisen. Er
wird zum Opfer, wenn er diese Mittel ein-
büsst. Er büsst sie ein, wenn sich etwa der
Urheber des Schadens unmittelbar oder
mittelbar als dessen Richter erweist. Dieser
Richter besitzt die Machtbefugnis, seine
Zeugenaussage als falsch zurückzuweisen,
oder die Möglichkeit, ihre öffentliche
Kundgabe zu verhindern. Aber dies ist nur
ein Sonderfall. Im allgemeinen wird der
Kläger zum Opfer, wenn jedwede Darstellung

des Unrechts, das er erlitten zu haben
behauptet, unmöglich wird.»6

Man möchte meinen, Lyotard spreche
von den Schweizer Banken. Das Thema
hier sind nicht die Banken, sondern die
Asylpolitik. Im Bundesarchiv wäre es
heute für überlebende Flüchtlinge kaum
ein Problem, ihre Akten einzusehen, wenn
sie etwas über ihre Abweisung erfahren
möchten: Nur gibt es dort - im Gegensatz
zum Staatsarchiv Genf, das heute den weitaus

grössten noch erhaltenen Bestand an
diesbezüglichen Akten hat - kaum Dokumente

einzelner Abweisungen. Nach der
Wochen-Zeitung soll ausgerechnet die
Genfer Staatsarchivarin gegenüber
Einsichtsgesuchen von Flüchtlingen Vorbehalte

machen, explizit mit der Begründung,

«es könnte Entschädigungsforderungen
geben»7. Betreibt sie - vorschriftswidrig,

denn die Betroffenen haben ein
Recht, ihre Dossiers einzusehen - weiterhin

eine Politik der Normalität, mit der zum
einen die Täterschaft ausgeblendet, zum
anderen der Opferstatus der Opfer verlängert

werden?

232



Opfer: ihre damalige Wahrnehmung,
ihre Erinnerung

Aus Feingolds Brief spricht nackte
Angst, schiere Verzweiflung, letzte
Hoffnung. Er hatte an der Schweizer Grenze die
Erfahrung absoluter Macht- und Rechtlosigkeit

gemacht. Zwei Grenzwächter konnten

über sein Schicksal entscheiden, indem
sie nach eigenem Ermessen eine Vorschrift
interpretierten. Seine Rechtlosigkeit fand
ihr Echo und ihre Bestätigung in der Art,
wie seine anschliessende Klage untersucht
wurde. Man verdrehte oder überging seine
Aussagen, ignorierte seine tatsächliche
Gefährdung und befragte die Zeugen nicht, die
zu seinen Gunsten hätten aussagen können.
Es war für Feingold unmöglich, zu begreifen,

dass Todgeweihte wie er derart von
einem Staat abgefertigt werden konnten,
der doch einen demokratischen und
humanitären Ruf hatte. Es gab für ihn nur eine
mögliche Erklärung, mit der er die Diskrepanz

zwischen Bild und Erfahrung
überbrücken und seine Hoffnung auf eine doch
noch mögliche Aufnahme bewahren konnte:

Die Beamten, die ihn verjagt hatten,
taten dies aus purer Willkür und aus
Antisemitismus. Er sah sich als Opfer antisemitischer

Individuen, nicht als Opfer weit
umfassenderer Prozesse und Strukturen. Aus
persönlichem Antisemitismus hätten die
beiden Grenzwächter ihm das Recht
verwehrt, vor der zuständigen Kommission
um Asyl zu bitten.

Wie hätte er auch erkennen, geschweige
denn begreifen können, dass es in der
Schweiz damals überhaupt kein Recht auf
Asyl und auch keine die Asylgesuche
behandelnde Kommission gab, so dass
Asylsuchende fast jeder Willkür ausgeliefert
waren? Oder wie sollte er begreifen, dass
nicht nur einzelne Beamte, sondern eine

ganze Politik antisemitisch war, und dass

es die Beamten weisungsgemäss gar nicht
interessieren müsste, ob rassische
Verfolgungen mögliche Asylgründe waren?

Falls die Feingolds überlebt haben (die
Chancen waren gering), hielten sie im
Rückblick vermutlich am Antisemitismus
als entscheidendem Erklärungsfaktor fest,

um ihre schreckliche Erfahrung einzuordnen.

Vielleicht beharrten sie immer noch -
wie im Brief - auf einer antisemitischen
Motivation der einzelnen Täter. Für die
Feingolds dürfte es - wie für die meisten
Opfer - unerträglich gewesen sein, ihre
persönliche Verfolgung und das millionenfache

Morden einfach anonymen Prozessen

ohne antisemitische Täter zuzuschreiben.

Zu ungeheuerlich waren diese
Erfahrungen, als dass sie diese einfach als Folge
von Fahrlässigkeit, Blindheit, Folgsamkeit
und Gedankenlosigkeit der Tatbeteiligten
begreifen konnten. Allerdings verzichteten
die Feingolds jetzt vermutlich auf die
Annahme, es sei da nur um den Antisemitismus

einiger weniger gegangen, und sprächen

eher vom Antisemitismus einer ganzen

Gesellschaft.
Unter Juden, zumal unter Überlebenden

der Shoah, ist diese Erklärung, die sich auf
den Antisemitismus konzentriert, verbreitet.

In der Tat kommt diese Interpretation
ihrer persönlichen Erfahrung am nächsten.
Sind sie nicht ausschliesslich deshalb
verfolgt worden, weil sie Juden waren? Sind
sie nicht ausschliesslich deshalb an der
Schweizer Grenze abgewiesen worden,
weil sie Juden waren? Hatte nicht Polizeichef

Rothmund in dem Brief an den
Bundesrat, in dem er die Grenzschliessung von
1942 vorschlug, gefragt: «Rückweisung
nur der Juden? Dies drängt sich fast auf»8?

Damals war zusammen mit den
Feingolds noch ein anderes Paar an die Grenze
gekommen. Diese zwei wurden, im Gegensatz

zu jenen, nach heftigen Diskussionen
schliesslich aufgenommen, weil hier die
Frau ihre Schwangerschaft mit einem
Arztzeugnis belegen konnte. Diese Frau lebt
noch. Ich habe sie gefunden und wollte sie
über jene Episode befragen. Aber sie deutete

müde antisemitische Erfahrungen an und
wollte jene alte Geschichte lieber ruhen
lassen. Eine verbreitete Haltung; viele der
Überlebenden wollten später zu ihren
Erfahrungen lieber schweigen. Bei den KZ-
Überlebenden ist dies in ganz besonderem
Ausmass eine verständliche Reaktion. Zu
traumatisch sind ihre Erfahrungen, als dass
sie diese je vollständig verarbeiten könn-

233



ten. Sie bleiben an ihre Erfahrungen ein
Leben lang psychisch gefesselt, eine
terroristische Präsenz der Vergangenheit in der
Gegenwart. Diese Erfahrung zu beschwei-
gen und sich abzukapseln kann zur einzig
möglichen Strategie werden, um in der
Gegenwart einigermassen stabil zu leben.

Das Schweigen der Toten, das Verstummen

der Überlebenden, das Fehlen von
Abweisungsakten oder deren spätere
Vernichtung waren bequem für eine Gesellschaft,

die ihre antisemitischen Aspekte
lieber tabuisierte.

Zuschauer: ihre damalige
Wahrnehmung, ihre Erinnerung

Die Feingolds wurden auf einer Walliser
Passhöhe, abgelegen von der Zivilisation,
abgewiesen. Normalerweise verjagten die
Behörden die Flüchtlinge absichtlich so,
dass die Bevölkerung dies nicht mitbekam.
Die Bevölkerung war zwar durch Zeitungen

über die allgemeinen Massnahmen
informiert, diese aber blieben abstrakt,
ausserhalb ihrer alltäglichen Erfahrung.

Ihr Alltag war denn auch durch ganz
anderes geprägt. Durch materielle Nöte,
die Rationierung der Lebensmittel, die
Angst vor der Inflation, die Anbauschlacht,
die Mobilmachung, die Unsicherheit
angesichts des Krieges. Heute fühlen sich sehr
viele dieser Generation durch die aktuellen
Diskussionen verletzt. Sie glauben, ihre
Leistungen und Entbehrungen würden
ignoriert, ihr Widerstandswille gegen die
nazistische Gefahr angezweifelt, ihre
Erinnerungen verhöhnt. Die erbitterten und
wütenden Gegenreaktionen, so als würde
einer ganzen Generation ihr Selbstbild und
Lebenswerk zerstört, sind bekannt. Sie
beruhen - soweit sie die seriösen Beiträge
betreffen - auf einem Missverständnis. Es
geht weder darum, einfach all ihre
Erfahrungen zu bestreiten, noch darum, ihre
Erinnerungen allesamt in den «Mülleimer
der Geschichte» zu werfen.

Die Heftigkeit der heutigen
Auseinandersetzungen, die Art der Argumentationen
und Reaktionen, die Muster der hartnäckigen

Missverständnisse, die Weise, wie man

rechthaberisch auf scheinbar unvereinbaren

Positionen besteht und gegensätzliche
Geschichten erzählt - all dies ist nicht bloss
Ausdruck einer tief verunsicherten Gesellschaft

(das ist es natürlich auch und in
höchstem Masse), es ist auch eine Spätfolge

jener Ereignisse selber. Wenn wir
begreifen, was heute passiert, begreifen wir
vielleicht besser, was damals passierte.
Analysiert man die heutigen Debatten, stellen

sich Fragen zu zwei Komplexen:
Wie konnte es - erstens - damals geschehen,

dass an der Grenze einer sich als
demokratisch verstehenden Gesellschaft
Tausende von Zufluchtsuchenden aufgrund
einer rassistischen Flüchtlingsdefinition
zurückgewiesen wurden? Was bedeutet es,
dass die alltägliche Wahrnehmung der
Bevölkerung gleichzeitig von ganz anderen
Dingen geprägt war? Gibt es einen noch zu
untersuchenden Zusammenhang zwischen
jener unmenschlichen Abweisungspraxis
und dieser trivialen Alltagswahrnehmung?
War etwa gerade diese alltägliche Blindheit
gegenüber den Ereignissen an und jenseits
der Grenze eine Vorbedingung dafür, dass
jene Praxis durchgeführt werden konnte?

Wie soll man - zweitens - erklären, dass
die bisherigen Erzählungen von der Kriegszeit

einseitig von Bildern jener Alltagsrealität

geprägt waren sowie von überhöhten
Erinnerungen an das Réduit oder die
Anbauschlacht? Wieso bildeten hingegen die
antisemitische Politik und die Verstrickung
mit den welthistorischen Ereignissen in
diesen Erinnerungen weitgehend Leerstellen?

Muss man schliesslich auch hier von
Deckerinnerungen sprechen, von
Erinnerungen, die das Vergessen ermöglichten?
Konnte man mit der Erinnerung an den
tatsächlichen Widerstandsgeist der
Aktivdienstgeneration verdecken, dass die
offizielle Schweiz-bezogen auf denAntisemi-
tismus - von diesem Widerstandsgeist wenig

besass? Traf zudem eine Blindheit
gegenüber einer antisemitischen Flüchtlingspolitik

zusammen mit einem verbreiteten
Antisemitismus, den man seit Jahrzehnten
in aller Selbstverständlichkeit ignorierte
(oder akzeptierte), so dass sich beide Blindheiten

aufs bequemste ergänzten?

234



Fazit: unterschiedliche Gruppen,
unterschiedliche Erinnerungen,
unterschiedliche Geschichten

Ich lasse die Fragen hier offen und
versuche ein vorläufiges Fazit, bei dem ich mit
unvermeidlicher Verkürzung die Sichtweise

der Schweizer Gesellschaft mit der Sichtweise

der jüdischen Opfer vergleiche. Die
Positionen dieser beiden Gruppen waren
bereits damals in vielem völlig entgegengesetzt.

Das führte zu unterschiedlichen
Wahrnehmungen, die das Handeln bestimmten.
Es führte schliesslich zu entgegengesetzten
Bildern in den kollektiven Erinnerungen
und in der Geschichtsschreibung.

Der «Sonderfall» als Hälfte der Wahrheit

Die Schweizer Beschreibungen waren
bis vor kurzem geprägt von den
Alltagserfahrungen einer arbeitsteiligen Gesellschaft.

In dieser engen Perspektive - ich
würde sie Mikroperspektive nennen - blieben

die welthistorischen Ereignisse zwar
ständig präsent, aber mehr als abstrakte
Bedrohung denn als konkrete Realität. Die
Schweiz war eine Insel, von totalitären
Mächten umringt. Was ausserhalb passierte,

war für sie zwar eine enorme Bedrohung,
aber man hatte an jenen Ereignissen keinen
eigenen Anteil. Die Schweiz, der verschonte,

auch moralisch verschonte Sonderfall.
In vielem eine zutreffende Wahrnehmung,

aber doch nur die Hälfte der Wahrheit.

Sie verdeckte die enge wirtschaftliche
Zusammenarbeit mit Deutschland, die
schon lange vor dem Krieg bestand und
sich in diesem - teilweise gezwungener-
massen, teilweise aus Profitgier - noch
verstärkte. Sie verdeckte - bezogen auf die
Asylpolitik - deren antisemitische Seite
und deren aktive Verstrickung in die
sogenannte Endlösung. Sie verdeckte - und dies
ist das zugrunde liegende Problem -, dass
die Schweizer Geschichte eben nur als Teil
eines übernationalen Zusammenhangs zu
verstehen ist.

Die Erzählung vom Sonderfall ignoriert
nämlich drei historische Tatsachen, die für
die Schweiz nicht weniger gelten als für alle
anderen westlichen Gesellschaften: ihre

langwährende und sie wesentlich bestimmende

internationale Verflechtung, ihre
Eingebundenheit in die Weltgeschichte
und ihre aktive Verstrickung in Auschwitz.
Diese Verstrickung in Auschwitz ist kein
speziell schweizerisches Problem, es ist
das Problem der ganzen europäischen
Zivilisation. Speziell für die Schweiz ist nur,
dass einerseits ihre besondere geographische

und politische Lage, umringt als freier
Staat von den Achsenmächten, ein besonderes

Ausmass an Verstrickung sowohl
erzwang wie aus hemmungsloser Profitgier
ermöglichte und dass andererseits ihr
Sonderfall-Mythos diese Verstrickung besonders

gut verdeckte.
Der verbreitete und bequeme Irrtum

besteht in der Annahme, Auschwitz sei eine
Geschichte, die nur die Deutschen und ihre
Opfer etwas angehe. Aber Auschwitz ist
kein Ereignis, das sich allein aus der
deutschen Geschichte erklären lässt. Auschwitz
fand im Herzen der europäischen Zivilisation

statt und konnte sich nur unter den
Bedingungen dieser Zivilisation entfalten.
Auschwitz war eine Barbarei, die sich aller
Errungenschaften, aller Techniken, aller
Strukturen der modernen Industriegesellschaften

bediente. Das gilt nicht nur für das

fabrikmässige und bürokratische Morden,
es gilt nicht weniger für die Welt der
Wirtschaft und der Finanzen, die Mechanismen
skrupelloser Profitgier eingeschlossen.

Diese modernen Strukturen können
Auschwitz nicht erklären, aber sie waren
dafür notwendige und weidlich ausgenützte

Voraussetzungen. Voraussetzungen, die
nicht an der deutschen Reichsgrenze
aufhörten. Wie soll man sich da wundern, dass

man in der ganzen europäischen Zivilisation

lange verheimlichte Ausläufer der
nazistischen Barbarei entdecken kann?
Wundern kann man sich höchstens über
den zumeist sehr späten Zeitpunkt, an dem
die Öffentlichkeit dies entdeckt.

Diese verengte, den grösseren
Zusammenhang ignorierende Sicht bestimmte
auch das Bild der Schweizer Asylpraxis.
Man beschrieb zwar ihre unschöne Seite,
aber man machte weder ihre spezifisch
antisemitische Ausprägung zum zentralen

235



Thema noch ihre tatsächlichen Folgen für
die Abgewiesenen noch die Verstrickung in
Auschwitz: Objekte der Abweisungen waren

einfach Flüchtlinge, ohne nähere
Gruppenzugehörigkeit. Verschwiegen blieb,
dass diese eben Juden waren und dass sie
nicht als Flüchtlinge, sondern als Juden
abgewiesen worden waren. Mehr noch,
man ignorierte ihr tatsächliches Schicksal
und damit ihren Opferstatus. Wo es gar
keine eigentlichen Opfer gibt, gibt es auch
keine Täter und keine Schuld.

Entsprechend ignorierte die offizielle
Schweiz bis in die jüngste Gegenwart, welche

politischen, rechtlichen, materiellen
und moralischen Konsequenzen aus jenem
Versagen zu ziehen wären. Infolge der
gleichen Blindheit ignorierte man auch, dass
sich die Schweizer Ereignisse strukturell
nicht einfach vollkommen von den
Ereignissen im Dritten Reich abgrenzen lassen.
Es fällt jedenfalls schwer - bezogen auf
ihre Handlungen - eine deutlich andere
Qualität festzustellen zwischen einem
deutschen Kirchenmitarbeiter, der
Taufbescheinigungen ausstellt und somit indirekt
Juden diskriminiert, einer Mitarbeiterin
des deutschen Reisebüros, die Züge für
Auschwitz organisiert, einem Lokomotivführer,

der einen Zug nach Auschwitz führt,
einem Schweizer Fremdenpolizisten, der
aus «Überfremdungsgründen» einem
Juden die Einreise verweigert, oder einem
Schweizer Grenzwächter, der vorschrifts-
gemäss Juden an der Grenze zurückweist.

Antisemitismus erklärt nicht die Umstände
seiner tödlichen Wirkung

Die jüdischen Erzählungen stellen
hingegen die Shoah und ihre Opfer ins
Zentrum. Die ganzen Ereignisse, auch die
Abweisung von Flüchtlingen an der helvetischen

Grenze, sind nur im Hinblick auf
diese Katastrophe von universalhistorischem

Ausmass zu verstehen. Im Gegensatz

zur Schweizer Mikroperspektive ist
dies eine Makroperspektive, die zum
vornherein die Schweizer Geschichte in einen
grösseren Zusammenhang stellt. Diese
Sichtweise beharrt aufdem Faktum, dass es
eben Juden und nicht irgendwelche Men¬

schen waren, die abgewiesen wurden. Die
vorher - bei nichtjüdischen Schweizern -
verleugnete antisemitische Stossrichtung
erhält entscheidendes Gewicht. Sie beharrt
auch auf dem Faktum, dass sich die
Schweiz mit dieser antisemitischen Praxis
in die Geschichte der Shoah verstrickt hat.

Eine Sichtweise, die den Antisemitismus
derart ins Zentrum rückt, ist für die Schweizer

Gesellschaft ohne Zweifel ein notwendiges

Korrektiv. Ihr eigen ist allerdings
auch die Gefahr einer problematischen
Verkürzung. In zugespitzter Form zeigt sich
das Problem in den gegenwärtigen Darstellungen,

mit denen die Massenmedien das
Thema ausschlachten. Häufig wird da eine
lineare Geschichte des Schweizer
Antisemitismus erzählt, die bei den antijüdischen
Verfolgungen im Mittelalter beginnt,
fortschreitet zu der nur sehr zögerlich
zugestanden jüdischen Gleichberechtigung im
letzten Jahrhundert und dann ein Hauptkapitel

schreibt über die antisemitische
Flüchtlingspolitik der Kriegszeit. Von der
christlichen Judenfeindschaft zum
nazistischen Wahn, vom Berner Kindlifresser-
brunnen zu den polnischen Vergasungsöfen.

Das ist ein kruder Determinismus,
der jede Wahlfreiheit der Menschen aus-
schliesst; eine negative Teleologie, die
schon aus dem Anfang ein zwingend
schreckliches Ende ableitet; ein monokausales

Denken, das alle anderen historischen
Bedingungen ignoriert. (Es ignoriert,bezogen

auf den Weltkrieg, im übrigen auch
andere Gruppen von Verfolgten oder an der
Schweizer Grenze Abgewiesenen.)

Die blosse Beobachtung, dass sich in der
Geschichte der Schweiz immer wieder
Formen von Judenfeindschaft manifestiert
haben, erklärt wenig. Ebenso wenig die
Beobachtung, dass in den Kriegsjahren und
schon Jahrzehnte früher Antisemitismus
ein wesentlicher gesellschaftlicher Faktor
war. Statt die gesamte Flüchtlingspolitik
mit diesem einen Faktor erklären zu wollen,

müsste man untersuchen, unter
welchen Bedingungen und Umständen genau
ein antisemitisches Potential sich entfalten
und das entscheidende Diskriminierungsmerkmal

für eine Praxis mit tödlichen Fol-

236



gen liefern konnte. Antisemitismus war
ohne Zweifel eine notwendige Bedingung
für die Schweizer Asylpolitik, aber eine
ausreichende war er nicht.

Auschwitz in unsere Geschichte integrieren

Seit Jahrzehnten, teilweise seit jenen
Kriegsjahren selber, gab es jüdische Stimmen,

die auf die antisemitische Asylpolitik
hinwiesen oder auf die empörende Praxis
der Banken, die vergeblich wegen
jüdischen Guthaben angegangen wurden. Die
längste Zeit fanden diese Stimmen kein
Gehör. Man ignorierte sie mit einer Politik
der Normalität, mit einer Politik, die
einfach weiterfahren wollte, als wäre nichts
geschehen. Man ignorierte den ungeheuren
Einbruch, der mitAuschwitz im Herzen der
europäischen Zivilisation geschehen war.
Man ignorierte, dass da etwas passiert war,
das das Verständnis der Moderne radikal
erschüttert und verändert hatte; ein Ereignis,

dem weder mit herkömmlichen Begriffen
noch Verfahren beizukommen war.

Man ignorierte die Nähe dieser Ereignisse,
die in unseren Nachbarländern stattgefunden

hatten wie an unserer Landesgrenze
und die ihre Fortsetzung gefunden hatten
bis ins Innerste der eigenen Gesellschaft.

Diese Politik der Normalität ignorierte
das Unrecht, das den Juden angetan wurde,
und verlängerte den Status der Opfer als
Opfer. Diese Politik ging sehr gut zusammen

mit einer Wahrnehmung, die sich auf
den Schweizer Alltag beschränkte. Heute
verschiebt sich die Diskussion von den
Alltagserfahrungen zur Weltgeschichte, von
einer Wahrnehmung, die jede Täterschaft
verschwinden lässt, zu einer Wahrnehmung

von Schuld. Heute finden die Klagen
der Opfer erstmals wirklich Gehör.

Für die Opfer und ihre Nachfahren bietet
paradoxerweise gerade ihre Anerkennung
als Opfer die Hoffnung, diesen Opferstatus
endlich zu verlassen. Gebrochen würde
dadurch allmählich die heimliche
Herrschaft der Täter, die bis heute die Opfer an
ihre Vergangenheit kettet, ihre Identität
bestimmt und eine viertausendjährige jüdische

Geschichte auf die wenigen Jahre des

Nazi terrors reduziert. Zurückgegeben würde

den Opfern dafür die Möglichkeit zur
Versöhnung, die immer nur eine Fähigkeit
der Opfer ist, um die man sie aber so lange
betrügt, wie man das ihnen angetane
Unrecht verleugnet.

Diese Verschiebung der Perspektiven ist
auch für NichtJuden eine Chance. Dabei
kann es für sie nicht darum gehen, sich
heute mit den Opfern zu identifizieren.
Eine solche Identifikation ist nicht möglich.

Sie verwischte die Differenz der
Positionen und wiche der spezifischen
Verantwortung aus, die NichtJuden haben. Dies ist
keine kollektive Verantwortung für die
Vergangenheit, erst recht keine kollektive
Schuld, es ist hingegen eine Verantwortung
für den Umgang mit dieser Vergangenheit.
Im wesentlichen ginge es darum, die eigene
Geschichte aus der Isolation zu befreien
und in eine übernationale Geschichte
einzufügen. Bezogen auf unser Thema, ginge
es zentral darum,Auschwitz in unsere eigene

Geschichte zu integrieren. Nicht, um
fremde Schuld zu übernehmen und nicht,
um sich masslos - und noch in der Negation
gefangen im grössenwahnsinnigen
Sonderfalldenken - selber zu bezichtigen, sondern
aus Einsicht in die eigene Beteiligung und
in grössere Zusammenhänge. Die Schweiz
wäre dann kein Sonderfall mehr, dafür ein
Teil dieser Welt.

1 Schweizerisches Bundesarchiv Bern BAR, E 6351
(F) 1, Bd. 522,251/58.
2 BAR, E 6351 (F) 1, Bd. 522, 251/58. Büchli an den
Korpskommandanten in Lausanne, Martigny, 19.12.
1942.
3BAR,E6351 (F) 1,Bd.522,251/58.Ein Stellvertreter

des Korpskommandanten an die Direktion des
Zollkreises V, 21.12. 1942.
4 Stefan Mächler, Ein Abgrund zwischen zwei Welten.
Zwei Rückweisungen jüdischer Flüchtlinge im Jahre
1942. In: Schweizerisches Bundesarchiv (HG), Die
Schweiz und die Flüchtlinge, 1933-1945, Bern 1996,
S.137-232.
5 Karl Mannheim, Das Problem der Generationen, in:
ders., Wissenssoziologie, hg. v. Kurt H. Wolff, Neuwied
1970, S. 546.
6 Jean-François Lyotard, Der Widerstreit, München
1989, S.25.
7 Stefan Keller, Eli Carmels verschwundene Geschichte,

in: Wochen-Zeitung, 14. März 1997.
8 Rothmund an Bundesrat von Steiger, 30.7.1942,
BAR,E6351 (F) 1, Bd. 522,251/58.

237


	Die Schweiz und die Rückweisung jüdischer Flüchtlinge : damalige Wahrnehmungen, spätere Bilder, zukünftige Perspektiven

