Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 7-8

Artikel: Die Schweiz und die Ruckweisung judischer Flichtlinge : damalige
Wahrnehmungen, spatere Bilder, zuktinftige Perspektiven

Autor: Méchler, Stefan

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144055

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144055
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Stefan Machler

Die Schweiz und die Riickweisung jiidischer
Fliichtlinge

Damalige Wahrnehmungen, spiitere Bilder, zukiinftige
Perspektiven -

Ausgehend von einem erschiitternden Brief des jiidischen Fliichtlings Max Feingold,
analysiert der Historiker Stefan Machler die unterschiedlichen Wahrnehmungen von
Tatern und Opfern angesichts der Verstrickung unseres Landes in die Shoah. Diese
Unterschiede bestimmen noch heute die Bilder, die sich Tater, Opfer und « Zuschauer» von
den damaligen Ereignissen machen. Der Autor verweist auf die zerteilte Verantwortung
innerhalb der schweizerischen Mittiterschaft, die professionelle Gegenwelt der Behorden,
die Immunisierung gegen Schuldgefiihle durch korrekte Befolgung von Vorschriften. Er
zeigt, wie itberhohte Erinnerungen der Aktivdienstgeneration an Réduit und Anbausch-
lacht den strukturellen Antisemitismus der damaligen Fliichtlingspolitik bis heute ver-
decken. Stefan Machler insistiert auf der Forderung, Auschwitz in unsere eigene Geschich-
te zuintegrieren, da Auschwitz im Herzen der europdischen Zivilisation stattfand. Der Text
gibt einen Vortrag wieder, den der Autor am 20. Marz 1997 vor dem Historischen Verein

Winterthur im Museum Oskar Reinhart am Stadtgarten gehalten hat.

Ein Brief an Nationalrat Paul Graber

Ein Brief an Nationalrat Paul Graber ist
das letzte Lebenszeichen, das wir von Max
Feingold haben. Es war der Versuch einer
erstickenden Stimme, in einer tauben Welt
Gehor zu finden. Und so lautete der Brief:

Lyon, 27. Oktober 1942

Sehr geehrter Herr Genosse Graber!

Gestatten Sie mir, verehrter Genosse, Thnen
folgenden Fall vorzutragen:

Am Dienstag, den 13. Oktober 1942, abends
um 7 Uhr versuchte ich, mit meiner Frau (die im
4, Monat in anderen Umstinden ist) am Col de
Balme, Canton Valais, nach der Schweiz zu kom-
men. Aus Griinden der vélligen Erschopfung
meiner Frau wollten wir, ungefidhr 1 km von der
Grenze entfernt, bereits auf Schweizer Boden in
einem sogenannten Chalet, iibernachten. Kurze
Zeit spiter erschien ein Schweizer Zollbeamter,
der uns mit den gemeinsten Worten iiber-
schiittete. Er sagte zu uns, unter anderem: Ihr seid
Juden. Wir haben genug von dem Gesindel bei
uns. Wir brauchen Euch Dreckszeug nicht hier.
Auf meine Bitten hin, meine Papiere zu priifen, da

Red.

ich Journalist und politischer Fliichtling sei, der
um Asylrecht bittet, sagte der Zollbeamte: Wie es
auch sei, Sie miissen raus. Man brachte uns zum
Grenzposten, wo sich ca, 12 Soldaten befanden.
Der Zollbeamte verliess uns und forderte den
zustdndigen Caporal auf, uns am nichsten Tag
aus der Schweiz zu jagen.

Ich erkliirte nun von neuem dem Caporal meine
Situation, und dieser sagte mir, nach Priifung
meiner Papiere, dass er veranlassen wird, dass
man mich einer zustdndigen Commission vorfiih-
ren soll. Am Mittwoch, den 14. Oktober, mittags,
kam ein anderer Zollbeamter. Er liess sich auf
keine Erkldrungen ein, sondern hielt vor den ver-
sammelten Soldaten folgende Ansprache:

Weshalb Soldaten seid ihr hier; wegen diesen
Drecksjuden. Weshalb bekommen wir nur 225 gr.
Brot im Tag; wegen diesen Saujuden. Ich habe
noch nicht zu mittag gegessen, weil ich mich mit
diesem verdammten Judenzeug beschiftigen
muss. Diese Bande muss verrecken und ausgerot-
tet werden. Zu meiner Frau, die vollkommen in
Trdnen aufgeldst war, sagte er, wenn Sie nicht
gehen, dann schlage ich Threm Mann mit dem
Gewehrkolben den Kopf entzwei. Zu mir sagte er,
wenn Sie jetzt einen Schritt zuriickmachen, dann
schiess ich Sie wie einen Hund nieder.

Zwolf Schweizer Soldaten standen die Trénen

227



in den Augen. Drei Caporale und neun Soldaten
standen machtlos dabei und mussten tatenlos mit-
zuhoren, wie ein Schweizer Zollbeamter ein hilf-
loses Ehepaar in der allergefdhrlichsten Art be-
drohte.

Da ich die zwolf Schweizer Soldaten nicht
personlich kenne, sind dieselben aus dem Tages-
rapport festzustellen. Ein Caporal befand sich
darunter, der viele Jahre sich frither in Frankreich
aufgehalten hat und dessen Schwester in Cannes
mit einem Franzosen verheiratet ist. Er war am
14. Oktober zu Besuch im Grenzposten und Zeu-
ge meiner Vertreibung. Alle Soldaten waren her-
zensgut zu uns. Sie bemiihten sich in jeder nur
erdenklichen Beziehung, uns unser Leiden zu
erleichtern. Unzihlige Male wiederholten sie, wir
konnen nichts dagegen tun. Der Zollbeamte hat
zu bestimmen und wir miissen gehorchen.

Folgende Papiere hatte ich vorgelegt: Beschei-
nigung, dass ich staatenlos bin; Parteiausweis der
S.PD.; Pressekarte; Geburtsschein; Bescheini-
gung des Camp de Gurs (eine Vorstation der
Vernichtungslager — S.M.) zwecks Evakuierung
nach Deutschland (Deportation); Fliichtlingskar-
te, ausgestellt von der Préfecture du Rhone in
Lyon, Internierungsausweis des Camp de Gurs.

Ich mochte nicht versdumen, IThnen sehr ver-
chrter Genosse, noch zu erkldren, dass ich mir
vollkommen bewusst bin, dass die Schweiz ein
einzig dastehendes Opfer den Fliichtlingen ge-
geniiber bringt. Ich weiss, dass viele, viele Tau-
send vom Tode Verfolgte in Ihrem Lande zumin-
destens ein vorldufiges Asyl gefunden haben. Ich
weiss, wie gross das Verstindnis des Schweizer
Volkes gegeniiber diesen Armsten ist. Ganz ge-
wiss kann und darf man der Schweiz keinen
Vorwurf machen, wenn einige Zollbeamte eine
andere Ansicht haben, als das Gros des Schweizer
Volkes. Wenn ich trotzdem mein Einzelschicksal
nun hervorhebe und mich an Sie wende, dann tue
ich es aus dem Grund, weil ich um mein Leben
kdmpfe. Ich hatte, rein juristisch gesehen, das
Recht um Asylrecht zu bitten. Zumindestens
miisste man mich der zustdndigen Commission
vorgefiihrt haben, die iiber mein Schicksal zu
entscheiden hitte. Es kann doch einem unterge-
ordneten Beamten, der zufillig noch Antisemit
ist, nicht das Recht eingerdumt sein, selbsténdig
ein so schweres Urteil zu féllen.

Bei meiner Verweisung am 14. Oktober lief ich
auf dem Riickweg den franzdsischen Gendarmen
in die Hinde. Wieso ich und meine Frau uns
davon retten konnten, ist ein neues Kapitel, be-
stimmt aber noch tragischer als das, was mir die
wenigen Stunden vorher, in der Schweiz passiert
ist.

Ich wende mich heute an Sie, verehrter Genos-
se, mit der hoflichen aber herzlichen Bitte: Helfen
Sie uns. Retten Sie unser Leben. Geben Sie uns

228

die Moglichkeit, dass wir in Threm Lande unser
nacktes Leben erhalten kdonnen. Haben Sie bitte
Mitleid mit uns, und nehmen Sie sich unserer an.
Es ist Sache der Menschlichkeit, Erbarmen mit
uns zu haben. Ich lege mein Schicksal in Thre
Hiénde und rufe Thnen in allergrésster Verzweif-
lung zu: Um Gotteswillen retten Sie uns.

Von meiner 80jdhrigen Mutter ... hore ich seit
November 1938 (seit der sog. Reichskristallnacht
— S.M.) nichts. Mein Bruder war in Dachau,
spéter in Oranienburg, von ihm bin ich seit April
1939 ohne Nachricht. Meine Schwiegereltern
und drei ihrer Kinder kamen ... im August 1939
nach Polen. Ein Schwager, der in Paris wohnte,
kam im Juli 1942 nach Drancy, spéter zur Depor-
tation nach Polen. Ich lasse alle seit Jahren durch
das internationale Rote-Kreuz ... suchen, bis jetzt
ohne Erfolg. Meine Frau und ich waren monate-
lang in Frankreich interniert. Wir halten uns ille-
gal hier auf.

Mit dem Ausdruck meines besten Dankes und
der Versicherung meiner allergrossten Hochach-
tung bin ich

Ihr Genosse
Max Feingold'

Aus Opfern werden Titer

Als Nationalrat Graber diesen Brief aus
Vichy-Frankreich in den Hinden hielt,
wusste er, dass der Absender in grosster
Gefahr war. Graber hatte als einer der er-
sten in seiner Zeitung La Sentinelle die
Deportationen in Frankreich geschildert,
mit so deutlichen Worten, dass ihn die Zen-
surstelle riigte. Er gehérte auch zu den er-
sten und scharfsten Kritikern der un-
menschlichen Schweizer Asylpolitik.

Er legte dem zustidndigen Bundesrat
Feingolds Brief vor. Dieser veranlasste
eine Untersuchung der Angelegenheit. Mit
der Enquete betraute man Korporal Buchli;
er war Vorgesetzter der Grenzbeamten, die
das Ehepaar Feingold abgewiesen hatten.
Buchli befragte die beiden Grenzwichter,
sie hiessen Roniger und Freymond, sowie
einige der beteiligten Soldaten.

Die Untersuchung war eine Farce, wich-
tige Zeugen, die zugunsten Feingolds hét-
ten aussagen konnen, wurden nicht befragt,
die Anschuldigungen des Briefschreibers
gar nicht tiberpriift, seine Aussagen igno-
riert oder verdreht. So wundert nicht, dass
Buchlis Schlussbericht alle Klagen des
Abgewiesenen als haltlos zuriickweist. Die



Grenzwichter hétten sich korrekt verhalten
und ihre «Entscheide stimmten vollkom-
men mit den bestehenden Vorschriften
tiberein».

Mit seiner Meinung iiber den Brief-
schreiber hilt Buchli nicht hinter dem
Berg:

«Es 1st bedauerlich, dass — nach all dem, was
die Schweiz fiir die Fliichtlinge getan hat und
noch tut—ein Dr. Phil. Max Feingold es wagt, sich
so weit gehen zu lassen, einen Grenzwichter
anzuklagen, der nur seine Aufgabe erfiillt, eine
Aufgabe, die eine der hértesten und unangenehm-
sten ist, die die Wichter je ausfiihren mussten. Es
ist klar, dass die Soldaten, die erstmals bei einer
Riickweisung mithalfen, bewegt und aufgewiihlt
waren. Im tibrigen versteht es der grosse Teil der
Fliichtlinge sehr geschickt, an die menschlichen
Gefiihle unserer Ménner zu riihren. Und wenn
unsere Wichter ihre Aufgabe erfiillen, obwohl ihr
Herz anders spricht, ist ihr Verdienst um so gros-
ser. Die Fliichtlinge versuchen unsere Leute mit
allen Mitteln, mit schonen Worten, Tridnen, Ver-
sprechen, Drohungen und sogar mit Geld zu be-
einflussen. Es gibt also kein Versagen, das unse-
ren Grenzern angelastet werden konnte. Diese
Angelegenheit enthiillt nur den wahren Charakter
und die vollig erbdrmliche Mentalitédt des Herrn
Feingold.»*

Das Korpskommando in Lausanne dop-
pelt nach:

«Erbost dariiber, dass er bei uns keine Zuflucht
fand, wusste der Dr. Feingold nichts besseres, als
bei einer Schweizer Personlichkeit zu intervenie-
ren, um unseren Untergebenen zu schaden. Diese
Handlungsweise ist diejenige einer gemeinen und
niedertrdchtigen Existenz. Zum Schluss miissen
wir hervorheben, dass die Grenzwéchter Roniger
und Freymond gute, gewissenhafte und ergebene
Elemente sind .»?

Aus Opfern sind Téter und aus Tétern
Opfer geworden.

Uber die Gefahr, die den abgewiesenen
Feingolds drohte, verlor man nicht ein ein-
ziges Wort. Uber ihr spéteres Schicksal ist
heute trotz intensiver Nachforschung
nichts bekannt.

Diese Geschichte gehort zu den wenigen
Abweisungen, die gut dokumentiert sind;
sie ist davon sogar eine der eindriicklich-
sten. Ich habe sie bereits andernorts aus-
fiihrlicher dargestellt* und komme nur des-
halb auf sie zuriick, weil sie zentrale

Aspekte der aktuellen Debatte zu beleuch-
ten vermag. Sie zeigt drastisch, wie unter-
schiedlich die Wahrnehmungen waren, ab-
hingig von Positionen und Perspektiven.
Diese Unterschiede bestimmten damaliges
Handeln, sie bestimmen aber auch die spé-
teren und heutigen Bilder von jenen Ereig-
nissen. Ich werde diesen Fragen nachge-
hen, indem ich unterscheide zwischen den-
jenigen Bildern, die sich die Téter machten,
denjenigen der Opfer und denjenigen der
Zuschauer.

Téter: ihre damalige Wahrnehmung,
ihre Erinnerung

Ich habe mit vielen Minnern gespro-
chen, die direkt oder indirekt an Abweisun-
gen beteiligt waren. Sie allein — und nicht
etwa alle Aktivdienstler — meine ich, wenn
ich von Tatern rede. Im iibrigen sind es
keine Monster, sondern gewohnliche Men-
schen, nicht wenige waren mir sympa-
thisch, viele ihrer Erinnerungen machten
mir Eindruck, auch mein Vater hitte einer
von ihnen sein konnen.

Fliichtlinge als Objekte einer professionel-
len Gegenwelt

Die Untersuchungsakten gestatten, so
tendenzios sie produziert worden sind,
doch einige Schliisse iiber die an der Ab-
weisung der Feingolds beteiligten Grenz-
wichter und Soldaten. Fiir die beiden
Grenzwdchter waren jene Fliichtlinge zu-
erst einmal Objekte ihrer professionellen
Arbeit. Sie hatten auf die Zufluchtsuchen-
den die Weisungen anzuwenden, nichts an-
deres. Nichts anderes, behaupteten sie, hit-
ten sie auch getan. So wurden die Fliicht-
linge gar nie zu Menschen, mit denen man
Mitleid haben musste. Sie blieben ausser-
halb der Welt, in der man moralische Ver-
pflichtungen fiir andere hatte. Es schien
weder moralisch verwerflich noch unge-
recht, ihrem Leiden gegeniiber gleichgiiltig
zu sein und ihnen die Nothilfe zu verwei-
gern. Dazu kommen nach Max Feingolds
Aussage noch iible antisemitische Be-
schimpfungen.

Die Grenzwichter bewegten sich in ei-

229



ner professionellen Gegenwelt. Hier waren
die «normalen» menschlichen Regungen
und moralischen Gebote, die sonst in der
Gesellschaft angesichts der Not eines ande-
ren galten, ausser Kraft. Zu dieser Gegen-
welt gehorten auch die Soldaten, auch sie
waren an der Grenze Teil des Abwehrdis-
positivs gegeniiber den Fliichtlingen. Ohne
sie hitten die Behérden unmoglich Zehn-
tausende an den Grenzen abfangen und
zuriickstellen konnen.

Feingold beschreibt die Soldaten vom
Col de Balme als «herzensgute», mitlei-
dige Menschen, die sich am liebsten der
Ausschaffung durch die Grenzwichter wi-
dersetzt hiitten. Als Milizpersonen brachten
sie die Moralvorstellungen aus dem zivilen
Alltag mit sich, aber als Militars unterzo-
gen sie sich Normen, die dazu im Wider-
spruch standen. In der anschliessenden
Untersuchung getraute sich keiner mehr,
Kritik zu dussern. Die Grenzwichter, ga-
ben sie zu Protokoll, seien zwar hart gewe-
sen, aber korrekt.

Wihrend die Position der Soldaten ange-
sichts der Fliichtlinge noch zwiespiltig ist,
schlagen sich die Vorgesetzten der Grenz-
wichter eindeutig auf deren Seite. Bei ih-
nen herrscht nur noch Einfiihlung fiir die
schwierige Arbeit der Grenzwichter, Max
Feingold hingegen ist ein boswilliger Que-
rulant, sein Schicksal und dasjenige seiner
Frau sind gar kein Thema. Thema ist nur
die korrekte Anwendung der Vorschriften.

Bei der Durchsicht der Untersuchungs-
akten frappiert, wie sich die Wahrnehmun-
gen der einzelnen Beteiligten dhneln. Wer
zur gleichen Gruppe gehort, sieht die Welt
gleich. Wer die Welt gleich sieht, gehort zur
Gruppe. Unsere Sichtweise, meint der So-
ziologe Karl Mannheim, ist geprigt durch
die hinter uns stehende Gruppe: «Hinein-
wachsen in eine Gruppe bedeutet nicht nur,
jene Wertungen vollziehen, die diese Grup-
pe charakterisieren, sondern die Dinge in
jenem <Aspekt>, die Begriffe in jener Be-
deutungsnuance, die seelisch-geistigen
Gehalte in jener Gestalt erfassen, in der sie
fiir die Gruppe préisent sind.»’

Dieser Mechanismus giltnicht nur fiir die
Gegenwart, sondern auch fiir die Vergan-

230

genheit: Die Gruppe beeinflusst nicht allein
die individuelle Wahrnehmung neuer und
gegenwirtiger Ereignisse, sie beeinflusst
auch die individuelle Erinnerung. Es war
Maurice Halbwachs, der dies in seiner
Theorie des kollektiven Geddchtnisses be-
schrieben hat. Das Individuum vergewis-
sert sich mit seiner Erinnerung, dass es zu
einer bestimmten Gruppe gehort. Die Grup-
pe vergewissert sich mit den gemeinsamen
Vergangenheitsbildern ihrer Zusammenge-
horigkeit. Individuelle Erinnerungen sind
Teil eines kollektiven Gedéichtnisses.

Aufgesplitterte Verantwortung

Wahrnehmung und Erinnerung eines In-
dividuums sind aber nicht bloss bestimmt
durch die Gruppenzugehorigkeit, sondern
auch durch dussere Begebenheiten. Beiden
Minnern, die das Ehepaar Feingold abwei-
sen, ist entscheidend, dass sie nur Radchen
in einem grosseren und uniiberschaubaren
Getriebe sind. Sie verrichten nur einen eng
begrenzten Arbeitsschritt, fiir die Folgen
ihrer Handlung libernehmen sie keine Ver-
antwortung. Die beiden Grenzwichter be-
rufen sich auf ithre Weisung und fiihren sie
aus. Die Soldaten sind ihre Gehilfen und
haben noch weniger eigene Kompetenzen.
Die Beamten in der Eidgendssischen Poli-
zeiabteilung hingegen, die ihre Weisungen
in den Berner Biiros ausgearbeitet haben,
miissen diese nicht umsetzen. Hiufig wa-
ren bei verweigerten Einreisen noch zu-
sitzliche Stellen beteiligt: Fremdenpolizi-
sten, die Einreisegesuche von Verfolgten
ablehnten, militirische Territorialkom-
mandanten, die iiber Aufnahme oder Riick-
weisung entschieden, oder Kantonspolizi-
sten, die verhaftete Fliichtlinge iiber die
Grenze stellten.

Betrachtet man allein den Schweizer
Ausschnitt einer Fluchtgeschichte, splittert
sich die Verantwortung in viele Einzel-
schritte auf. Sie mochten jedem einzelnen
Beamten, der an einer Abweisung mithalf,
als bedeutungslos erscheinen. Dazu kommt
noch, dass die Schweizer fiir die Verfolgun-
gen, die der Ankunft eines Fliichtlings an
der Grenze vorausgingen, keine Verant-
wortung trugen. Am Vernichtungsprozess



nachher waren sie auch nicht beteiligt. Und
die meisten hitten weder das eine noch das
andere gebilligt.

So zerfillt der ganze Prozess, der die
Juden von ihrem Wohnort zum Ort ihrer
Ermordung fiihrt, in viele Einzelhandlun-
gen. Einen Teil davon verantworteten auch
Schweizer. Aber es waren nur kleine
Schritte, wer an ihnen beteiligt war, konnte
sich vor der Ubernahme von Verantwor-
tung driicken und sich gegen Schuldgefiihle
immunisieren: Der Prozess als Gesamtes,
die Ermordung der Juden, hatte mit einem
selbst nichts zu tun.

Diese damalige Wahrnehmung, die das
Verbrechen an den Juden und die eigene
Beteiligung daran verschwinden ldsst, wi-
derspiegelt sich in den spiteren und heuti-
gen Erinnerungen. Von den vielen Grenz-
. wichtern, mit denen ich gesprochen habe,
hat keiner eine individuelle Verantwortung
thematisiert, alle beriefen sich auf ihr kor-
rektes Verhalten, auf ihre Weisungen, auf
ihre Gehorsamspflicht.

Auch in den zahlreichen autobiographi-
schen Erzdhlungen der Aktivdienstler ist
die Riickweisung von Juden selten ein The-
ma, vor allem nicht eine eigene Beteili-
gung. Da standen Hunderttausende Wo-
chen, Monate und Jahre an der Grenze;
zum grossten Teil bereit, unter Einsatz des
Lebens die eigene Gesellschaft gegen alles
«Unschweizerische», wie man ihnen einre-
dete, zu verteidigen. Da mussten Tausende
dieser Soldaten die unmenschlichen Riick-
weisungen miterleben, waren teilweise
darin verwickelt und beteiligt. Gab es da
keine Emporung, keine Gewissensbisse,
keine Gefiihle von Missbrauch und Verrat?
Wo blieben diese Erfahrungen, wo die Er-
innerungen, wo die Erzahlungen? War aus-
ser Polizeichef Rothmund denn keiner da-
bei gewesen?

Es ist nicht allein die Arbeitsteilung, die
diese dunklen Flecken in der Erinnerung in
nichts auflost. Das Vergessen ist zusitzlich
— so paradox es tont — eine Folge der Erin-
nerung: Personen, um deren Beteiligung
an Abweisungen ich weiss, erzéhlen stun-
denlang, mit Eifer und Lust, ihre Erinne-
rungen an kleine Abenteuer im Dienst, an

alltagliche Sorgen und Néte. Ich bekam
zuweilen den Eindruck, solche Erinne-
rungsbilder schoben sich vor andere Sze-
nen, die weit unangenehmer sind, zum Bei-
spiel vor solche der eigenen Verstrickung
in eine unmoralische Abweisungspraxis.
Dadurch wird die Erinnerung an das Unan-
genehme verdeckt, verstellt und umgedeu-
tet. Sigmund Freud spricht von Deckerin-
nerungen. Erinnerung hilft dem Vergessen;
es 1st nicht sein Gegenteil, sondern die an-
dere Seite der gleichen Medaille, die an-
dere Hilfte der gleichen Téatigkeit.

Politik der Normalitat und der Liicken

Bei den Tétern gibt es einen zusitzlichen
Prozess, der Ahnlichkeiten mit Deckerin-
nerung hat und ebenfalls dazu dient, die
eigene Verstricktheit in eine unmoralische
Praxis auszublenden.Ich nenne diesen Pro-
zess die Politik der Normalitit und der Liik-
ken. Sie wurde bereits damals praktiziert
und in der Nachkriegszeit fortgesetzt. Da-
fiir ist der Fall Feingold ein gutes Beispiel.

In der Untersuchung, die der Offizier
Buchli durchfiihrte, frappieren zuerst ein-
mal die Unterlassungen: Ein Fliichtlings-
paar war Zeuge des Vorfalls gewesen, es
war in der Schweiz aufgenommen worden
und hitte also befragt werden konnen.
Buchli hat das unterlassen. Ein Korporal
hatte die Anschuldigungen Feingolds be-
statigt. Der Untersuchungsoffizier hat es
unterlassen, ihn dazu zu befragen. Feingold
machte den Vorwurf, er sei antisemitisch
beschimpft worden. Der Untersuchungs-
offizier unterliess es, Worter wie «Antise-
mitismus» oder «antisemitisch» auch nur
in den Mund zu nehmen, natiirlich fand er
auch keine entsprechenden Verfehlungen.
Die ganze Untersuchung lief darauf hinaus,
mittels Unterlassungen zu beweisen, dass
alles ganz normal und korrekt vor sich ge-
gangen war.

Die Feingolds wurden vor ihrer Abwei-
sung mit keinem Wort nach ihrer tatséchli-
chen Gefdhrdung befragt. Es reichte, sie
mit der Begriindung zu verjagen, sie ent-
sprachen nicht der Definition eines politi-
schen Fliichtlings.Das war eine Definition,
bei der die Asylsuchenden glaubhaft ma-

231



chen mussten, dass sie aufgrund ihrer poli-
tischen Aktivitdt verfolgt wurden. Be-
kanntlich — und bekannt war es schon da-
mals — wurden die Juden aber nicht wegen
irgendwelcher Taten verfolgt, sondern al-
lein deshalb, weil sie Juden waren. Die
Schweizer hielten fest an einem Begriff der
Vergangenheit, um die katastrophale Ab-
normalitit der Gegenwart und deren Kon-
sequenzen fiir eigenes Handeln zu ignorie-
ren.

Sie hielten auch fest an einem seit Jahr-
zehnten gesellschaftsfihig gewordenen,
Normalitidt gewordenen Kampf gegen die
«Uberfremdung» und «Verjudung». Dies
war ein entscheidender Faktor, weshalb sie
ausgerechnet die am meisten bedrohte
Gruppe von Verfolgten vom Asyl ausnah-
men. Dies war im Kern eine antisemitische
Praxis, sollte aber doch nicht als solche
erscheinen. Deshalb begriindeten die Be-
horden ihre Praxis mit dem angeblichen
Gegenteil: Die Aussperrung der Juden die-
ne der Vermeidung von Antisemitismus.
Deshalb ignorierte Buchli in seiner Unter-
suchung auch Feingolds Vorwurf, die
Grenzer hitten sich antisemitisch verhal-
ten. Die Grenzwichter wiesen zwar die
Feingolds zuriick, weil sie Juden waren.
Aber dies war korrekt, es entsprach nur den
Vorschriften, mit Antisemitismus hatte dies
— wollte man indirekt zu verstehen geben
oder selber glauben — nichts zu tun.

Die Politik der Normalitét und der Liik-
ken forderte nicht nur wihrend der Kriegs-
zeit ihre Opfer. In der Nachkriegszeit er-
laubte es diese Haltung, die eigene Téter-
schaft zu verdecken. Routinemdssig — und
hochstwahrscheinlich nicht nur routine-
maissig — wurden Akten vernichtet, in der
Grenzwache, 1im Militér, in der Eidgendssi-
schen Polizeiabteilung. Deshalb kennen
wir heute nur sehr wenige Namen von Ab-
gewiesenen; auch ihre genaue Anzahl wer-
den wir nie erfahren. Wenn es im Fall der
Feingolds nicht zur Intervention Grabers
gekommen wire, hitten wir von ihrer Ab-
weisung kaum eine Spur. Denn ihr Dossier
wire nicht in einem besonderen Aktenbe-
stand abgelegt worden, so dass es spiter
vor der Vernichtung bewahrt blieb.

232

Diese Politik der Normalitét war im iibri-
gen auch in der Wirtschaft besonders be-
quem und profitabel. Verwiesen sei nur auf
die bekannte Tatsache, dass Banken —unter
Berufung auf das Obligationenrecht — nach
zehn Jahren ihre Akten vernichten konnten.
Fiir Opfer der Vernichtungsprozesse oder
fiir deren Nachfolger ist es nicht zuletzt
deshalb schier aussichtslos, ihre Anspriiche
einzufordern.

Nach Jean-Francois Lyotard bedeutet
«Opfer sein ..., nicht nachweisen zu kon-
nen, dass man ein Unrecht erlitten hat. Ein
Kldger ist jemand, der geschéddigt wurde
und iiber Mittel verfiigt, es zu beweisen. Er
wird zum Opfer, wenn er diese Mittel ein-
biisst. Er biisst sie ein, wenn sich etwa der
Urheber des Schadens unmittelbar oder
mittelbar als dessen Richter erweist. Dieser
Richter besitzt die Machtbefugnis, seine
Zeugenaussage als falsch zuriickzuweisen,
oder die Moglichkeit, ihre offentliche
Kundgabe zu verhindern. Aber dies ist nur
ein Sonderfall. Im allgemeinen wird der
Klager zum Opfer, wenn jedwede Darstel-
lung des Unrechts, das er erlitten zu haben
behauptet, unmoglich wird.»¢

Man mochte meinen, Lyotard spreche
von den Schweizer Banken. Das Thema
hier sind nicht die Banken, sondern die
Asylpolitik. Im Bundesarchiv wire es
heute fiir iiberlebende Fliichtlinge kaum
ein Problem, ihre Akten einzusehen, wenn
sie etwas iiber ihre Abweisung erfahren
mochten: Nur gibt es dort — im Gegensatz
zum Staatsarchiv Genf, das heute den weit-
aus grossten noch erhaltenen Bestand an
diesbeziiglichen Akten hat — kaum Doku-
mente einzelner Abweisungen. Nach der
Wochen-Zeitung soll ausgerechnet die
Genfer Staatsarchivarin gegeniiber FEin-
sichtsgesuchen von Fliichtlingen Vorbe-
halte machen, explizit mit der Begriin-
dung, «es konnte Entschadigungsforderun-
gen geben»’. Betreibt sie — vorschrifts-
widrig, denn die Betroffenen haben ein
Recht, ithre Dossiers einzusehen — weiter-
hin eine Politik der Normalitit, mit der zum
einen die Titerschaft ausgeblendet, zum
anderen der Opferstatus der Opfer verlin-
gert werden?



Opfer: ihre damalige Wahrnehmung,
ihre Erinnerung

Aus Feingolds Brief spricht nackte
Angst, schiere Verzweiflung, letzte Hoft-
nung. Er hatte an der Schweizer Grenze die
Erfahrung absoluter Macht- und Rechtlo-
sigkeit gemacht. Zwei Grenzwichter konn-
ten iiber sein Schicksal entscheiden, indem
sie nach eigenem Ermessen eine Vorschrift
interpretierten. Seine Rechtlosigkeit fand
ihr Echo und ihre Bestitigung in der Art,
wie seine anschliessende Klage untersucht
wurde. Man verdrehte oder iiberging seine
Aussagen, ignorierte seine tatséchliche Ge-
fahrdung und befragte die Zeugen nicht, die
zu seinen Gunsten hitten aussagen konnen.
Es war fiir Feingold unmdglich, zu begrei-
fen, dass Todgeweihte wie er derart von
einem Staat abgefertigt werden konnten,
der doch einen demokratischen und huma-
nitdren Ruf hatte. Es gab fiir ithn nur eine
mogliche Erkldrung, mit der er die Diskre-
panz zwischen Bild und Erfahrung iiber-
briicken und seine Hoffnung auf eine doch
noch mogliche Aufnahme bewahren konn-
te: Die Beamten, die ihn verjagt hatten,
taten dies aus purer Willkiir und aus Antise-
mitismus. Er sah sich als Opfer antisemiti-
scher Individuen, nicht als Opfer weit um-
fassenderer Prozesse und Strukturen. Aus
personlichem Antisemitismus hétten die
beiden Grenzwichter ihm das Recht ver-
wehrt, vor der zustidndigen Kommission
um Asyl zu bitten.

Wie hitte er auch erkennen, geschweige
denn begreifen konnen, dass es in der
Schweiz damals iiberhaupt kein Recht auf
Asyl und auch keine die Asylgesuche be-
handelnde Kommission gab, so dass Asyl-
suchende fast jeder Willkiir ausgeliefert
waren? Oder wie sollte er begreifen, dass
nicht nur einzelne Beamte, sondern eine
ganze Politik antisemitisch war, und dass
es die Beamten weisungsgemdss gar nicht
interessieren musste, ob rassische Verfol-
gungen mogliche Asylgriinde waren?

Falls die Feingolds iiberlebt haben (die
Chancen waren gering), hielten sie im
Riickblick vermutlich am Antisemitismus
als entscheidendem Erklarungsfaktor fest,

um ihre schreckliche Erfahrung einzuord-
nen. Vielleicht beharrten sie immer noch —
wie im Brief — auf einer antisemitischen
Motivation der einzelnen Téter. Fiir die
Feingolds diirfte es — wie fiir die meisten
Opfer — unertriglich gewesen sein, ihre
personliche Verfolgung und das millionen-
fache Morden einfach anonymen Prozes-
sen ohne antisemitische Téter zuzuschrei-
ben. Zu ungeheuerlich waren diese Erfah-
rungen, als dass sie diese einfach als Folge
von Fahrlissigkeit, Blindheit, Folgsamkeit
und Gedankenlosigkeit der Tatbeteiligten
begreifen konnten. Allerdings verzichteten
die Feingolds jetzt vermutlich auf die An-
nahme, es sei da nur um den Antisemitis-
mus einiger weniger gegangen, und spré-
chen eher vom Antisemitismus einer gan-
zen Gesellschatft. )

Unter Juden, zumal unter Uberlebenden
der Shoah, ist diese Erklarung, die sich auf
den Antisemitismus konzentriert, verbrei-
tet. In der Tat kommt diese Interpretation
ihrer personlichen Erfahrung am niichsten.
Sind sie nicht ausschliesslich deshalb ver-
folgt worden, weil sie Juden waren? Sind
sie nicht ausschliesslich deshalb an der
Schweizer Grenze abgewiesen worden,
weil sie Juden waren? Hatte nicht Polizei-
chef Rothmund in dem Brief an den Bun-
desrat, in dem er die Grenzschliessung von
1942 vorschlug, gefragt: «Riickweisung
nur der Juden? Dies dréngt sich fast auf»8?

Damals war zusammen mit den Fein-
golds noch ein anderes Paar an die Grenze
gekommen. Diese zwei wurden, im Gegen-
satz zu jenen, nach heftigen Diskussionen
schliesslich aufgenommen, weil hier die
Frau ihre Schwangerschaft mit einem Arzt-
zeugnis belegen konnte. Diese Frau lebt
noch. Ich habe sie gefunden und wollte sie
liber jene Episode befragen. Aber sie deute-
te miide antisemitische Erfahrungen an und
wollte jene alte Geschichte lieber ruhen
lassen. Eine verbreitete Haltung; viele der
Uberlebenden wollten spéiter zu ihren Er-
fahrungen lieber schweigen. Bei den KZ-
Uberlebenden ist dies in ganz besonderem
Ausmass eine verstindliche Reaktion. Zu
traumatisch sind ihre Erfahrungen, als dass
sie diese je vollstindig verarbeiten konn-

233



ten. Sie bleiben an ihre Erfahrungen ein
Leben lang psychisch gefesselt, eine terro-
ristische Prasenz der Vergangenheit in der
Gegenwart. Diese Erfahrung zu beschwei-
gen und sich abzukapseln kann zur einzig
moglichen Strategie werden, um in der
Gegenwart einigermassen stabil zu leben.

Das Schweigen der Toten, das Verstum-
men der Uberlebenden, das Fehlen von
Abweisungsakten oder deren spitere Ver-
nichtung waren bequem fiir eine Gesell-
schaft, die ihre antisemitischen Aspekte
lieber tabuisierte.

Zuschauer: ihre damalige
Wahrnehmung, ihre Erinnerung

Die Feingolds wurden auf einer Walliser
Passhohe, abgelegen von der Zivilisation,
abgewiesen. Normalerweise verjagten die
Behorden die Fliichtlinge absichtlich so,
dass die Bevolkerung dies nicht mitbekam.
Die Bevolkerung war zwar durch Zeitun-
gen liber die allgemeinen Massnahmen in-
formiert, diese aber blieben abstrakt, aus-
serhalb ihrer alltidglichen Erfahrung.

Ihr Alltag war denn auch durch ganz
anderes gepriagt. Durch materielle Note,
die Rationierung der Lebensmittel, die
Angst vor der Inflation, die Anbauschlacht,
die Mobilmachung, die Unsicherheit ange-
sichts des Krieges. Heute fiihlen sich sehr
viele dieser Generation durch die aktuellen
Diskussionen verletzt. Sie glauben, ihre
Leistungen und Entbehrungen wiirden
ignoriert, ihr Widerstandswille gegen die
nazistische Gefahr angezweifelt, ihre Erin-
nerungen verhohnt. Die erbitterten und
wiitenden Gegenreaktionen, so als wiirde
einer ganzen Generation ihr Selbstbild und
Lebenswerk zerstort, sind bekannt. Sie be-
ruhen — soweit sie die seri0sen Beitréige
betreffen — auf einem Missverstindnis. Es
geht weder darum, einfach all ihre Er-
fahrungen zu bestreiten, noch darum, ihre
Erinnerungen allesamt in den «Miilleimer
der Geschichte» zu werfen.

Die Heftigkeit der heutigen Auseinan-
dersetzungen, die Art der Argumentationen
und Reaktionen, die Muster der hartnicki-
gen Missverstindnisse, die Weise, wie man

234

rechthaberisch auf scheinbar unvereinba-
ren Positionen besteht und gegensitzliche
Geschichten erzihlt—all dies ist nicht bloss
Ausdruck einer tief verunsicherten Gesell-
schaft (das ist es natiirlich auch und in
hochstem Masse), es ist auch eine Spatfol-
ge jener Ereignisse selber. Wenn wir be-
greifen, was heute passiert, begreifen wir
vielleicht besser, was damals passierte.
Analysiert man die heutigen Debatten, stel-
len sich Fragen zu zwei Komplexen:

Wie konnte es — erstens —damals gesche-
hen, dass an der Grenze einer sich als de-
mokratisch verstehenden Gesellschaft Tau-
sende von Zufluchtsuchenden aufgrund ei-
ner rassistischen Fliichtlingsdefinition zu-
riickgewiesen wurden? Was bedeutet es,
dass die alltdgliche Wahrnehmung der Be-
volkerung gleichzeitig von ganz anderen
Dingen geprigt war? Gibt es einen noch zu
untersuchenden Zusammenhang zwischen
jener unmenschlichen Abweisungspraxis
und dieser trivialen Alltagswahrnehmung?
War etwa gerade diese alltigliche Blindheit
gegeniiber den Ereignissen an und jenseits
der Grenze eine Vorbedingung dafiir, dass
jene Praxis durchgefiihrt werden konnte?

Wie soll man — zweitens — erklaren, dass
die bisherigen Erzdhlungen von der Kriegs-
zelt einseitig von Bildern jener Alltagsrea-
litdt gepragt waren sowie von itberhohten
Erinnerungen an das Réduit oder die An-
bauschlacht? Wieso bildeten hingegen die
antisemitische Politik und die Verstrickung
mit den welthistorischen Ereignissen in
diesen Erinnerungen weitgehend Leerstel-
len? Muss man schliesslich auch hier von
Deckerinnerungen sprechen, von Erinne-
rungen, die das Vergessen ermoglichten?
Konnte man mit der Erinnerung an den
tatsdchlichen Widerstandsgeist der Aktiv-
dienstgeneration verdecken, dass die offi-
zielle Schweiz —bezogen auf den Antisemi-
tismus — von diesem Widerstandsgeist we-
nig besass? Traf zudem eine Blindheit ge-
geniiber einer antisemitischen Fliichtlings-
politik zusammen mit einem verbreiteten
Antisemitismus, den man seit Jahrzehnten
in aller Selbstverstindlichkeit ignorierte
(oder akzeptierte), so dass sich beide Blind-
heiten aufs bequemste ergdnzten?



Fazit: unterschiedliche Gruppen,
unterschiedliche Erinnerungen, unter-
schiedliche Geschichten

Ich lasse die Fragen hier offen und ver-
suche ein vorldufiges Fazit, bei dem ich mit
unvermeidlicher Verkiirzung die Sichtwei-
se der Schweizer Gesellschaft mit der Sicht-
weise der jildischen Opfer vergleiche. Die
Positionen dieser beiden Gruppen waren
bereits damals in vielem vollig entgegenge-
setzt.Das fiihrte zu unterschiedlichen Wahr-
nehmungen, die das Handeln bestimmten.
Es fiihrte schliesslich zu entgegengesetzten
Bildern in den kollektiven Erinnerungen
und in der Geschichtsschreibung.

Der «Sonderfall» als Hilfte der Wahrheit

Die Schweizer Beschreibungen waren
bis vor kurzem geprigt von den Alltagser-
fahrungen einer arbeitsteiligen Gesell-
schaft. In dieser engen Perspektive — ich
wiirde sie Mikroperspektive nennen — blie-
ben die welthistorischen Ereignisse zwar
standig prédsent, aber mehr als abstrakte
Bedrohung denn als konkrete Realitét. Die
Schweiz war eine Insel, von totalitidren
Michten umringt. Was ausserhalb passier-
te, war fiir sie zwar eine enorme Bedrohung,
aber man hatte an jenen Ereignissen keinen
eigenen Anteil. Die Schweiz, der verschon-
te, auch moralisch verschonte Sonderfall.

In vielem eine zutreffende Wahrneh-
mung, aber doch nur die Hilfte der Wahr-
heit. Sie verdeckte die enge wirtschaftliche
Zusammenarbeit mit Deutschland, die
schon lange vor dem Krieg bestand und
sich in diesem — teilweise gezwungener-
massen, teilweise aus Profitgier — noch ver-
stirkte. Sie verdeckte — bezogen auf die
Asylpolitik — deren antisemitische Seite
und deren aktive Verstrickung in die soge-
nannte Endlosung . Sie verdeckte —und dies
ist das zugrunde liegende Problem —, dass
die Schweizer Geschichte eben nur als 7eil
eines iibernationalen Zusammenhangs zu
verstehen ist.

Die Erzihlung vom Sonderfall ignoriert
namlich drei historische Tatsachen, die fiir
die Schweiz nicht weniger gelten als fiir alle
anderen westlichen Gesellschaften: ihre

langwidhrende und sie wesentlich bestim-
mende internationale Verflechtung, ihre
Eingebundenheit in die Weltgeschichte
und ihre aktive Verstrickung in Auschwitz.
Diese Verstrickung in Auschwitz ist kein
speziell schweizerisches Problem, es ist
das Problem der ganzen europiischen Zivi-
lisation. Speziell fiir die Schweiz ist nur,
dass einerseits ihre besondere geographi-
sche und politische Lage, umringt als freier
Staat von den Achsenmichten, ein beson-
deres Ausmass an Verstrickung sowohl er-
zwang wie aus hemmungsloser Profitgier
ermoglichte und dass andererseits ihr Son-
derfall-Mythos diese Verstrickung beson-
ders gut verdeckte.

Der verbreitete und bequeme Irrtum be-
steht in der Annahme, Auschwitz sei eine
Geschichte, die nur die Deutschen und ihre
Opfer etwas angehe. Aber Auschwitz ist
kein Ereignis, das sich allein aus der deut-
schen Geschichte erklédren lasst. Auschwitz
fand im Herzen der europdischen Zivilisa-
tion statt und konnte sich nur unter den
Bedingungen dieser Zivilisation entfalten.
Auschwitz war eine Barbarei, die sich aller
Errungenschaften, aller Techniken, aller
Strukturen der modernen Industriegesell-
schaften bediente. Das gilt nicht nur fiir das
fabrikmaissige und biirokratische Morden,
es gilt nicht weniger fiir die Welt der Wirt-
schaft und der Finanzen, die Mechanismen
skrupelloser Profitgier eingeschlossen.

Diese modernen Strukturen kdnnen
Auschwitz nicht erklidren, aber sie waren
dafiir notwendige und weidlich ausgeniitz-
te Voraussetzungen. Voraussetzungen, die
nicht an der deutschen Reichsgrenze auf-
horten. Wie soll man sich da wundern, dass
man in der ganzen europdischen Zivilisa-
tion lange verheimlichte Ausldufer der
nazistischen Barbarei entdecken kann?
Wundern kann man sich hochstens iiber
den zumeist sehr spiten Zeitpunkt, an dem
die Offentlichkeit dies entdeckt.

Diese verengte, den grosseren Zusam-
menhang ignorierende Sicht bestimmte
auch das Bild der Schweizer Asylpraxis.
Man beschrieb zwar ihre unschone Seite,
aber man machte weder ihre spezifisch
antisemitische Auspriagung zum zentralen

233



Thema noch ihre tatsidchlichen Folgen fiir
die Abgewiesenen noch die Verstrickung in
Auschwitz: Objekte der Abweisungen wa-
ren einfach Fliichtlinge, ohne néhere Grup-
penzugehorigkeit. Verschwiegen blieb,
dass diese eben Juden waren und dass sie
nicht als Fliichtlinge, sondern als Juden
abgewiesen worden waren. Mehr noch,
man ignorierte ihr tatsichliches Schicksal
und damit ihren Opferstatus. Wo es gar
keine eigentlichen Opfer gibt, gibt es auch
keine Titer und keine Schuld.
Entsprechend ignorierte die offizielle
Schweiz bis in die jiingste Gegenwart, wel-
che politischen, rechtlichen, materiellen
und moralischen Konsequenzen aus jenem
Versagen zu ziehen wiren. Infolge der glei-
chen Blindheit ignorierte man auch, dass
sich die Schweizer Ereignisse strukturell
nicht einfach vollkommen von den Ereig-
nissen im Dritten Reich abgrenzen lassen.
Es fillt jedenfalls schwer — bezogen auf
ihre Handlungen — eine deutlich andere
Qualitiat festzustellen zwischen einem
deutschen Kirchenmitarbeiter, der Taufbe-
scheinigungen ausstellt und somit indirekt
Juden diskriminiert, einer Mitarbeiterin
des deutschen Reisebiiros, die Ziige fiir
Auschwitz organisiert, einem Lokomotiv-
fiihrer, der einen Zug nach Auschwitz fiihrt,
einem_Schweizer Fremdenpolizisten, der
aus «Uberfremdungsgriinden» einem Ju-
den die Einreise verweigert, oder einem
Schweizer Grenzwichter, der vorschrifts-
gemiss Juden an der Grenze zuriickweist.

Antisemitismus erklirt nicht die Umstinde
seiner todlichen Wirkung

Die jiidischen Erzédhlungen stellen hin-
gegen die Shoah und ihre Opfer ins Zen-
trum. Die ganzen Ereignisse, auch die Ab-
weisung von Fliichtlingen an der helveti-
schen Grenze, sind nur im Hinblick auf
diese Katastrophe von universalhistori-
schem Ausmass zu verstehen. Im Gegen-
satz zur Schweizer Mikroperspektive ist
dies eine Makroperspektive, die zum vorn-
herein die Schweizer Geschichte in einen
grosseren Zusammenhang stellt. Diese
Sichtweise beharrt auf dem Faktum,dass es
eben Juden und nicht irgendwelche Men-

236

schen waren, die abgewiesen wurden. Die
vorher — bei nichtjiidischen Schweizern —
verleugnete antisemitische Stossrichtung
erhilt entscheidendes Gewicht. Sie beharrt
auch auf dem Faktum, dass sich die
Schweiz mit dieser antisemitischen Praxis
in die Geschichte der Shoah verstrickt hat.

Eine Sichtweise, die den Antisemitismus
derart ins Zentrum riickt, ist fiir die Schwei-
zer Gesellschaft ohne Zweifel ein notwen-
diges Korrektiv. Thr eigen ist allerdings
auch die Gefahr einer problematischen Ver-
kiirzung. In zugespitzter Form zeigt sich
das Problem in den gegenwirtigen Darstel-
lungen, mit denen die Massenmedien das
Thema ausschlachten. Haufig wird da eine
lineare Geschichte des Schweizer Antise-
mitismus erzdhlt, die bei den antijiidischen
Verfolgungen im Mittelalter beginnt, fort-
schreitet zu der nur sehr zogerlich zuge-
standen jlidischen Gleichberechtigung im
letzten Jahrhundert und dann ein Haupt-
kapitel schreibt iiber die antisemitische
Fliichtlingspolitik der Kriegszeit. Von der
christlichen Judenfeindschaft zum nazi-
stischen Wahn, vom Berner Kindlifresser-
brunnen zu den polnischen Vergasungs-
ofen. Das ist ein kruder Determinismus,
der jede Wahlfreiheit der Menschen aus-
schliesst; eine negative Teleologie, die
schon aus dem Anfang ein zwingend
schreckliches Ende ableitet; ein monokau-
sales Denken, das alle anderen historischen
Bedingungen ignoriert. (Es ignoriert, bezo-
gen auf den Weltkrieg, im iibrigen auch
andere Gruppen von Verfolgten oder an der
Schweizer Grenze Abgewiesenen.)

Die blosse Beobachtung, dass sich in der
Geschichte der Schweiz immer wieder For-
men von Judenfeindschaft manifestiert ha-
ben, erklirt wenig. Ebenso wenig die Be-
obachtung, dass in den Kriegsjahren und
schon Jahrzehnte friiher Antisemitismus
ein wesentlicher gesellschaftlicher Faktor
war. Statt die gesamte Fliichtlingspolitik
mit diesem einen Faktor erkldren zu wol-
len, miisste man untersuchen, unter wel-
chen Bedingungen und Umstdnden genau
ein antisemitisches Potential sich entfalten
und das entscheidende Diskriminierungs-
merkmal fiir eine Praxis mit todlichen Fol-



gen liefern konnte. Antisemitismus war
ohne Zweifel eine notwendige Bedingung
fir die Schweizer Asylpolitik, aber eine
ausreichende war er nicht.

Auschwitz in unsere Geschichte integrieren

Seit Jahrzehnten, teilweise seit jenen
Kriegsjahren selber, gab es jiidische Stim-
men, die auf die antisemitische Asylpolitik
hinwiesen oder auf die emporende Praxis
der Banken, die vergeblich wegen jiidi-
schen Guthaben angegangen wurden. Die
lingste Zeit fanden diese Stimmen kein
Gehdr. Man ignorierte sie mit einer Politik
der Normalitit, mit einer Politik, die ein-
fach weiterfahren wollte, als wiire nichts
geschehen. Man ignorierte den ungeheuren
Einbruch, der mit Auschwitz im Herzen der
europédischen Zivilisation geschehen war.
Man ignorierte, dass da etwas passiert war,
das das Verstdndnis der Moderne radikal
erschiittert und verindert hatte; ein Ereig-
nis, dem weder mit herkommlichen Begrif-
fen noch Verfahren beizukommen war.
Man ignorierte die Nihe dieser Ereignisse,
die in unseren Nachbarldndern stattge-
funden hatten wie an unserer Landesgrenze
und die ihre Fortsetzung gefunden hatten
bis ins Innerste der eigenen Gesellschaft.

Diese Politik der Normalitét ignorierte
das Unrecht, das den Juden angetan wurde,
und verldngerte den Status der Opfer als
Opfer. Diese Politik ging sehr gut zusam-
men mit einer Wahrnehmung, die sich auf
den Schweizer Alltag beschrinkte. Heute
verschiebt sich die Diskussion von den All-
tagserfahrungen zur Weltgeschichte, von
einer Wahrnehmung, die jede Titerschaft
verschwinden lidsst, zu einer Wahrneh-
mung von Schuld. Heute finden die Klagen
der Opfer erstmals wirklich Gehor.

Fiir die Opfer und ihre Nachfahren bictet
paradoxerweise gerade ihre Anerkennung
als Opfer die Hoffnung, diesen Opferstatus
endlich zu verlassen. Gebrochen wiirde
dadurch allmihlich die heimliche Herr-
schaft der Tater, die bis heute die Opfer an
ihre Vergangenheit kettet, ihre Identitét be-
stimmt und eine viertausendjihrige jiidi-
sche Geschichte auf die wenigen Jahre des

Naziterrors reduziert. Zuriickgegeben wiir-
de den Opfern dafiir die Moglichkeit zur
Versohnung, die immer nur eine Fihigkeit
der Opfer ist, um die man sie aber so lange
betriigt, wie man das ihnen angetane Un-
recht verleugnet.

Diese Verschiebung der Perspektiven ist
auch fiir Nichtjuden eine Chance. Dabei
kann es fiir sie nicht darum gehen, sich
heute mit den Opfern zu identifizieren.
Eine solche Identifikation ist nicht mog-
lich. Sie verwischte die Differenz der Posi-
tionen und wiche der spezifischen Verant-
wortung aus, die Nichtjuden haben. Dies ist
keine kollektive Verantwortung fiir die Ver-
gangenheit, erst recht keine kollektive
Schuld, es ist hingegen eine Verantwortung
fiir den Umgang mit dieser Vergangenheit.
Im wesentlichen ginge es darum, die eigene
Geschichte aus der Isolation zu befreien
und in eine ithernationale Geschichte ein-
zufiigen. Bezogen auf unser Thema, ginge
es zentral darum, Auschwitz in unsere eige-
ne Geschichte zu integrieren. Nicht, um
fremde Schuld zu iibernehmen und nicht,
um sich masslos —und noch in der Negation
gefangen im gréssenwahnsinnigen Sonder-
falldenken — selber zu bezichtigen, sondern
aus Einsicht in die eigene Beteiligung und
in grossere Zusammenhinge. Die Schweiz
wire dann kein Sonderfall mehr, dafiir ein
Teil dieser Welt.

1 Schweizerisches Bundesarchiv Bern BAR, E 6351
(F) 1,Bd. 522, 251/58.

2BAR,E 6351 (F) 1, Bd. 522, 251/58. Buchli an den
Korpskommandanten in Lausanne, Martigny, 19.12.
1942.

3 BAR,E 6351 (F) 1,Bd. 522,251/58. Ein Stellvertre-
ter des Korpskommandanten an die Direktion des Zoll-
kreises V,21.12. 1942,

4 Stefan Michler, Ein Abgrund zwischen zwei Welten.
Zwei Riickweisungen jiidischer Fliichtlinge im Jahre
1942. In: Schweizerisches Bundesarchiv (HG), Die
Schweiz und die Fliichtlinge, 1933-1945, Bern 1996,
S. 137-232.

5 Karl Mannheim, Das Problem der Generationen, in:
ders., Wissenssoziologie, hg. v. Kurt H. Wolff, Neuwied
1970, S. 546.

6 Jean-Frangois Lyotard, Der Widerstreit, Miinchen
1989, S. 25.

7 Stefan Keller, Eli Carmels verschwundene Geschich-
te, in: Wochen-Zeitung, 14. Mirz 1997,

8 Rothmund an Bundesrat von Steiger, 30.7.1942,
BAR, E 6351 (F) 1, Bd. 522, 251/58.

237



	Die Schweiz und die Rückweisung jüdischer Flüchtlinge : damalige Wahrnehmungen, spätere Bilder, zukünftige Perspektiven

