
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 6

Artikel: Sozialistisches Ethos : zur aktuellen Bedeutung des ethischen
Sozialismus

Autor: Schmid, Peter A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144045

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144045
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Peter A. Schmid

Sozialistisches Ethos
Zur aktuellen Bedeutung des ethischen Sozialismus

Im Zusammenhang mit der ideologischen Verunsicherung innerhalb der europäischen
Linken tut die Rückbesinnung auf die ideologischen Quellen des Sozialismus not. Eine
dieser Quellen ist der ethische Sozialismus, der sich auf die praktische Philosophie
Immanuel Kants, ihre Wertorientierung am Menschen, stützte und von daher die «Prinzipien»

der Arbeiterbewegung philosophisch zu begründen suchte. Dieser sog.
Neukantianismus hat in der Auseinandersetzung mit dem Marxismus innerhalb der deutschen
Sozialdemokratie, im «Revisionismusstreit», eine wichtige Rolle gespielt. Es lohnt sich,
die normativen Grundlagen und die Geschichtsphilosophie des ethischen Sozialismus auf
ihre aktuelle Bedeutung zu prüfen. Peter A. Schmid gibt uns dazu die Gelegenheit mit dem
folgenden Text, einemfür die Neuen Wege überarbeiteten und gekürzten Referat am Dies
academicus 1996 der Universität Passau. Der Autor ist Assistent am Philosophischen
Seminar der Universität Zürich und Mitglied der Redaktion der sozialdemokratischen
Theoriezeitschrift «Rote Revue». Red.

Rückbesinnung auf die Quellen

Auch acht Jahre nach dem sogenannten
«Sieg des Westens»1 oder des Kapitalismus
steht eine grundsätzliche Debatte über linke
Werte und linke Politik aus. Was linke Werte
sind und wie sich linke Politik von bürgerlicher

Politik unterscheidet, ist trotz oder
vielleicht gerade wegen der neuerlichen
Wahlerfolge linker Parteien in Europa
unklar und nicht ausdiskutiert. Es herrscht
immer noch eine Verunsicherung beim
Gebrauch der Worte «Sozialismus» oder
«sozialistisch» .Die freie, «ungefederte»
Marktwirtschaft, derAbbau des Sozialstaates und
die Rückkehr der Konzepte des Nationalstaates

und des Partikularismus feiern
Urständ. Die Linke kann dem nicht viel
entgegenhalten und beschränkt sich darauf,
den Status quo möglichst zu bewahren.

In dieser Situation scheint mir eine
Rückbesinnung auf eine der wichtigen
ideologischen Quellen des westeuropäischen

Sozialismus angebracht, nämlich auf
den ethischen Sozialismus. Dabei geht es
nicht darum, dieses historische Konzept

166

neu zu beleben. Die Reflexion auf die ethische

Begründung des Sozialismus kann
jedoch den Blick erneut schärfen für die
Probleme der Marginalisierten und Unterprivilegierten,

die in unserer Gesellschaft mehr
und mehr an den Rand gedrückt werden
und keine eigene Sprache - es sei denn als
Protestwähler - besitzen.

Ich will hier vor allem auf zwei
Kernpunkte des ethischen Sozialismus
eingehen: einerseits auf seine Wertorientierung

am Menschen und andererseits auf
die Frage nach dem Ethos des Sozialismus.

Um diese Momente herauszustellen,
will ich erstens auf den Revisionismusstreit
als historischen Ort der Debatte zu sprechen

kommen. Danach sollen in einem
zweiten Teil die Prinzipien des ethischen
Sozialismus untersucht und in einem dritten

Teil dessen Geschichtsphilosophie
vorgestellt werden. Im vierten Teil will ich
dann auf meinen Hauptpunkt eingehen
und das sozialistische Ethos klären, um es
abschliessend im Zusammenhang mit
aktuellen Problemfeldern fruchtbar zu
machen.



1. Der Revisionismusstreit

Beim sog. Revisionismusstreit handelt
es sich um eine Debatte, die vor gut hundert
Jahren vorwiegend in der deutschen
Sozialdemokratie geführt wurde. Kernstück
der Auseinandersetzung war die Verelen-
dungs- und Zusammenbruchstheorie, wie
sie während der Zweiten Internationalen
von den orthodoxen Marxisten vertreten
wurde. Die Vorstellung, dass der
Klassenantagonismus durch die Verelendung der
Arbeiterschaft sich weiter verschärfe und
es in Deutschland notwendig zu einer
Revolution des Proletariats kommen müsse,
hielt in den 90er Jahre des letzten Jahrhunderts

immer weniger der kritischen
Überprüfung stand. Die sozialpolitischen
Neuerungen und die Prosperität Deutschlands
führten dazu, dass sich die Lage der
Arbeitenden markant verbesserte. Die Verbesserung

der Lebensumstände des deutschen
Proletariats und die Entwicklung des
Mittelstandes widersprachen der Doktrin
der Partei-Orthodoxie.2

Nicht nur die theoretische Parteidoktrin
geriet in den 90er Jahren in Schwierigkeiten,

auch auf seiten der Praxis gestaltete
sich die Situation der SPD widersprüchlich.

Das Erstarken der Partei nach der
Aufhebung der Sozialistengesetze führte
nämlich dazu, dass die Mitarbeit bei der
parlamentarischen Gesetzgebung mehr und
mehr an Bedeutung gewann. Es bestand
erstmals die Möglichkeit, über legislatorische

Verfahren die Situation der Arbeiterschaft

zu verbessern. Konsequenzen aus
dieser doppelten Widersprüchlichkeit zog
1899 Eduard Bernstein, indem er zum
ersten Mal das marxistische Modell der
notwendigen geschichtlichen Entwicklung
kritisierte und dagegen eine «ethische
Wendung»3 einbrachte. Er griff wie andere
Revisionisten explizit auf die Ethik zurück
und stellte dem historischen Endziel das

Konzept eines sozialen Ideals entgegen,
auf das ständig hingearbeitet werden muss,
das aber nie erreicht werden kann.

Der Revisionismus wurde an den Parteitagen

von 1898 und 1903 behandelt. Er
konnte sich nicht durchsetzen und wurde

offiziell verurteilt. Trotzdem hinterliessen
die ethischen Reflexionen eine bleibende
Wirkung innerhalb der Partei. Nicht nur die
Politik der SPD wurde mehrund mehr
revisionistisch, sondern auch die Begründung
selbst wurde übernommen. Den vollständigen

Durchbruch des Revisionismus und
der ethischen Begründung des Sozialismus
brachte dann aber erst das Godesberger
Programm von 1959.

Der ethische Sozialismus war auch ein
wichtiges Thema innerhalb der akademischen

Philosophie. Die Marburger Schule
des Neukantianismus, allen voran Hermann
Cohen und Paul Natorp - die sogenannten
Katheder-Sozialisten -, versuchten sich
philosophisch mit einer ethischen Grundlegung

des Sozialismus. Beachtenswert ist
dabei, dass es ihnen - wie übrigens auch
Bernstein - darum ging, den Kantianismus
mit dem Sozialismus zu verknüpfen. Die
praktische Philosophie Kants wurde unter
dem Aspekt der aktuellen sozialen Frage,
der Arbeiterfrage, rezipiert. Dabei baute
die Marburger Schule auf den frühen
Überlegungen von Friedrich Albert Lange auf,
der bereits in den 60er Jahren des 19.
Jahrhunderts darauf aufmerksam gemacht
hatte, dass die geschichtliche Entwicklung
nicht nur von Realfaktoren, sondern auch
von Idealen abhänge.

2. Die Prinzipien des ethischen
Sozialismus

a) Die sittliche Gemeinschaft freier
Wesen

Hinsichtlich der Prinzipienfrage gibt es,
wie nicht anders zu erwarten, auch beim
ethischen Sozialismus keine einheitliche
Doktrin. Zentral für alle Ausformulierungen

ist jedoch die Ausrichtung auf den
Menschen. Der Mensch in seiner Würde
und Freiheit ist der entscheidende Bezugspunkt.

Worin besteht nun aber diese
Würde? Darin, dass der Mensch von
jeglicher Fremdherrschaft - sei es durch
andere Menschen, eine Ideologie, Rassismus,
Sexismus oder auch die Herrschaft des
Ökonomischen - befreit ist. Der würdige

167



Mensch muss frei und autonom sein; er
muss sein eigener Zweck sein können und
darf nicht bloss als Mittel gebraucht werden.

Die autonomen Menschen stehen für
Hermann Cohen, auf den ich mich im
folgenden beziehen werde, in einem wechselseitigen

Verhältnis, einer Gemeinschaft.
Diese Idee einer sittlichen Gemeinschaft
freier Wesen bildet die ursprüngliche Idee
des Sozialismus, die für die ethische
Beurteilung und Fortentwicklung des Staates
und der Gesellschaft leitend sein muss. Der
Kerngehalt ist dabei, dass der Mensch als
Selbstzweck keinen relativen Wert, d.h. keinen

Marktpreis, sondern einen absoluten
Wert oder eine Würde hat. Es gilt daher,
Recht, Staat und Gesellschaft so zu verändern,

dass der Mensch sich als Person, d.h.
als Selbstzweck, realisieren kann.

Vor allem muss die Wirtschaft sozialisiert

und humanisiert werden. Sie darf den
Menschen nicht länger als Mittel - heute
spricht man von «Humankapital» - gebrauchen,

sondern muss im Gegenteil selbst
zum Mittel für die Menschen werden. Die
Wirtschaft ist für die Menschen da und
nicht umgekehrt. Dabei geht es nicht darum,

die Produktivkräfte zu verstaatlichen,
sondern eben darum, die Wirtschaft als
Arbeitswelt zu humanisieren und zu
demokratisieren und damit die Arbeitenden auch
in der Arbeit zu befreien.

b) Der Fehler der materialistischen
Gesellschaftstheorie

Mit dem Verhältnis von Staat, Wirtschaft
und Gesellschaft steht für Cohen die richtige

Begründung des Sozialismus auf dem
Spiel. Letztlich geht es um die Frage, ob
der Sozialismus sich materialistisch oder
ethisch begründen muss.

Cohen geht dieses Problem an, indem er
den Gesellschaftsbegriff genauer
untersucht. Dabei stellt er dessen doppelte
Bedeutung heraus. Der Begriff der Gesellschaft

kann entweder materialistisch oder
aber idealistisch gedeutet werden. Nach
der materialistischen Interpretation wird
der Mensch vorab als ökonomisch-soziales

Wesen verstanden, wohingegen er nach der
anderen Bedeutung als sittlich-soziales
Wesen verstanden wird: «Aus der einen
Bedeutung entsteht soziale Physik; aus der
anderen soziale Ethik.»4

Der ethische Sozialismus wendet sich
ausdrücklich gegen den materialistischen
Gesellschaftsbegriff, der nur auf die
ökonomische Natur von Mensch und Gesellschaft

abzielt. Hier gilt die Wirtschaft als
die eigentliche Realität. Staat und Recht
sind nur mehr Überbauphänomene. Der
Fehler der materialistischen Gesellschaftstheorie

liegt darin, dass sie den Menschen
nur sekundär als ein freiheitliches, sittliches

Wesen verstehen kann. Primär ist er
ein ökonomisches Wesen. Der materialistische

Sozialismus hat zwar die Absicht,
den Menschen aus seiner ökonomischen
Abhängigkeit zu befreien und ihn damit als
eigentlichen und vernünftigen zu ermöglichen.

So weit so gut. Paradox daran ist aber,
dass die Aufgabe der Befreiung wegen der
Fixierung auf die ökonomischen
Verhältnisse gerade nicht als sittliche erkannt
wird. Dies ist problematisch: «Wäre der
Mensch schlechterdings nur das Produkt
der ökonomischen Verhältnisse, so
verlohnte es sich streng genommen nicht, für
die Verbesserung seiner Lage anders als
aus einem Gesichtspunkt der Philanthropie
zu arbeiten; als das Problem und als der
Weltkampf der Ethik könnte dann diese
Aufgabe nicht gelten.»5 Der materialistische

Sozialismus führt also gerade
seinen eigenen Impetus ad absurdum.

Cohen sieht dieses Paradox bei Marx
selbst bis zur Satire gesteigert, wenn Marx
«von seiner hohen geschichtlichen Warte
aus die zwingende Macht der materiellen
Verhältnisse eindringlich machen will» und
selbst den «sittlichen Feuergeist», der «seine

ganze grosse Arbeit»6 anspornt, nicht
erkennt und bekennt.7 Unter dem materialistischen

Gesichtspunkt verliert der Mensch
seine Autonomie, sein sittliches
Selbstbewusstsein und seine Vernunft. Soziale
Physik kann den Menschen nicht als
vernünftiges Wesen, sondern nur als
ökonomisches Tier befreien.

Der Fehler des Materialismus liegt also

168



darin, dass er den Menschen als vernünftiges

Wesen befreien will, mit seiner Theorie
aber die praktische Vernunft qua sittliches
Selbstbewusstsein aufhebt. Der materialistische

Sozialismus kämpft zwar für die
sittliche und ökonomische Befreiung des
Menschen, negiert in seiner Befreiungstheorie

letztlich aber dessen sittlichen
Kern. Damit wird das Problem der Sittlichkeit

aufgehoben und das Motiv zur Befreiung

des Menschen verschüttet. Das muss
verhindert werden, indem der Mensch als
sittlich-vernünftiges Wesen in die Begründung

des Sozialismus einbezogen wird.
Cohen unternimmt diesen Einbezug,
indem er den «sittlichen Geist», der im
Sozialismus pulsiert, einklagt. Er versucht damit
den Materialismus mittels einer
«Selbstkorrektur»8 auf den rechten Weg zu bringen.

Dazu gilt es, seinen idealen Kern
herauszuschälen und zu zeigen, dass sich der
wahre Sozialismus nur im Idealismus be-
gründenkann.«DerSozialismus ist imRecht,
sofern er im Idealismus gegründet ist.»9

c) Der ideale Gesellschaftsbegriff

Um den Sozialismus auf die richtige
Grundlage zu stellen und um sein Ziel,
nämlich die Befreiung des Proletariats,
zu befördern, hält Cohen dem materialistischen

Gesellschaftsbegriff einen
idealistischen entgegen. Er setzt diesen
ideellabstrakten Gesellschaftsbegriff aber nicht
der natürlichen gesellschaftlichen Grundlage

von Recht und Staat entgegen, sondern
betont die doppelte Dimension des
Gesellschaftsbegriffs. Er ist sowohl material als
auch ideal zu verstehen und aus dieser
Doppeltheit erwächst dem Gesellschaftsbegriff

eine spezielle politische Dimension.

Er bezeichnet auf der einen Seite die
reale, materiale Basis des gesellschaftlichen

Zusammenlebens, weist aber - und
das ist entscheidend - dank seines idealen
Kerns über diese materiale Basis hinaus auf
eine ideale Gesellschaft. Damit wird der
Gesellschaftsbegriff des Materialismus in
einen höheren Sinnzusammenhang
gestellt.

Erst diese beiden Komponenten machen

den Gesellschaftsbegriff aus. Aus dieser
Doppeltheit erwächst ihm eine immanente
Kraft der Entwicklung. Im Gesellschaftsbegriff

selbst liegt das treibende Motiv zur
Reform der materialen Gesellschaft. Er ist
die «ethische Reformidee»10 der bestehenden

materialen Verhältnisse in Recht und
Staat. Der Begriff der Gesellschaft impliziert

somit immer den Überschritt über seine

aktuelle Ausformulierung. In ihm liegt
der ideale Kern, der realisiert werden soll.
Der ideale Gesellschaftsbegriff lässt sich
charakterisieren als die Idee einer Gesellschaft,

in der die Menschen gleichberechtigt
und frei sind; in der die materiellen

Unterschiede nicht dazu führen, dass wenige

beinahe alles und die meisten beinahe
nichts besitzen; in der die Wirtschaft ihre
soziale Verantwortung übernimmt und in
der alle als vollwertige Bürgerinnen und
Bürger anerkannt werden.

Mit der Idee der Gesellschaft ist ein
dynamisches Moment in der Begründung des
ethischen Sozialismus angesprochen, eine
Dynamik, die aus jener Kluft zwischen
Wirklichkeit und Ideal entsteht. Die Spannung

zwischen wirklicher Gesellschaft und
Idee der Gesellschaft verhilft dem
Gesellschaftsbegriff zu seiner Funktion als
Reformmotor. Diese Spannung gilt es
auszuhalten. Insbesondere gilt es, im Angesicht
der realen, immer ungenügenden Gesellschaft

nicht zu verzweifeln und
pessimistisch oder gar zynisch zu werden,
sondern weiterhin für das Ideal der
Gesellschaft zu kämpfen.

3. Die geschichtsphilosophische
Dimension des ethischen Sozialismus

Dieses Aushalten der Spannung
zwischen Ideal und Wirklichkeit verweist auf
die geschichtsphilosophische Dimension
des ethischen Sozialismus. Zur Frage steht,
wie die gerechte und solidarische Gesellschaft

hervorgebracht werden kann. Zur
Beantwortung dieser Frage entwirft Cohen
eine Geschichtsphilosophie, die bewusst
vom dialektischen Geschichtsverständnis
von Hegel und Marx abrückt und eine
Mittelposition zwischen Sein und Bewusstsein

169



oder zwischen Wirklichkeit und Idee
einnimmt. Beide konstituieren zusammen den
Raum des Geschichtlichen, d.h. den Raum
des praktischen Handelns. Was heisst das?
Primär einmal, dass weder das Sein das
Bewusstsein noch das Bewusstsein das
Sein bestimmt. Vielmehr stehen Sein und
Bewusstsein in einem Wechselverhältnis,
insofern die Wirklichkeit (das Sein) als
eine teilweise Realisierung der Idee (des
Bewusstseins) betrachtet werden kann: In
der Wirklichkeit findet sich das Ideal
teilweise realisiert.

Die Ethik hat nun die Aufgabe, den idealen

Bestandteil der Wirklichkeit herauszustellen,

indem sie die bestehende
wirtschaftliche, politische und rechtliche
Ordnung auf ihre Vernünftigkeit, d.h. auf ihre
vernünftigen Prinzipien, hin untersucht.
Was das bedeutet, zeigt sich deutlich an
Cohens Analyse des berühmten Hegelschen

Diktums: «Was vernünftig ist, das ist
wirklich; und was wirklich ist, das ist
vernünftig.»11 Cohen gibt den zweiten Teil
des Satzes zu, bestreitet aber den ersten Teil
mit aller Vehemenz. Das Wirkliche kann
keineswegs «der Massstab und das Prinzip
der sittlichen Vernunft»12 sein. Die
geschichtliche Wirklichkeit von Recht und
Staat kann zwar Vernunft beanspruchen, ist
deshalb aber noch nicht Vernunft schlechthin.

In der Wirklichkeit offenbart sich die
Vernunft erst mangelhaft. Die Ethik hat die
Aufgabe, diese Vernunft, welche den
bestehenden Verhältnissen innewohnt, zu
vergrössern.

Von dieser Position her formuliert Cohen
den ersten Teil des Hegelschen Diktums
um: «Was vernünftig ist, das ist nicht wirklich;

sondern es soll wirklich werden.»13
Damit bringt er gegen Hegel bzw. gegen
die vulgärmarxistische Interpretation
Hegels das Sollen erneut in die Geschichtsphilosophie

ein. Staat und Gesellschaft sollen

vernünftig werden. Dies geschieht
nicht von selbst, sondern ist der politische
Auftrag der sozialistisch verstandenen
Ethik. Ihr erwächst die Aufgabe, die soziale
Idee in der gesellschaftlichen Ordnung zu
realisieren, d.h. die bestehenden Verhältnisse

zu reformieren.

170

4. Das Ethos des Sozialismus

a) Das ethische Ideal als ewige Aufgabe
Der Begriff der Aufgabe ist zentral für

Cohens Ethik und sein Verständnis des
sozialistischen Ethos. Der Begriff bezeichnet
sowohl die sozialethische als auch die indi-
vidualethische - also eher subjektive
Dimension - der Ethik. Diese doppelte Rolle
des Begriffs der Aufgabe lässt sich deutlich
machen durch die drei Bestimmungen des
Ideals, des Kernbegriffs der ethischen
Begründung des Sozialismus. Sie sollen
zeigen, wie der «ewige» Fortgang der
Verbesserung der Gesellschaft zu denken ist.

Das Ideal meint zuerst einmal Vollkommenheit.

Es ist das «Bild der Vollkommenheit»14,

das auf allen Stufen der sittlichen
Wirklichkeit das Musterbild abgibt. Das
Ideal ist zweitens der Versuch der
Vervollkommnung. Es steht nicht als abstraktes
Konstrukt der Vollkommenheit den einzelnen

Stufen der Sittlichkeit gegenüber,
sondern ist «selbst der Versuch eines Werkes,
das nach jenem Vorbild entstanden ist»15.
Das ethische Ideal verwirklicht sich in den
Werken der sittlichen Arbeit. Diese Werke
sind somit Stufen der Vervollkommnung,
d.h. Stufen des Ideals. Sie sind nicht blosse
Symbole, sondern Verwirklichungen des
Ideals. Das Wirkliche ist als eine
Vervollkommnungsstufe des Ideals vernünftig,
jedoch nur in begrenztem Umfang. Es ist,
negativ formuliert, nur unvollkommen
vernünftig. Da die Vollkommenheit nie
vollständig verwirklicht werden kann, enthält
das ethische Ideal als drittes Moment die
Unvollkommenheit. Das sittliche Ideal
kann sich keine adäquate Wirklichkeit
verschaffen. Es bleibt immer bloss Versuch.
Die Vervollkommnung des Ideals, die
diesem seine Wirklichkeit verschaffen soll,
bewegt sich damit in der Spannung
zwischen Vollkommenheit und Unvollkommenheit.

Aus der Spannung zwischen Vollkommenheit

und Unvollkommenheit des Ideals
erwächst eine ewige Aufgabe, ein ständiger
Auftrag, den es zu ergreifen gilt. Es ist der
Auftrag, das Ideal zu erzeugen, es zu seiner
höchstmöglichen Wirklichkeit zu bringen.



Die Spannung im Ideal treibt den Willen
an, das ideale sittliche Sein zu erzeugen. In
diesem Gedanken liegt letztlich das Ethos
des Sozialismus begründet. Denn der Auftrag

ist Gesinnung, und zwar «Gesinnung
des Ideals»16. Sie ist die Grundlage dafür,
dass versucht wird, das soziale Ideal in
einem ewigen Prozess der Arbeit zu
realisieren. Damit legt Cohen im Begriff des
Ideals die Grundlage für die ethische
Bemühung um eine bessere Weltordnung, für
eine Bemühung, die sowohl persönlich als
auch durch die sozialistische Partei geleistet

werden muss.

Sinne eines Religionsersatzes oder einer
Weltanschauung, sondern als regulative
Ideen, d.h. als Ideen, auf die sich unser Tun
ausrichten muss. Sie formulieren damit
eine geschichtliche Aufgabe des Sozialismus,

deren Erfüllung nie endgültig möglich

ist. Die sozialistische Aufgabe muss
stetiges Projekt bleiben. Damit ist aber
sowohl die Rede vom Ende der Geschichte
als auch vom Reich der Freiheit
verunmöglicht. Es bleibt ewige Aufgabe, eine
bessere Gesellschaft zu erarbeiten. Deshalb

Gorz' unbeirrter Aufruf: «Encore un
effort, citoyens: La lutte continue.»20

b) Sinnhorizont und ewiges Projekt

Mit dem Begriff der Gesinnung ist eine
persönliche Willensentscheidung, diese
Aufgabe zu übernehmen, gemeint. Darin
liegt, wie der belgische Sozialist Henrik de
Man 1928 ausführt, das Spezifische des
Sozialismus. Der Sozialismus ist eine
«persönliche, zielgerichtete Gewissensentscheidung»,

nämlich die Entscheidung,
nach einer «gerechteren Gesellschaftsordnung»

zu streben.17 Damit zeigt sich deutlich,

dass der ethische Sozialismus kein
Systementwurf ist. Er ist vielmehr der
Versuch, die sozialistische Praxis, in der
Gesinnung und dem Willen nach einer besseren

Gesellschaft zu fundieren. Das Spezifische

des Sozialismus ist also die sozialistische

Praxis und nicht die konkrete Vorstellung

einer bestimmten, z.B. klassenlosen
Gesellschaft.

Dieses Konzept hat den Vorteil, dass es
durch die misslungenen Experimente des
real existierenden Systemsozialismus nicht
desavouiert werden kann. Deshalb wird
denn auch heute von verschiedener Seite
einem solchen ethischen Sozialismus das
Wort geredet. So definiert etwa André Gorz
den Sozialismus, der heute noch denkbar
ist, als den «Sinnhorizont, den soziale
Bewegungen aufreissen»18. Als Sinnhorizont
bleibt der Sozialismus ein ewiges Projekt,
ein ewiger Kampf, der «nie endgültig
gewonnen, nie hoffnungslos verloren»19 ist.
Die ethischen Ideen erhalten dadurch eine
sinnstiftende Funktion, jedoch nicht im

c) Engagement für die Ausgegrenzten

Bei der Bestimmung des sozialistischen
Ethos muss noch auf weitere Bestandstük-
ke geachtet werden. Nicht nur die Aufgabe,
sich für eine bessere Gesellschaftsordnung
einzusetzen und damit Verantwortung zu
übernehmen, ist entscheidend, sondern
auch der Fokus, von dem her diese Aufgabe
übernommen wird. Wir haben bis jetzt
gesehen, dass es um die Vervollkommnung
des Ideals geht. Ergänzend kommt nun hinzu,

dass diese Aufgabe des Ideals gepaart
ist mit einem Engagement für die
Ausgegrenzten oder, wie man heute sagt, für die
Randgruppen.

Dieses notwendige Engagement kann
bei Hermann Cohen beobachtet werden,
wenn er 1877 am Schluss seiner Interpretation

der Kantischen Ethik schreibt: «Der
Hiob unseres Zeitalters fragt nicht mehr, ob
der Mensch überhaupt mehr Sonnenschein
als Regen habe; sondern ob der eine
Mensch mehr leide, als sein Nächster; und
ob in der austeilenden Lust-Gerechtigkeit
der berechenbare Zusammenhang bestehe,
dass ein Mehr an Lust für das eine Mitglied
im Reiche der Sitten das Minder des Anderen

zum logischen Schicksal macht.»21 Der
Fokus liegt also auf dem Leiden des anderen

Menschen und auf der Ungerechtigkeit,
die er erfahren muss. Gefragt wird nicht
mehr, was formal gerecht ist, sondern wieso

ein Mensch mehr leidet als der andere,
wieso die eine mehr Ungerechtigkeit
erfährt als der andere?

171



d) Für eine Neubewertung
der Gerechtigkeitstheorien

Diese Frage stellt auch Judith Shklar,
eine erst kürzlich gestorbene amerikanische

Philosophin und Politologin, in den
Mittelpunkt ihrer Überlegungen.22 Für sie
ist es entscheidend, dass die Ungerechtigkeit

nicht einfach die Kehrseite der Gerechtigkeit

ist, die man in einer Theorie der
Gerechtigkeit gleich miterledigt. Gegen
John Rawls plädiert sie für eine Theorie der
Ungerechtigkeit, die die Opfer der Gesellschaft

in den Blick nimmt. Wichtigstes
Moment dieser Theorie ist der Sinn für die
Ungerechtigkeit, d.h. der Sinn und auch die
Emphatie für die Ausgegrenzten. Dieser
Blick für die Ungerechtigkeit führt zu einer
Neubewertung der Gerechtigkeitstheorien
und zu einer Korrektur an diesen Theorien.
Es zeigt sich nämlich, dass die meisten
modernen Gerechtigkeitstheorien daran
kranken, dass sie Ungerechtigkeit prinzipiell

legitimieren.
Das gilt besonders für John Rawls Theorie

der Gerechtigkeit21, die den Diskurs der
letzten Jahre entscheidend geprägt hat.
Rawls formale Bestimmung der Freiheit
und die Verortung der Frage nach Gerechtigkeit

und Gleichheit im Bereich der
Grundfreiheiten führt dazu, dass für ihn im
wirtschaftlichen und sozialen Raum
Ungleichheit möglich ist. Damit eine Gesellschaft

gerecht ist, muss sie für Rawls nur
zwei Bedingungen erfüllen: Einerseits
muss Chancengleichheit gelten und
andererseits muss die Ungleichverteilung sich
zum Vorteil aller auswirken.

So plausibel diese Konzeption auf den
ersten Blick ist, so problematisch erweist
sich ihre Anwendung auf die faktische,
gesellschaftliche Ungleichverteilung.
Neben den grundlegenden Problemen, was
denn überhaupt Chancengleichheit umfassen

muss und wie der Vorteil aller, d.h. auch
der Armen, aus der UngleichVerteilung zu
messen sei, erheben sich im Hinblick auf
die heutige gesellschaftliche Situation
erhebliche Bedenken. Es zeigt sich doch,
dass unsere Gesellschaft, obwohl sie sich
verbal zu den beiden Rawlschen Prinzipien

bekennt, zu einer Zweidrittelsgesellschaft
sich entwickelt. Diese Entwicklung ist mit
Rawls letztlich legitimierbar, da seine
Prinzipien eine beliebig grosse Differenz
zwischen den einzelnen Schichten zulassen, ja
sogar als gerecht qualifizieren, solange nur
die niederen Schichten daran mitverdienen.

Besonders anstössig ist eine derartige
liberale Konzeption von Gerechtigkeit im
Hinblick auf die Weltgesellschaft, also auf
die Differenz zwischen den reichsten und
den ärmsten Ländern unserer Erde.

Die formale Gerechtigkeitskonzeption
von Rawls wird der faktischen Situation
der Ärmsten nicht gerecht. Indem er sie in
ein umfassendes Nutzenkalkül einbindet,
rechtfertigt er die Situation der Armen.
Dadurch erzielt er letztlich eine Stabilisierung

der gesellschaftlichen Verhältnisse
und verhindert, dass sich die Situation für
die Ärmsten verbessert. Ein formaler
Gerechtigkeitsbegriff kann keine gerechtere
Gesellschaft hervorbringen. Er trägt keine
verändernde Kraft in sich und kann aus
sich selbst heraus nicht mehr Gerechtigkeit
in die Welt hineintragen.

e) Solidarität

Der Sinn für Ungerechtigkeit kann - um
wieder auf das sozialistische Ethos
zurückzukommen - diese Gerechtigkeitskonzeption

ergänzen. Mit ihm wird nämlich zweierlei

eingebracht: Erstens ist er die Grundlage

für das soziale Engagement, denn nur
die persönliche Betroffenheit durch die Not
der Ausgegrenzten kann Anstoss bilden zu
einem persönlichen Eintreten für die
Belange dieser Mitmenschen. So ist denn
auch Marxens berühmtes Diktum, dass es
die Aufgabe der Sozialisten sei, «alle
Verhältnisse umzuwerfen, in denen der
Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes,
ein verlassenes, ein verächtliches Wesen
ist»24, nur auf der Grundlage dieses Sinnes
für Ungerechtigkeit verständlich.

Der Sinn für Ungerechtigkeit erweist
sich als Entscheidungsgrund, für die bessere

Gesellschaft einzutreten. Er ist die
Grundlage für das sozialistische Ethos. Er
ist aber auch Grundlage für die Solidarität,

172



einen der wichtigen Grundwerte der
sozialistischen Bewegungen. Unter Solidarität
verstehe ich die bewusste Bereitschaft,
durch Selbstbeschränkung die Freiheit
aller zu mehren. Solidarität, so verstanden,
ist die Bereitschaft, auch unter Opfern eine
bessere und gerechtere Gesellschaft
herbeizuführen. Sie stellt einen der wichtigsten

Aspekte des sozialistischen Ethos dar,
da erst sie die Opferbereitschaft und den
Willen zur Veränderung der Gesellschaft
erzeugen kann. Sie ist jene Gesinnung, die
einen Menschen dazu anleitet, die Gesellschaft

zu verbessern und die Armen und
Unterdrückten aus ihrer unglücklichen
Lage zu befreien. Sie ist auch heute von
ausserordentlicher Wichtigkeit:

Solidarität ist erstens und vor allem
gefordert zwischen Reichen und Armen, und
zwar im eigenen Land wie global. Die
Reichen müssen einen Teil ihres Reichtums
abgeben, damit die Schere zwischen Arm
und Reich, die sich seit Jahren weiter
öffnet, geschlossen werden kann. In globaler

Optik bedeutet dies die Umverteilung
des Reichtums durch substantielle
Entwicklungsunterstützung, durch
Technologietransfer, Ausbildungsprogramme etc.

Erwähnen möchte ich zweitens das
Problem der Arbeitsumverteilung, das sich nur
durch mehr Solidarität lösen lässt. Die
Reduktion der Arbeitszeit bei gleichzeitiger
Lohneinbusse, damit alle, die arbeiten wollen,

auch arbeiten können, verlangt neben
der Solidarität der Kapitaleigner auch ein
hohes Mass an Solidarität von jenen, die
heute noch Arbeit haben. Sie müssen einen
Teil ihrer Arbeit und ihres Lohnes abgeben,
damit wieder alle Arbeit haben, die arbeiten
wollen.

Solidarität ist drittens auch in
ökologischen Belangen notwendig. Es braucht
freiwillige Selbstbegrenzung bei der
Verschwendung von Ressourcen, um die Welt
für zukünftige Generationen zu erhalten
und die Natur und die anderen Lebensformen

zu schützen.
In all diesen Feldern - es gibt natürlich

noch weitere - braucht es Solidarität und
ein sozialistisches oder soziales Ethos: eine
Gesinnung nämlich, die persönliche Ver¬

antwortung übernimmt für die Ungerechtigkeiten

in der Welt und die Aufgabe auf
sich nimmt, etwas zur Verbesserung der
Gesellschaft zu unternehmen. Darin liegt
der ewige Kern des Sozialismus und des
sozialistischen Gewissens.

1 Peter Glotz, Die Linke nach dem Sieg des Westens,
Stuttgart 1992.
2 Vgl. Iring Fetscher, Von einer evolutionistischen zur
ethischen Begründung des Sozialismus, in: Ethischer
Sozialismus, hg. v. Helmut Holzhey, Frankfurt a.M.
1994, S.39-66.
3 Helmut Holzhey, Neukantianismus und Sozialismus.
Einleitung, in: Ethischer Sozialismus, a.a.O., S. 8.
4 Hermann Cohen, Ethik des reinen Willens, Berlin
1907, in: Werke, hg. v. H. Holzhey, Bd. 7, Hildesheim
1981,S.313.
5 A.a.O., S.311f.
6 A.a.O., S. 312.
7 Dieser Verdrängungsprozess des sittlichen Motivs der
eigenen Anstrengung zur Befreiung der Menschen lässt
sich auch bei Kautsky beobachten.
8 Cohen, Ethik des reinen Willens, a.a.O., S. 313.
9 Cohen, Einleitung mit kritischem Nachtrag zu F.A.
Langes «Geschichte des Materialismus...», in: Werke,
hg. v. H. Holzhey, Bd. 5/II, Hildesheim 1984, S. 117.
10 A.a.O., S. 116.
11 G.W.F. Hegel, Grundlinien der Philosophie des

Rechts, hg. v. J. Hoffmeister, Hamburg 19554, Vorrede,
S. 14.
12 Cohen, Ethik des reinen Willens, a.a.O., S. 331.
13 Ebenda. Wie die Vorlesungsnachschrift Wannenmann

zeigt, ist diese Formulierung näher an Hegels
Meinung, als Cohen glaubt. Dort heisst es nämlich:
«Was vernünftig ist, muss geschehen» (G.W.F. Hegel,
Die Philosophie des Rechts. Mitschriften von Wannenmann

und Homeyer, hg. v. K.H. Ilting, Stuttgart 1983,
S. 157).
14 Cohen, Ethik des reinen Willens, a.a.O., S. 423.
15 A.a.O., S. 423.
16 A.a.O., S. 427.
17 Hendrik de Man, Die Begründung des Sozialismus,
in: Sozialismus aus dem Glauben. Verhandlungen der
sozialistischen Tagung in Heppenheim a.B., Zürich/
Leipzig 1929.
18 André Gorz, Und jetzt wohin?, Berlin 1991, S. 38.
19 Ebd.
20 Ebd. Vgl. auch Habermas' Versuch, den Sozialismus
nach 1989 «neu» zu denken. In: Jürgen Habermas, Die
nachholende Revolution, Frankfurt a.M., 1990, S. 179-
204.
21 Cohen, Kants Begründung der Ethik, Berlin 1877,S.
327.
22 Vgl. Judith Shklar, Über Ungerechtigkeit.
Erkundungen zu einem moralischen Gefühl, Berlin 1992.
23 John Rawls, Eine Theorie der Gerechtigkeit, Frankfurt

a.M. 1975.
24 Karl Marx, Zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie,

Einleitung, in: Frühe Schriften, Bd. 1, Stuttgart
1962, S. 489.

173



ilìiskllssioil
Zu Peter A. Schmid,
Sozialistisches Ethos, und Hans Ruh,
Perspektiven am Ende der
Arbeitsgesellschaft (NW 6/97)

Dieser Staat hat mich nicht angestellt zum
Nachdenken. Wenn ich es trotzdem versuche,
geschieht es aus einer inneren Notwendigkeit.
Auch mich beschäftigt seit Jahren, wie sich das
Zusammenleben der Menschen weiter entwik-
keln wird, wie die materielle Existenz für alle
einigermassen gewährleistet werden könnte, unter

welchen Voraussetzungen Glückfür möglichst
viele zu erreichen sei. Deswegen habe ich mich in
die beiden Artikel vertieft.

Aber ich habe Mühe mit der Sprache, in denen
sie verfasst sind. Und Sprache ist Ausdruck für
Inhalt, für Denkablauf, für Gefühl und für dieArt,
wie man sich andern, andersartigen Menschen
zuwendet. Der Wissenschaftler, der Philosoph
muss so sprechen wie die «Leute», er hat dem
«Volk aufden Mund zu schauen». Wortwahl und
Satzbau sind zu überprüfen bei der Formulierung
von Ideen. «Seine Rede sei JA, JA - NEIN,
NEIN...» Postulate, die im nächsten Satz relativiert

werden, sind untauglich.
Nicht oft genug kann wiederholt werden, was

Peter A. Schmid sagt: Der Sozialismus wird ein
immerwährendes Projekt bleiben, ein Kampf, der
nie endgültig gewonnen, nie hoffnungslos verloren

wird. Aber wie einen so schwierigen Gedanken

z.B. jungen, praktischen Frauen, die morgen
die Welt erobern möchten, erklären? Was hilft mir
das Wort «Sinnhorizont» dabei?

An anderer Stelle ist von «Arbeitsumverteilung»

die Rede und von «Umverteilung des
Reichtums». Wenn es jemanden trifft, wenn die
Bude Pleite geht und 20 Menschen die Stelle
verlieren und 20 Junge nicht mehr auf eine dieser
Stellen hoffen können, dann bietet die «globale
Optik» wenig Hilfe und gar keine Hoffnung.

Ich bin überzeugt davon, dass Theoretiker,
Denker in die Zukunft, not-wendig sind. Ich bin
froh über PeterA. Schmids Nachdenken und danke

dafür. Es ist jedoch nicht zu vergessen, dass es
harte Arbeit ist, Gedanken zu erklären und
verständlich zu machen. Das auch ist ein dauerndes
Projekt. Auch im Sinne von Gorz: «Encore un
effort!»

Wenn im Gespräch mit Hans Ruh die Vorstellungen

recht konkret sind für Menschen, die sich
noch nie mit dem Gedanken von einer andern
Existenzsicherung als über den Arbeitslohn
befasst haben, so sind sie dennoch schwierig zu
verstehen, unmöglich sich auszumalen. Wenn

es heisst: «Die Shareholdervalue-Philosophie
müsste ethisch alphabetisiert werden», was sollen

dann diese Menschen davon halten, was sich
darunter vorstellen, wie sich dadurch in Bewegung

setzen lassen? Die Möglichkeitsform ist
immer eine beeindruckende, eine Angst einflössende

Sprachform. Vor den Wörtern «sollte»,
«müsste» schrecke ich unwillkürlich zurück.

Wie schön wenn die beiden klugen Männer
durch verständliche Formulierung, durch
einfache, prägnante Sprache viele Menschen
aufhorchen, mitdenken lassen bei Problemen wie
«garantiertem Mindesteinkommen» oder
«obligatorischem Sozialdienst» oder «Aus- und
Weiterbildungsangebot». Dazu wünsche ich ihnen
Ausdauer, Hartnäckigkeit und den Zugang zu
jeder Schicht in unserer Gesellschaft.

Astrid Erzinger

Hans Ruh misstraut dem
Menschen und entlastet den
Kapitalismus

Erstaunt bin ich nach der Lektüre des
Interviews über die einführenden Worte der Redaktion,

u.a. dass Ruh ein Widerstandsszenario
entwickle und aussage, wie wir menschenwürdig
leben könnten. Ich sehe kein wirkliches
Widerstandsszenario und kann in den konkreten Aussagen

von Ruh nichts Grundsätzliches erkennen,
wodurch das Leben nach Umsetzung seiner
Vorschläge in die Realität menschenwürdiger würde.

Vielmehr sieht Ruh den Menschen als
fragmentiert, naiv und in seinem Erleben gespalten,
einzig erpicht auf Anreize und Lust, der mit
einfachen Rezepten beherrscht werden muss.
Ruh präsentiert uns dadurch eine verzerrte
Wirklichkeit des Menschen - nur schon durch die
Ignorierung des menschlichen Altruismus -, die
er laufend mit knalligen und bagatellisierenden
Beispielen karikiert. Die Konsequenz besteht
darin, dass Ruh vorschreibt, was der Mensch zu
seinem Besten tun muss, und dass dieser, wenn er
gezwungenermassen «sinnstiftend» gearbeitet
habe, glücklich werde - «bei mir im
Sozialdienst», als «reale Alternative für den Manager,
der schon heute halbwegs frustriert aus dem Büro
auf die glücklichen Hausmänner schaut».

Sozialethiker Ruh will Regeln und Ordnungen
aufgestellt wissen, die ein «richtiges und gutes
Leben» garantieren sollen: Er misstraut dem
Menschen. Dieses Misstrauen zeigt sich auch in
seinen Bedingungen für den Grundlohn: Unbedingt

unter dem Existenzminimum muss er sein,
um ja nicht zu genügen. Dies misstrauisch gegenüber

den Bezügerinnen und Bezügern, die sonst

275


	Sozialistisches Ethos : zur aktuellen Bedeutung des ethischen Sozialismus
	Anhang

