Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 5

Artikel: "Wie lange richtest du nicht?" : Zur Aufarbeitung der jingsten
Geschichte

Autor: La Roche, Kathi

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144039

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Kathi La Roche

«Wie lange richtest du nicht?»
Zur Aufarbeitung der jiingsten Geschichte

Und als das Lamm das fiinfte Siegel offnete, sah ich unter dem Altar die Seelen derer, die
hingeschlachtet worden waren um des Wortes Gottes willen und um des Zeugnisses willen,
das sie festhielten. Und sie riefen mit lauter Stimme: Wie lange, heiliger und wahrhaftiger
Gott, wie lange richtest du nicht und rachst nicht unser Blut an denen, die auf Erden
wohnen? Und es wurde einem jeden von ihnen ein weisses Kleid gegeben und es wurde
ihnen gesagt, dass sie sich noch eine kurze Zeit gedulden sollten, bis auch ihre Mitknechte
und ihre Geschwister, die den Tod finden sollten gleich wie sie, zur himmlischen Vollen-

dung gekommen waren.

In diesem Text wird ein Schrei laut von
Menschen, die Opfer von Unrecht und Ge-
walt geworden sind. Sie fordern von Gott,
dass er sie endlich ins Recht setzen mége.

Auch wir werden zur Zeit mit Forderun-
gen solcher Art von Menschen, denen Un-
recht widerfahren ist und Gewalt angetan
wurde, ganz real bedringt und tun uns in
unserem Land sehr schwer damit... Sie alle
lesen die Zeitung und verfolgen wohl die
Diskussion um die nachrichtenlosen Ver-
mogen und haben sich in den letzten Wo-
chen wohl auch hie und da gefragt: Trifft
uns denn wirklich eine Schuld? Was ist
unsere Schuld? Und wen denn trifft sie?
Kann eine spitere Generation einfach einer
frilheren eine Schuld zuschreiben, oder
muss eine spitere Generaiion die Schuld
ibernehmen fiir ein Unrecht, das sie nicht
eigentlich begangen hat? Fragen dieser Art
treiben mich um, und ich meine, der Text
aus der Offenbarung konne uns die Rich-
tung weisen, in welcher wir als Christinnen
und Christen die Antwort zu suchen hiitten.

Was sieht der Seher Johannes, nachdem
das fiinfte Siegel erbrochen ist? Einen Altar
sieht er. Wir befinden uns in einer Kirche,
oder vielmehr in der Kirche. Und zu Fiissen
des Altars sieht er die Seelen von Toten,
und zwar von solchen, die noch eine offene
Rechnung zu begleichen haben mit denen,
die auf Erden wohnen. Diese Toten ruhen

Offenbarung 6,9-11

keineswegs in Frieden, vielmehr klagen sie
bei Gott die noch ausstehende Gerechtig-
keit ein. Was ist das: Gerechtigkeit fiir
Tote? Was wollen sie eigentlich? Rache
vielleicht an den Lebenden? Was hitten sie
denn davon, die Toten? Oder konnen die
Lebenden an Spiteren wiedergutmachen,
was Fritheren angetan wurde? Und sind sie
dann endlich tot, die Toten?

In diesem Text geht es nicht um die Frage
der Lebenden nach dem Schicksal der Ver-
storbenen und was sie im Jenseits erwartet,
eine Frage, die manche von uns nur allzu-
sehr beschiftigt. Menschen, die in Frieden
entschlafen sind, kann man in Frieden ru-
hen lassen. In diesem Text geht es vielmehr
um die Frage der Toten, genauer der Geto-
teten, nach Gott: Wie lange noch, Herr, wie
lange soll es dauern, bis du dich als Gott
erweist, als gerechter Anwalt derer, die
Unrecht erlitten haben, und als gerechter
Richter derer, die Unrecht getan und noch
tun, als Herr iiber die Lebendigen und die
Toten? Wie lange noch?

Aber auch das sieht der Seher Johannes:
Den Seelen der Hingeschlachteten wird ein
weisses Gewand gegeben, wie man es in
der Kirche den Neugetauften gegeben hat
zum Zeichen dafiir, dass sie am Schicksal
dessen, der fiir uns alle hingeschlachtet
wurde, teilhaben werden, an der Aufer-
stehung Jesu Christi. Und es wird ihnep

133



gesagt: Wartet noch, bis eure Geschwister
vollzdhlig sind. Es miissen noch mehr ster-
ben, es wird noch mehr Trinen, noch mehr
Leiden, noch mehr Opfer geben. Ihr miisst
euch gedulden, aber nicht mehr lange, nicht
ewig.

In der Kirche, so verstehe ich diese Vi-
sion des Johannes, haben die Toten, vor-
nehmlich die Getéteten, die Opfer, eine
Stimme, die bei Gott Gehor findet und Ant-
wort. Die Kirche ist der Ort, an dem sie
nicht tot sind und an dem ihr Schrei nicht
erstickt wird. Man erinnert sich ihrer, mit
Namen, und der vielen Namenlosen auch.
Man erinnert sich des Unrechts, das thnen
angetan wurde und das man nicht wie-
dergutmachen kann. Es wird benannt.
Man iiberlisst die Erinnerung nicht denen,
die endlich vergessen mochten. Man lasst
die Vergangenheit nicht vergangen sein,
Schwamm driiber.

Aber was soll das eigentlich? Bediirfen
die Opfer der Geschichte unseres Gedicht-
nisses wirklich?

Solange wir uns ihrer erinnern, sind sie
nicht tot, konnen sie noch etwas bewirken,
etwas in Gang bringen, Einspruch erheben,
Widerstand leisten gegen die Gewalt der
Liige zum Beispiel, welche die Macht des
Stiarkeren in Recht umbiegt. Sie bediirfen
dieser Erinnerung wohl, aber wir bediirfen
threr noch viel mehr, um uns und unseren
Kindern den Glauben an Gott zu bewahren
auch in gottlosen Zeiten, in denen das Le-
ben von Menschen an Wert und an Wiirde
und an Sinn immer mehr zu verlieren droht,
einen Glauben, der uns zur Menschlichkeit
befreit.

Um den Glauben geht es.

Um des Glaubens willen ndmlich sind
sie gestorben, sagt der Seher Johannes, die,
deren Schrei in der Kirche weiterhallt: Wie
lange noch, Herr? Er sieht wohl die christ-
lichen Mirtyrer vor sich, die damals sehr
zahlreich waren und die es noch heute gibt,
Menschen, die Leiden und sogar den Tod
auf sich nahmen und nehmen, weil sie de-
nen widersprechen, die Macht haben und
Gewalt liben und Opfer fordern und das
Recht und das Leben anderer geringachten.
Esistihr Schrei,der Schrei der Unterdriick-

134

ten und Ohnmaéchtigen aller Jahrhunderte
und Linder, die sich dem Lebendigen als
ihrer einzigen Zuflucht und Stirke in die
Arme geworfen haben. Er klingt schon
durch die Psalmen und Propheten. Es istein
Schrei des Schmerzes und der Angst, ein
Schrei des Protestes und der Hoffnung,
dass Gott sich endlich als Herr der Welt
erweisen moge und als der Hilflosen Hel-
fer. Es ist der Schrei der Opfer von Gewalt
und von innerer Teilnahmslosigkeit bis in
unsere Tage.

Man mochte sich manchmal die Ohren
zuhalten. Die Augen verschliessen vor dem
Unrecht. Nichts wissen von all dem Leid.
Wir sind ja nicht schuld.

Gerade jetzt, in unserer aktuellen Situa-
tion in der Schweiz, reagieren viele Men-
schen so. Lasst uns einmal in Ruhe mit den
Opfern der Geschichte. Uns trifft keine
Schuld an der Hinschlachtung der Juden.
Wir waren nicht schuld an diesem furcht-
baren Krieg. Vor allem éltere Menschen
reagieren so, verstandlicherweise. Die, die
unser Land zu verteidigen bereit waren und
an der Grenze standen. Und es gebiihrt
ihnen auch Dank dafiir. Aber obwohl die
Schweiz den Krieg heil iiberlebt hat, ist sie
nicht gerechtfertigt daraus hervorgegan-
gen. Viele haben sich in dieser bosen Zeit
eben auch durchgeschlidngelt, wie es ging,
kollaboriert, wo es nétig schien, Geschiifte
gemacht und Geld verdient, wo es méglich
war. Ob das recht war, konnen wir Nach-
geborenen nicht in jedem Fall beurteilen,
falsch ist es aber sicher, aus den Menschen
von damals Helden der Geschichte oder
Opfer der Verhéltnisse zu machen. In der
Schweiz wurden viele Fliichtlinge abge-
wiesen und in den Tod geschickt. Jiidisches
Gold war sicher bei uns, jiidische Men-
schen waren es nicht.

Sie gehoren zu den Hingeschlachteten,
unter dem Altar, die mit lauter Stimme
rufen: Wie lange, heiliger und wahrhaftiger
Herr, richtest du nicht und rédchst nicht un-
ser Blut an denen, die auf Erden wohnen?

Das Unrecht, das diesen Menschen an-
getan worden ist, kann nicht wiedergut-
gemacht werden. Gott allein ist es, der sie
ins Recht versetzen kann. Aber was wir tun



konnen, heute, gegenﬁber denen, die jetzt
ihr Recht einklagen, wire, sie mcht erneut
ins Unrecht versetzen.

- Nicht alle, die sich heute mit den Opfern
von damals identifizieren und sich zu ihren
Anwilten machen, tun das in lauterer Ab-
sicht und mit Recht. Aber das enthebt uns
nicht der Frage nach der Schuld. Und wir,
die wir uns der Gnade der spiten Geburt
erfreuen, diirfen es uns auch nicht zu ein-
fach machen, und die Schuld einfach denen
zuweisen, die damals mitverantwortlich
waren fiir das, was geschehen ist. Das Vor-
recht, nicht daraufhin gepriift worden zu
sein, wie wir uns verhalten hitten, wenn
wir jener Generation angehort hitten, ist
ein unverdientes, eine Gnade, die nicht zu
verwechseln ist mit einem guten Alibi. Eine
Schuld, die wir nicht begangen haben, wird
zu unserer Schuld, wo wir nicht bereit sind,
den Schrei der Hingeschlachteten zu horen
und den Anspriichen ihrer Nachkommen,
die heute von uns einfordern, was uns nicht
rechtmiissig gehort, stattzugeben. Es gilt,
Schuld anzuerkennen, heute. Denn darum
hallt der Schrei der Getoteten in der Kirche
fort. Nicht damit wir uns billigerweise mit
den Opfern identifizieren und anderen die
Schuld zuschieben am Unrecht, das jenen
widerfahren ist. Sondern damit wir uns mit
den Opfern solidarisieren, die Seite wech-
seln, umkehren, Busse tun. In der katholi-
schen Kirche erinnert man sich in jedem
Gottesdienst daran, dass die Bereitschaft,
seine Schuld zu bekennen und Busse zu
tun, die Voraussetzung des Glaubens iiber-
haupt ist. Wir haben das beinahe vergessen.
Oder wissen wir etwa noch, was Bussarbeit
hiess in der romischen Tradition? In drei
Schritten vollzieht sie sich, lehren uns die
Kirchenviter: In der contritio cordis, der
confessio oris und der satisfactio operis. In
der Zerknirschung des Herzens, dem of-
fentlichen Eingestdndnis und der Wieder-
gutmachung durch die Tat.

Es geht zuallererst um Wahrnehmung
von Folgen menschlichen Tuns, die ver-
heerend sind, und darum, sich davon er-
schiittern zu lassen in der Einsicht: Es
reicht nicht zu sagen, ich kann nichts dafiir,
selbst wenn es wahr wire. Das bedeutet

nicht, dass man immer mit einem schlech-
ten Gewissen herumlaufen muss. Das be-
deutet nur, dass man, um eines guten Ge-
wissens willen, die Schuld nicht immer auf
andere abschieben kann. Das ist Zerknir-
schung des Herzens.

Es geht in einem zweiten Schritt um ein
Bekennen des Mundes. Also nicht nur um
ein inneres Eingestéindnis, sondern um ein
offentliches Anerkennen einer Schuld, in
die ich,in die wir mithineinverwickelt sind,
ob wir wollen oder nicht. Sie zu bestreiten
oder zu leugnen, macht sie nur grosser.
Und: unvergebbar.

In einem dritten Schritt erst geht es dann
auch um Satisfaktion, Wiedergutmachung
durch die Tat. Der Geschiddigte muss in
seinen berechtigten Anspriichen zufrieden-
gestellt werden. Der Schuldige muss seine
Schuld zuriickzahlen. Das geht nicht in je-
dem Fall. Wer will den hingeschlachteten
Seelen ihr Leben wiedergeben? Das kann
nur Gott allein, und zu ihm schreien sie ja
auch, die Seelen der Getiteten in ihren
weissen Gewindern, der Auferstehung har-
rend! Aber es geht im Fall einer Geld-
schuld, ganz gewiss. Und um eine solche
handelt es sich doch bei den nachrichten-
losen Vermdogen, nicht wahr? Warum nur
tun wir uns so schwer damit? Was haben
wir zu verlieren?

Fragen wir doch lieber, was wir zu ge-
winnen hitten? Eine neue Kredibilitit viel-
leicht. Glaubwiirdigkeit. Vergebung. Das,
was Leben moglich macht fiir uns und un-
sere Kinder. Geschenkt durch den, der sich
selber hinschlachten liess, das Lamm, das
allein das Buch mit den sieben Siegeln zu
offnen wiirdig ist, und uns die Wahrheit zu
offenbaren als eine Wahrheit, die uns frei-
macht.

(Predigt in der reformierten Kirche
Erlenbach/ZH am 2. Februar 1997)

135



	"Wie lange richtest du nicht?" : Zur Aufarbeitung der jüngsten Geschichte

