
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 5

Artikel: "Wie lange richtest du nicht?" : Zur Aufarbeitung der jüngsten
Geschichte

Autor: La Roche, Käthi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144039

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144039
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Käthi La Roche

«Wie lange richtest du nicht?»
Zur Aufarbeitung der jüngsten Geschichte

Und als das Lamm dasfünfte Siegel öffnete, sah ich unter dem Altar die Seelen derer, die
hingeschlachtet worden waren um des Wortes Gottes willen und um des Zeugnisses willen,
das sie festhielten. Und sie riefen mit lauter Stimme: Wie lange, heiliger und wahrhaftiger
Gott, wie lange richtest du nicht und rächst nicht unser Blut an denen, die auf Erden
wohnen? Und es wurde einem jeden von ihnen ein weisses Kleid gegeben und es wurde
ihnen gesagt, dass sie sich noch eine kurze Zeit gedulden sollten, bis auch ihre Mitknechte
und ihre Geschwister, die den Tod finden sollten gleich wie sie, zur himmlischen Vollendung

gekommen wären. Offenbarung 6,9-11

In diesem Text wird ein Schrei laut von
Menschen, die Opfer von Unrecht und
Gewalt geworden sind. Sie fordern von Gott,
dass er sie endlich ins Recht setzen möge.

Auch wir werden zur Zeit mit Forderungen

solcher Art von Menschen, denen
Unrecht widerfahren ist und Gewalt angetan
wurde, ganz real bedrängt und tun uns in
unserem Land sehr schwer damit... Sie alle
lesen die Zeitung und verfolgen wohl die
Diskussion um die nachrichtenlosen
Vermögen und haben sich in den letzten
Wochen wohl auch hie und da gefragt: Trifft
uns denn wirklich eine Schuld? Was ist
unsere Schuld? Und wen denn trifft sie?
Kann eine spätere Generation einfach einer
früheren eine Schuld zuschreiben, oder
muss eine spätere Generation die Schuld
übernehmen für ein Unrecht, das sie nicht
eigentlich begangen hat? Fragen dieser Art
treiben mich um, und ich meine, der Text
aus der Offenbarung könne uns die Richtung

weisen, in welcher wir als Christinnen
und Christen die Antwort zu suchen hätten.

Was sieht der Seher Johannes, nachdem
das fünfte Siegel erbrochen ist? Einen Altar
sieht er. Wir befinden uns in einer Kirche,
oder vielmehr in der Kirche. Und zu Füssen
des Altars sieht er die Seelen von Toten,
und zwar von solchen, die noch eine offene
Rechnung zu begleichen haben mit denen,
die auf Erden wohnen. Diese Toten ruhen

keineswegs in Frieden, vielmehr klagen sie
bei Gott die noch ausstehende Gerechtigkeit

ein. Was ist das: Gerechtigkeit für
Tote? Was wollen sie eigentlich? Rache
vielleicht an den Lebenden? Was hätten sie
denn davon, die Toten? Oder können die
Lebenden an Späteren wiedergutmachen,
was Früheren angetan wurde? Und sind sie
dann endlich tot, die Toten?

In diesem Text geht es nicht um die Frage
der Lebenden nach dem Schicksal der
Verstorbenen und was sie im Jenseits erwartet,
eine Frage, die manche von uns nur allzusehr

beschäftigt. Menschen, die in Frieden
entschlafen sind, kann man in Frieden
ruhen lassen. In diesem Text geht es vielmehr
um die Frage der Toten, genauer der Getöteten,

nach Gott: Wie lange noch, Herr, wie
lange soll es dauern, bis du dich als Gott
erweist, als gerechter Anwalt derer, die
Unrecht erlitten haben, und als gerechter
Richter derer, die Unrecht getan und noch
tun, als Herr über die Lebendigen und die
Toten? Wie lange noch?

Aber auch das sieht der Seher Johannes:
Den Seelen der Hingeschlachteten wird ein
weisses Gewand gegeben, wie man es in
der Kirche den Neugetauften gegeben hat
zum Zeichen dafür, dass sie am Schicksal
dessen, der für uns alle hingeschlachtet
wurde, teilhaben werden, an der
Auferstehung Jesu Christi. Und es wird ihnen

133



gesagt: Wartet noch, bis eure Geschwister
vollzählig sind. Es müssen noch mehr
sterben, es wird noch mehr Tränen, noch mehr
Leiden, noch mehr Opfer geben. Ihr müsst
euch gedulden, aber nicht mehr lange, nicht
ewig.

In der Kirche, so verstehe ich diese
Vision des Johannes, haben die Toten,
vornehmlich die Getöteten, die Opfer, eine
Stimme, die bei Gott Gehör findet und
Antwort. Die Kirche ist der Ort, an dem sie
nicht tot sind und an dem ihr Schrei nicht
erstickt wird. Man erinnert sich ihrer, mit
Namen, und der vielen Namenlosen auch.
Man erinnert sich des Unrechts, das ihnen
angetan wurde und das man nicht
wiedergutmachen kann. Es wird benannt.
Man überlässt die Erinnerung nicht denen,
die endlich vergessen möchten. Man lässt
die Vergangenheit nicht vergangen sein,
Schwamm drüber.

Aber was soll das eigentlich? Bedürfen
die Opfer der Geschichte unseres Gedächtnisses

wirklich?
Solange wir uns ihrer erinnern, sind sie

nicht tot, können sie noch etwas bewirken,
etwas in Gang bringen, Einspruch erheben,
Widerstand leisten gegen die Gewalt der
Lüge zum Beispiel, welche die Macht des
Stärkeren in Recht umbiegt. Sie bedürfen
dieser Erinnerung wohl, aber wir bedürfen
ihrer noch viel mehr, um uns und unseren
Kindern den Glauben an Gott zu bewahren
auch in gottlosen Zeiten, in denen das
Leben von Menschen an Wert und an Würde
und an Sinn immer mehr zu verlieren droht,
einen Glauben, der uns zur Menschlichkeit
befreit.

Um den Glauben geht es.
Um des Glaubens willen nämlich sind

sie gestorben, sagt der Seher Johannes, die,
deren Schrei in der Kirche weiterhallt: Wie
lange noch, Herr? Er sieht wohl die christlichen

Märtyrer vor sich, die damals sehr
zahlreich waren und die es noch heute gibt,
Menschen, die Leiden und sogar den Tod
auf sich nahmen und nehmen, weil sie
denen widersprechen, die Macht haben und
Gewalt üben und Opfer fordern und das
Recht und das Leben anderer geringachten.
Es ist ihr Schrei, der Schrei der Unterdrück¬

ten und Ohnmächtigen aller Jahrhunderte
und Länder, die sich dem Lebendigen als
ihrer einzigen Zuflucht und Stärke in die
Arme geworfen haben. Er klingt schon
durch die Psalmen und Propheten. Es ist ein
Schrei des Schmerzes und der Angst, ein
Schrei des Protestes und der Hoffnung,
dass Gott sich endlich als Herr der Welt
erweisen möge und als der Hilflosen Helfer.

Es ist der Schrei der Opfer von Gewalt
und von innerer Teilnahmslosigkeit bis in
unsere Tage.

Man möchte sich manchmal die Ohren
zuhalten. Die Augen verschliessen vor dem
Unrecht. Nichts wissen von all dem Leid.
Wir sind ja nicht schuld.

Gerade jetzt, in unserer aktuellen Situation

in der Schweiz, reagieren viele
Menschen so. Lasst uns einmal in Ruhe mit den
Opfern der Geschichte. Uns trifft keine
Schuld an der Hinschlachtung der Juden.
Wir waren nicht schuld an diesem furchtbaren

Krieg. Vor allem ältere Menschen
reagieren so, verständlicherweise. Die, die
unser Land zu verteidigen bereit waren und
an der Grenze standen. Und es gebührt
ihnen auch Dank dafür. Aber obwohl die
Schweiz den Krieg heil überlebt hat, ist sie
nicht gerechtfertigt daraus hervorgegangen.

Viele haben sich in dieser bösen Zeit
eben auch durchgeschlängelt, wie es ging,
kollaboriert, wo es nötig schien, Geschäfte
gemacht und Geld verdient, wo es möglich
war. Ob das recht war, können wir
Nachgeborenen nicht in jedem Fall beurteilen,
falsch ist es aber sicher, aus den Menschen
von damals Helden der Geschichte oder
Opfer der Verhältnisse zu machen. In der
Schweiz wurden viele Flüchtlinge
abgewiesen und in den Tod geschickt. Jüdisches
Gold war sicher bei uns, jüdische
Menschen waren es nicht.

Sie gehören zu den Hingeschlachteten,
unter dem Altar, die mit lauter Stimme
rufen: Wie lange, heiliger und wahrhaftiger
Herr, richtest du nicht und rächst nicht unser

Blut an denen, die auf Erden wohnen?
Das Unrecht, das diesen Menschen

angetan worden ist, kann nicht wiedergutgemacht

werden. Gott allein ist es, der sie
ins Recht versetzen kann. Aber was wir tun

134



können, heute, gegenüber denen, die jetzt
ihr Recht einklagen, wäre, sie nicht erneut
ins Unrecht versetzen.

Nicht alle, die sich heute mit den Opfern
von damals identifizieren und sich zu ihren
Anwälten machen, tun das in lauterer
Absicht und mit Recht. Aber das enthebt uns
nicht der Frage nach der Schuld. Und wir,
die wir uns der Gnade der späten Geburt
erfreuen, dürfen es uns auch nicht zu
einfach machen, und die Schuld einfach denen
zuweisen, die damals mitverantwortlich
waren für das, was geschehen ist. Das
Vorrecht, nicht daraufhin geprüft worden zu
sein, wie wir uns verhalten hätten, wenn
wir jener Generation angehört hätten, ist
ein unverdientes, eine Gnade, die nicht zu
verwechseln ist mit einem guten Alibi. Eine
Schuld, die wir nicht begangen haben, wird
zu unserer Schuld, wo wir nicht bereit sind,
den Schrei der Hingeschlachteten zu hören
und den Ansprüchen ihrer Nachkommen,
die heute von uns einfordern, was uns nicht
rechtmässig gehört, stattzugeben. Es gilt,
Schuld anzuerkennen, heute. Denn darum
hallt der Schrei der Getöteten in der Kirche
fort. Nicht damit wir uns billigerweise mit
den Opfern identifizieren und anderen die
Schuld zuschieben am Unrecht, das jenen
widerfahren ist. Sondern damit wir uns mit
den Opfern solidarisieren, die Seite wechseln,

umkehren, Busse tun. In der katholischen

Kirche erinnert man sich in jedem
Gottesdienst daran, dass die Bereitschaft,
seine Schuld zu bekennen und Busse zu
tun, die Voraussetzung des Glaubens
überhaupt ist. Wir haben das beinahe vergessen.
Oder wissen wir etwa noch, was Bussarbeit
hiess in der römischen Tradition? In drei
Schritten vollzieht sie sich, lehren uns die
Kirchenväter: In der contritio cordis, der
confessio oris und der satisfactio operis. In
der Zerknirschung des Herzens, dem
öffentlichen Eingeständnis und der
Wiedergutmachung durch die Tat.

Es geht zuallererst um Wahrnehmung
von Folgen menschlichen Tuns, die
verheerend sind, und darum, sich davon
erschüttern zu lassen in der Einsicht: Es
reicht nicht zu sagen, ich kann nichts dafür,
selbst wenn es wahr wäre. Das bedeutet

nicht, dass man immer mit einem schlechten

Gewissen herumlaufen muss. Das
bedeutet nur, dass man, um eines guten
Gewissens willen, die Schuld nicht immer auf
andere abschieben kann. Das ist Zerknirschung

des Herzens.
Es geht in einem zweiten Schritt um ein

Bekennen des Mundes. Also nicht nur um
ein inneres Eingeständnis, sondern um ein
öffentliches Anerkennen einer Schuld, in
die ich, in die wir mithineinverwickelt sind,
ob wir wollen oder nicht. Sie zu bestreiten
oder zu leugnen, macht sie nur grösser.
Und: unvergebbar.

In einem dritten Schritt erst geht es dann
auch um Satisfaktion, Wiedergutmachung
durch die Tat. Der Geschädigte muss in
seinen berechtigten Ansprüchen zufriedengestellt

werden. Der Schuldige muss seine
Schuld zurückzahlen. Das geht nicht in
jedem Fall. Wer will den hingeschlachteten
Seelen ihr Leben wiedergeben? Das kann
nur Gott allein, und zu ihm schreien sie ja
auch, die Seelen der Getöteten in ihren
weissen Gewändern, derAuferstehung
harrend! Aber es geht im Fall einer
Geldschuld, ganz gewiss. Und um eine solche
handelt es sich doch bei den nachrichtenlosen

Vermögen, nicht wahr? Warum nur
tun wir uns so schwer damit? Was haben
wir zu verlieren?

Fragen wir doch lieber, was wir zu
gewinnen hätten? Eine neue Kredibilität
vielleicht. Glaubwürdigkeit. Vergebung. Das,
was Leben möglich macht für uns und
unsere Kinder. Geschenkt durch den, der sich
selber hinschlachten liess, das Lamm, das
allein das Buch mit den sieben Siegeln zu
öffnen würdig ist, und uns die Wahrheit zu
offenbaren als eine Wahrheit, die uns
freimacht.

(Predigt in der reformierten Kirche
Erlenbach/ZH am 2. Februar 1997)

135


	"Wie lange richtest du nicht?" : Zur Aufarbeitung der jüngsten Geschichte

