
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 4

Rubrik: Zeichen der Zeit : eine katholische Verdrängungsgeschichte

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Eine katholische Verdrängungsgeschichte

Der Antijudaismus im Christentum und
die kirchliche Gleichgültigkeit angesichts
des Holocaust sind endlich zum öffentlichen

Thema geworden. Am 18. März folgten

um die 400 Personen im Kirchgemeindehaus

Zürich-Enge einem Podiumsgespräch,

an dem sich u.a. Urs Altermatt und
JosefLang über die ausstehende Verarbeitung

des Antisemitismus in der Geschichte
des Schweizer Katholizismus auseinandersetzten.

Urs Altermatt, der mit seiner
Freiburger Schule für diese Geschichtsschreibung

verantwortlich zeichnet, ist sich des

gravierenden Defizits bewusst. Am
erwähnten Podiumsgespräch erklärte er sich
auch bereit, den katholischen Antisemitismus

historisch aufzuarbeiten. Ob Altermatt
dann immer noch an der «Rehabilitation
der katholisch-konservativen Schweiz»1
festhalten wird, bleibt abzuwarten.

Trotz der guten Absicht befremdet die
Art und Weise, wie Altermatt sich für das

bisherige Versäumnis rechtfertigt: Gewiss
habe er in seinen Arbeiten den Antisemitismus

in der Geschichte des Schweizer
Katholizismus ausgeblendet, aber weder
bewusst noch gar systematisch, sondern «in
bester Gesellschaft» mit den «meisten
Schweizer Historikern», die den
«Antisemitismus zu wenig beachtet und erforscht»
hätten (forum, 2 ./30.3.97). Diese Ausflucht
für einen in katholischer «Mentalitätsgeschichte»

spezialisierten Historiker ist
nicht eben überzeugend. Unter das
wissenschaftliche Niveau fällt erst recht der
Versuch Altermatts, seinem Kritiker Lang eine
«kommunistisch-trotzkistische» Vergangenheit

vorzuwerfen (forum, 2.3.97) und
damit zur eigenen Verteidigung einen
weiteren Stereotyp des katholischen Milieus
einzusetzen: den Antisozialismus.

Der Altermattschen Abwehrstrategie hat

sich inzwischen auch der Kirchenhistoriker
Victor Conzemius angeschlossen; ja dieser
setzt noch das ominöse Scheinargument
hinzu, dass «einige allzu eifrige Anprangerer

des Antisemitismus» nichts anderes
erreichten, als «diesen neu zu schüren und
ihm neue Vorwände zu liefern». So in
einem «Standpunkt»-Artikel des «Sonntag»
(20.3.97), und erst noch unter dem Titel
«Die Stunde der Heuchler».

«In bester Gesellschaft mit den meisten
Schweizer Historikern»?

Der Hinweis auf die schweizerische
Geschichtsschreibung, die sich bei der
Aufarbeitung des Antisemitismus in den
verschiedenen Milieus der Eidgenossenschaft
nicht eben hervorgetan habe, eignet sich
kaum für die Rechtfertigung eigener Passivität.

Ausgegrenzt werden mit einem
solchen Pauschalurteil nämlich - einmal mehr
- die jüdischen Historiker und Historikerinnen

selbst, die nicht erst seit Jacques
Piccards 1994 veröffentlichtem Werk «Die
Schweiz und die Juden 1933—1945»2 den
Antisemitismus in verschiedenen Epochen
unserer Geschichte erforschen. Ich verweise

auf die zusammenfassende Darstellung
in Ralph Weingartens konziser «Geschichte

des Antisemitismus in der Schweiz»3.
Es dürfte dem zünftigen Historiker auch

nicht entgangen sein, dass die Geschichte
der «Fronten» in der Schweiz, wie sie etwa
in den Dissertationen von Walter Wolf und
Beat Glaus nachzulesen ist, eine besondere
Affinität zwischen dem damaligen
Faschismus und dem damaligen politischen
Katholizismus aufweist.4 Ausführlicher
noch hatte bereits 1945 der religiös-soziale
Publizist Paul Schmid-Ammann dargelegt,
warum er die Katholisch-Konservativen in

125



der Schweiz zum «reaktionärsten Flügel
des politischen Katholizismus in der ganzen

Welt» zählte.5 Bundesräte wie Musy,
der die besondere Gunst der Nationalen
Front genoss, und Motta, der Mussolini
1938 als «grossen Führer» pries, stehen für
die Verwandtschaft im Ungeist.

Dass auch Antisemitismus diese Affinität
kennzeichnete, geht aus den Verlautbarungen

und dem Verhalten weiterer katholischer

Bundesräte wie Etter und von Moos
hervor. Der Proteststurm, den die Kritik an
den Festlichkeiten zu Etters 100. Geburtstag

1992 in Zug hervorrief6, oder die
Irritationen, die schon die Zeitschrift «neutralität»

im Januarheft 1970 mit Enthüllungen
über antisemitische Artikel des ehemaligen
Redaktors am «Obwaldner Volksfreund»
von Moos auslöste, müssten doch eigentlich

jeden «Mentalitätsgeschichtler»
beschäftigen. Ebenso die Massenkundgebungen,

die gegen die ersten Aufführungen von
Rolf Hochhuths «Der Stellvertreter» 1963
stattfanden. War es Papsttreue oder
Antisemitismus, was damals das katholische
Milieu in Aufregung versetzte, oder liess sich
das eine vom andern nicht trennen?7

Es mag sein, dass gewisse Professoren
nur lesen, was gewisse andere Professoren
schreiben, und ein so wichtiges Buch wie
«Das Boot ist voll...» von Alfred A.Häsler
nicht zur Kenntnis nehmen. Im Gegensatz
zu den professionellen Historikern, an die
Altermatt sich offenbar anlehnt, hat Häsler
den «Antisemitismus beachtet und
erforscht», erschreckende Dokumente des
«harten» wie des «milden» Antisemitismus
veröffentlicht und auch nach dem «Antisemiten

in uns selbst» gefragt. Das alles würde

sich heute, 30 Jahre nach dem ersten
Erscheinen dieses Buchs, wie eine
Ehrenrettung für die «Schweizer Historiker»
lesen, wenn diese sich dazu bequemten, auch
«Laienhistoriker» ernst zu nehmen.

Warum, so wäre weiter zu fragen, ist für
eine Mentalitätsgeschichte des Katholizismus

nicht auch die entsprechende
Forschung ausserhalb der Schweiz von Bedeutung?

Bereits 1959 hat der englische Historiker

M.P. Fogarty auf «antisemitische
Wurzeln» der Christlich-demokratischen

Parteien in Westeuropa hingewiesen.8
Einen erschreckenden Befund förderte
Karlheinz Deschners Buch «Abermals krähte
der Hahn» 1962 zutage - von der
Judenfeindschaft im antiken Christentum bis
zum Antisemitismus katholischer
Studentenverbindungen .'Friedrich Heer, der wohl
bedeutendste katholische Historiker in
diesem Jahrhundert, hat den Antijudaismus
der christlichen Kirchen, insbesondere
auch des katholischen Milieus, in einer
Reihe von Publikationen dargestellt. Als
die wichtigste wäre das enzyklopädische,
über 700 Seiten starke Buch «Gottes erste
Liebe» aus dem Jahr 1967 zu erwähnen. Es
enthält ein Zitat von André Gide, das uns
schon fast aktuell vorkommt: «Die Katholiken

lieben die Wahrheit nicht.»10Eine
eigentliche Mentalitätsanalyse des
Milieukatholizismus und seiner fatalen «Affinität
zum Autoritären» hat 1963 Carl Amery
verfasst, mit dem Ergebnis, «dass sich der
deutsche Katholizismus zumindest bis
1939 nicht für die Freiheit, nicht für die
Juden, nicht für die Opfer der Konzentrationslager

engagierte».11 Das Nachwort
schrieb Heinrich Böll, dessen literarisches
Werk ebenfalls eine Fundgrube für den
Mentalitätsgeschichtler sein dürfte. - Man
kann als Historiker die Augen vor diesem
«dissidenten» Schrifttum verschliessen,
aber man sollte nicht so tun, als sei die
Aufarbeitung der antisemitischen Mentalität

im Katholizismus eine neue, noch völlig
ungeklärte Frage.

«Beitrag zur europäischen
Befreiungsgeschichte»?

Zweifel am Willen zur redlichen
Aufarbeitung des katholischen Antisemitismus
werden wach, wenn Altermatt und nun
auch noch Conzemius einen Kritiker wie
JosefLang als ehemals «aktiv bekennendes
Mitglied der revolutionär-marxistischen
Liga RML» denunzieren, um ihm damit die
Legitimation für seine Kritik abzusprechen
(Der Sonntag, 20.3.97). Mit der sozialistischen,

gar marxistischen Etikettierung des

Gegners mögen die beiden Professoren an
den traditionellen Antisozialismus des ka-

126



tholischen Milieus appellieren und dort
vielleicht Punkte sammeln, mit einer
sachlichen, gar wissenschaftlichen
Auseinandersetzung haben solche Ablenkungsmanöver

nichts mehr zu tun. Dass die RML
sich der trotzkistischen und damit gerade
antistalinistischen Tradition zuordnete,
dass insbesondere Josef Lang sich schon
seit den 70er Jahren für die demokratische
Opposition in den «sozialistischen»
Oststaaten engagierte, wird von den beiden
Geschichtsprofessoren nicht zur Kenntnis
genommen; statt dessen werfen sie ihm
vor, er habe «den Zusammenbruch der
menschenmordenden kommunistischen
Systeme im Jahre 1989 nicht verwunden»,
wie Conzemius sich auszudrücken beliebt.

Darüber hinaus glaubt Conzemius zu
wissen, «dass Professor Altermatt nur als
Zielscheibe für einen gewichtigeren
Abschuss herhalten soll. Getroffen werden
soll in plumpster Manier der politische
Katholizismus), aus dem die CVP hervorging.

Unter Berufung auf einen verspielten
christlichen Sozialismus wird unterstellt,
der Weg des politischen Katholizismus sei
ein Irrweg gewesen, zudem sei er totalitär
gewesen!»

Mit dem «vers/n'e/ten christlichen
Sozialismus» verwendet Conzemius meinen
Namen für ein Wortspiel nach wenig rühmlichem

Vorbild. Tatsächlich hat Josef Lang
meine Kritik an der Geschichtsschreibung
Altermatts und seiner Schule erwähnt, aber
nicht einfach übernommen. Die Kritik gilt
einer ideologischen Voreingenommenheit,
die den politischen Katholizismus immer
nur als Opfer des Liberalismus oder des
laizistischen Bundesstaates darstellt und
dabei völlig übersieht, welch reaktionär
katholisches Réduit-Denken sie damit
nachträglich «rehabilitieren» will. Anders
als Altermatt annimmt, ist der «Weg der
Schweizer Katholiken ins Ghetto»12 kein
Weg der Emanzipation, sondern ein Weg in
die Sackgasse einer totalitären Subkultur
gewesen. Emanzipation dieses Systems
richtete sich gegen die Moderne und war
daher keine moderne Emanzipation im Sinne

der Menschenrechte. Hätte die katholische

Kirche die liberalen Grundrechte und

die demokratische Ordnung schon damals
anerkannt und nicht erst mit 200 Jahren
Verspätung am Zweiten Vatikanischen
Konzil, so wären die Kulturkämpfe gegen
den Liberalismus und später gegen die
Arbeiterbewegung entbehrlich gewesen.
Politischer Antikatholizismus setzt politischen

Katholizismus ebenso voraus, wie es
Antiklerikalismus nur gibt, wo Klerikalismus

Menschen unterdrückt.13
«Totalitär» war dieser Katholizismus

zwischen den beiden letzten Konzilen der
1870er und der 1960er Jahre, weil die Kirche

sich auch in Fragen für «unfehlbar»
hielt, in denen sie es nicht einmal dem
eigenen Dogma nach gewesen wäre: in der
Verurteilung des politischen Liberalismus
und später des demokratischen, ja selbst
des religiösen Sozialismus. Das katholische

Milieu wurde auf die fixe Idee
der «Geschlossenheit», der «acies ordinata»

(geschlossene Schlachtreihe),
eingeschworen. Der Kontakt zu Andersgläubigen

war suspekt, vor «gemischten Ehen»
wurde gewarnt, Ökumene blieb strikte
untersagt. Mit dieser totalitären Binnenmoral,
die Abweichungen nicht zuliess, war der
politische Katholizismus nicht nur Opfer
des säkularen Staates, sondern auch Täter
gegenüber Andersdenkenden innerhalb
wie ausserhalb der eigenen Reihen -
beides, Opfer wie Täter, mit dialektischer
Wechselwirkung.

Das alles blendet Conzemius aus und
feiert den «Weg des politischen Katholizismus»

gar als «Beitrag zur europäischen
Befreiungsgeschichte». Als ob eine
freiheitliche Gesellschaftsordnung jemals mit
totalitären Methoden erreicht werden
könnte. Als Projektionsfläche dient eine
angeblich totalitäre Linke, die erst einmal
vor der eigenen stalinistischen Tür wischen
soll. Als ob nicht gerade die demokratische
Linke sich dem Totalitarismus und seinem
antisemitischen Feindbild am entschiedensten

widersetzt hätte. Aber das ist vielleicht
der Unterschied in der geschichtlichen
Erinnerung: Für die demokratische Linke ist
sie alles in allem eine Quelle der Ermutigung,

vielleicht sogar des Stolzes, für die
Nachfahren des politischen Katholizismus

127



alles in allem ein Anlass zur Besinnung,
wenn nicht zur Scham.

«Die Stunde der Heuchler»

Für Conzemius, Altermatt und seine
Schule mag es so aussehen, als würden
Josef Lang und ich die Aufarbeitung dieser
katholischen Verdrängungsgeschichte für
die These vom Irrweg des politischen
Katholizismus instrumentalisieren. Das ist
zwar nicht die Absicht, aber es lässt sich
auch nicht bestreiten, dass die Aufarbeitung

des Antisemitismus auf dem «Weg der
Schweizer Katholiken ins Ghetto» eine
weitere Bestätigung dieser These sein

könnjte. Jedenfalls dürfte es der «offiziellen»

Geschichtsschreibung des politischen
Katholizismus schwerfallen, auch noch
den katholischen Antisemitismus ihrer
«Befreiungsgeschichte» einzuordnen und
mit der «Rehabilitation der katholisch-konservativen

Schweiz» in Einklang zu bringen.

Wichtiger als dieser Streit um die
historische Legitimation des politischen
Katholizismus ist indessen das redliche
Bemühen, den katholischen Antisemitismus
als Phänomen zu erforschen und nach
seinen Ursachen zu fragen.

Der historische Befund ist erdrückend.
Josef Lang hat uns am Beispiel der
Schweizerischen Kirchenzeitung von 1832-1883
einen repräsentativen Einblick in diesen
Teil der katholischen «Mentalitätsgeschichte»

vermittelt.14 Wer den Antijudaismus

von fast 2000 Jahren Christentum
überblicken will, greift am besten nach
dem Buch «Gottes erste Liebe» von Friedrich

Heer. Keine Relativierung des
Befunds bedeutet auch die Unterscheidung
zwischen einem «religiös» begründeten
Antijudaismus und dem rassistischen
Antisemitismus. Die «religiöse» Verdammung
der Juden als «Christus- und Gottesmörder»

hatte vielmehr zur Folge, dass Millionen

von kirchlich geprägten Menschen sich
gegenüber dem rassistischen Antisemitismus

zumindest indifferent verhielten. Der
Schrei: «Sein Blut komme über uns und
unsere Kinder»(Mt. 27,25), schien sich in
Judenpogromen zu bestätigen, ja, er wurde

nur zu oft als «eine göttliche Verpflichtung
zur Verfolgung der Juden aufgefasst»15.
Das Christentum triumphierte in diesen
negativen Beweisen für den Messias: So

ergeht es dem, der ihn ablehnt.16
Am Podiumsgespräch in Zürich-Enge

hat Josef Lang die Hypothese vorgetragen,
dass der Antisemitismus eine Form des
Totalitarismus sei. Anders gesagt: Je totalitärer

ein politisches System ist, um so mehr
neigt es dazu, sich über «den Juden» als
Feindbild zu integrieren. Damit würde
auch die umgekehrte Formel erklärbar: Je

antisemitischer ein System sich verhält, um
so totalitärer ist sein Charakter. Beide
Formeln könnten einen gewichtigen Unterschied

zwischen reformiertem und
katholischem Antijudaismus erklären: In der
reformierten Tradition gab es von Martin
Bullinger zur Zeit der Reformation über
Johann Kaspar Lavater zur Zeit der
Aufklärung bis Gertrud Kurz, Paul Vogt und
Leonhard Ragaz zur Zeit des Zweiten
Weltkriegs immer wieder bedeutende
Persönlichkeiten, die den Antijudaismus
bekämpften, ohne deswegen von der eigenen
Kirche verketzert zu werden; in der
katholischen Tradition gab es diese Ausnahmeerscheinungen

kaum, jedenfalls nicht
verbunden mit vergleichbaren Namen und
schon gar nicht mit ausdrücklicher
Anerkennung durch die Amtskirche. Es war
auch nicht eine katholische, sondern
Bonhoeffers Stimme, die zur Zeit des Holocaust

mahnte: «Nur wer für die Juden
schreit, darf gregorianisch singen.»

Natürlich hat es auch in der katholischen
Bevölkerung Ausnahmen der Menschlichkeit

gegeben. Sigi Feigel konnte dazu an
der Veranstaltung in Zürich-Enge
eindrückliche Beispiele aus der Innerschweiz
erwähnen. Aber leider gehörte es nicht zu
den Gepflogenheiten der Hierarchie, sich
für «Andersgläubige» einzusetzen. Die
katholische Kirche der Schweiz hat kein Wort
gesagt zu den Judenverfolgungen und den
andern Greueltaten des Hitlerregimes,
auch nicht zur antisemitischen Flüchtlingspolitik

unseres Landes. Der Basler Bischof
Franziskus von Streng bedankte sich noch
in einem Hirtenschreiben zum Kriegsende

128



für die «Bereitschaft und Wachsamkeit
unserer Behörden und unseres Heeres
unerwünschte und gefährliche Menschen an
unseren Grenzen» zurückgehalten zu
haben...17

Dass die katholische Hierarchie sich heute

entschieden von jedem Antijudaismus
oder Antisemitismus distanziert und auch
bereit ist, die Mitschuld der eigenen Kirche
am Holocaust zu bekennen, ist gewiss ein
ermutigendes Zeichen der Umkehr. Nur
genügt es nicht, dass Bischofskonferenzen
oder der Papst selbst solche Erklärungen
abgeben. Der Antisemitismus muss an seiner

Wurzel, in einem während Jahrhunderten

antijudaistisch geprägten Bewusstsein
kirchlich sozialisierter Menschen,
überwunden werden. Dazu hat die historische
Forschung einen wichtigen Beitrag zu
leisten. Dazu muss vor allem eine kirchliche
Verkündigung beitragen, die vom «unge-
kündigten Bund Gottes mit Israel» ausgeht,
auch wenn dies Verzicht auf Absolutheits-
ansprüche der katholischen Kirche bedeutet.18

Dazu müsste nicht weniger die direkte
ökumenische Begegnung beitragen, damit
die Trauerarbeit konkret werden kann.

Der Vorwurf, wir würden als «eifrige
Anprangerer des Antisemitismus» diesen
«neu schüren» und ihm «neue Vorwände»
liefern, erinnert an die fatale Meinung, die
Geschichte der Schweiz im Zweiten Weltkrieg

dürfe nicht umgeschrieben, die
damalige Flüchtlingspolitik nicht allzu sehr
kompromittiert werden, um nicht neuem
Antisemitismus Vorschub zu leisten. Eben
noch war das Judentum selbst für den
Antisemitismus verantwortlich, jetzt ist es der
Anti-Antisemitismus... Wenn etwas dem
Antisemitismus Vorschub leistet, dann ist
es die Verdrängung der historischen Wahrheit.

Die judenfeindliche Geschichte des

Katholizismus kann nicht verarbeiten, wer
die «Rehabilitation der katholisch-konservativen

Schweiz» über alles, auch über den
fairen Umgang mit anderen Meinungen
stellt. Es ist vielleicht nicht «die Stunde»
des Herrn Conzemius. Mit verbalen
Rundumschlägen wie «Heuchler» kommen wir
allerdings auch nicht weiter.

1 Urs Altermatt, Katholizismus und Moderne, Zur
Sozial- und Mentalitätsgeschichte der Schweizer Katholiken

im 19. und 20. Jahrhundert, Zürich 1989, S. 60.
2 Vgl. Stefan Mächler, Die Schweiz, die Juden, der
Krieg, in: NW 1995, S. 144ff.
3 In: Ernst Braunschweig (Hg.), Antisemitismus-Umgang

mit einer Herausforderung, Festschrift zum 70.
Geburtstag von Sigi Feigel, Zürich 1991, S. 29ff.
4 Walter Wolf, Faschismus in der Schweiz, Zürich
1969, S. 167ff.; Beat Glaus, Die Nationale Front, Zürich
1969, S. 272ff.
5 Der politische Katholizismus, Bern 1945, Zitat, S. 54.
6 Vgl. Zeichen der Zeit: «Der <Fall Etter>», in: NW
1992, S. 128ff.
7 Alfred A. Häsler, Das Boot ist voll..., Zürich 1967.
8 Christliche Demokratie in Westeuropa, Basel 1959,
S.3.
9 Abermals krähte der Hahn, Stuttgart 1962, S. 442ff.
10 Gottes erste Liebe, 2000 Jahre Judentum und
Christentum. Genesis des österreichischen Katholiken
Adolf Hitler, München 1967, Zitat, S. 231.
11 Carl Amery, Die Kapitulation oder Deutscher
Katholizismus heute, Hamburg 1963, S. 33f.
12 Der Weg der Schweizer Katholiken ins Ghetto,
Zürich 1972; 2..erweiterte Auflage 1991.
13 Vgl. Zeichen der Zeit: «Katholizismus und Moderne»,

in: NW 1990, S. 155ff.
14 Kein Platz für Juden neben dem «weissen Kreuz im
roten Feld», in: NW 1997, S. 84ff.
15 Friedrich Heer, a.a.O., S. 50.
16 Vgl. Martin Cunz, «Nicht durch Heeresmacht und
nicht durch Gewalt, sondern durch meinen Geist», in:
Festschrift für Sigi Feigel, a.a.O., S. 121ff.
17 Ökumenische Kirchengeschichte der Schweiz, S.

277, zitiert nach Christian Kissling, in: pfarrblatt Bern,
25.1.97.
18 Vgl. Ernst Ludwig Ehrlich, Die Beziehungen
zwischen Juden und Katholiken, in: Festschrift für Sigi
Feigel, a.a.O., S. 75ff.

1942, in einer Zeit, wo Menschen in Europa wegen ihrer jüdischen Abstammung zu
Hunderttausenden deportiert, gequält und umgebracht wurden, hatten die Fastenhirtenschreiben

der Schweizer Bischöfe geradezu grotesk erscheinende Themen zum Inhalt wie
«Geduld», «Die segensreiche Wirksamkeit des Papsttum in neuerer Zeit», «Die christliche
Familie», «Das Bittgebet», «Das Leben in sittsamer Würde» und «Die heilige Kommunion»

(Ursula Käser-Leisibach, Die begnadeten Sünder, Winterthur 1994, S. 139)

129


	Zeichen der Zeit : eine katholische Verdrängungsgeschichte

