Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 4

Artikel: Mutter Afrikas : Huterinnen des Lebens : die Sicht der Theologin Mercy
Amba Oduyoye

Autor: Meijers, Erica

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144035

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 16.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Erica Meijers

Miitter Afrikas: Hiiterinnen des Lebens
Die Sicht der Theologin Mercy Amba Oduyoye

Mercy Amba Oduyoye hat als eine der ersten Theologinnen die Bedeutung der Traditio-
nen und Erfahrungen afrikanischer Frauen fiir die Theologie neu entdeckt. Durch ihre
Texte finden die Lebensfragen und Selbstbilder afrikanischer Frauen den Weg in die
Theologie. Das Bild der Mutter ist eines der meist benutzten Bilder fur afrikanische
Frauen, und aus feministischer Sicht vielleicht auch das problematischste. Mercy Amba
Oduyoye hat eigensinnige Auffassungen iiber die Mutterschaft, die auch auf die Situation

von Frauen und Mannern in Europa ein neues Licht werfen konnen.

Die Geschichte einer Mutter

Alle, die Afrika kennen, «wissen», wie
wichtig es fiir afrikanische Frauen ist, Mut-
ter zu sein. Aber was bedeutet Mutterschaft
fiir sie selbst? Was bedeutet sie im alltigli-
chen Leben? Da die theologischen Uberle-
gungen Mercy Amba Oduyoyes letztlich in
dergleichen konkreten Erfahrungen wur-
zeln, mochte ich diesen Artikel mit einer
Geschichte iiber den afrikanischen Alltag
beginnen:

Der Roman «Zwanzig Sdcke Muschel-
geld»(Orginaltitel: The Joys of Mother-
hood) der nigerianischen Schriftstellerin
Buchi Emecheta beschreibt die Geschichte
einer westafrikanischen Mutter aus ihrer
eigenen Perspektive: Nnu Egus erste Ehe
ist misslungen, weil sie keine Kinder be-
kam. Trotz der Schande wurde doch ein
neuer Mann fiir sie gefunden, ihr Stammes-
genosse Nnaife, der in Lagos, der Haupt-
stad Nigerias, lebt.

Nnu Egus Kinderlosigkeit hat dazu ge-
fiihrt, dass sie ihr Dorf Ibuza und die Ge-
meinschaft, in der sie aufgewachsen war,
verlassen musste. Dabei lag es wahrschein-
lich gar nicht an ihr, dass keine Kinder
kamen, denn in Lagos bekommt sie doch
ein Kind. Dieses Kind stirbt mit einem Jahr.
In ihrem Kummer hilt es Nnu Egu fiir ihre
Schuld, dass das Kind gestorben ist. Sie
wollte sich nicht anpassen an das moderne
Leben in der Stadt. Im Dorf hatten die

112

EM.

Miitter weiterhin Anteil am Gemein-
schaftsleben, in der Stadt sollen sie aber zu
Hause bleiben und nur fiir die Kinder sor-
gen. Nnu Egu war dazu zu stolz; sie wollte
ihre Unabhingigkeit nicht aufgeben und
sich nicht einschrénken lassen. Jetzt meint
sie, dass ihr Kind tot ist, weil sie weiter
arbeiten ging.

Als sie wieder schwanger wird, ist sie
bereit, sich dem modernen Leben anzupas-
sen und sich aus dem offentlichen Leben
zuriickzuziehen. Sie ist voller Hoffnung,
dass jetzt alles besser wird. Bald wird aber
deutlich, dass sie diese Forderung der Mo-
dernitdt an die Frauen gar nicht einhalten
kann. Ihr Mann verdient einfach zu wenig,
um alle — denn es werden bald mehr Kinder
geboren — zu ernghren. Und wihrend ihr
Mann in der westlichen Wirtschaft einge-
setzt wird — schliesslich wird er dann im
Zweiten Weltkrieg als Frontsoldat nach
Europa geschickt —, schldgt Nnu Egu sich
und ihre Kinder mit Strassenhandel durch.

Eine «moderne Mutter», die zu Hause
bei den Kindern bleibt, kann sie nicht sein,
aber auf dem modernen Arbeitsmarkt
wird sie ebensowenig akzeptiert. Deshalb
schafft sie sich, wie viele andere Frauen
auch, mit dem Strassenhandel ihre eigene
Erwerbsmdglichkeit im traditionellen Sek-
tor. Obwohl sie die ganze Familie ernéhrt,
wird ihre Arbeit aber nur als Zusatz zur
Arbeit ihres Mannes gesehen. Dabei kostet
alles, was sie macht, sie viel mehr Zeit: Die



technologischen Neuerungen, welche die
Arbeit erleichtern, sind nur Ménnern zu-
ginglich. Das gilt allerdings nicht nur fiir
die Stadt. Auch im Dorf hatten die Méanner
schon die bessere Arbeit. Sie stellten zum
Beispiel die teuren rituellen Objekte her,
wihrend die Frauen das billige Geschirr
topferten.

Nachdem Nnu Egu sich ein ganzes Le-
ben lang abgerackert hat, ist sie nicht mehr
so hoffnungsvoll wie wihrend ihrer zwei-
ten Schwangerschaft. Ihre Klage ldsst sich
lesen wie das Kyriegebet, aus dem die
Theologie der afrikanischen Frauen gebo-
ren wurde:

«<«Gott, wann wirst Du endlich eine Frau
schaffen, die um ihrer selbst willen aner-
kannt wird, einen vollwertigen Menschen,
der nicht mehr nur Anhéngsel ist?> betet sie
in ihrer Verzweiflung. <Schliesslich bin ich
allein auf die Welt gekommen und werde
allein sterben. Was fiir einen Nutzen habe
ich von alledem gehabt? Sicher, ich habe
viele Kinder, aber wie soll ich sie erndhren?
Mit meinem Leben. Ich muss mich zu Tode
schuften, um sie zu versorgen, ich muss
mein Letztes fiir sie geben. Und wenn ich
das Gliick haben sollte, in Frieden zu ster-
ben, muss ich ihnen auch noch meine Seele
geben. Sie werden meinen toten Geist ver-
ehren, damit er fiir sie sorgt: Ein guter Geist
ist er nur so lange, als es genug Yamswur-
zeln und Kinder in der Familie gibt; wenn
aber einmal etwas nicht so geht, wie es soll,
wenn eine junge Frau nicht schwanger wird
oder Hungersnot ausbricht, wird man das
meinem toten Geist anlasten. Wann werde
ich frei sein?>

Doch selbst in ihrer Verwirrung weiss sie
die Antwort: <Nie, nicht einmal im Tode.
Ich bin eine Gefangene meines eigenen
Fleisches und Blutes. Ist das wirklich so
beneidenswert? Die Minner stellen es so
hin, als wiren Kinder unser einziger Le-
bensinhalt. Darum wollte ich auch sterben,
als ich meinen ersten Sohn verlor. Denn ich
war den Erwartungen der Ménner in mei-
nem Leben, meines Vaters und meines
Mannes, nicht gerecht geworden—und jetzt
kommen auch noch meine Sohne hinzu.
Aber wer hat es eigentlich zum Gesetz

erhoben, dass wir auf unsere TOchter keine
Hoffnungen setzen sollen? Wir Frauen un-
terwerfen uns diesem Gesetz mehr als alle
anderen. Wenn wir das nicht veridndern,
leben wir weiter in einer Welt des Mannes,
an der die Frauen stets mitbauen wer-
den.s»!

Ein Leben lang hat die Mutterschaft den
Alltag Nnu Egus bestimmt. Am Ende be-
greift sie, dass sie immer die Erwartungen
anderer zu erfiillen versuchte. Ihr Selbst-
bild ist voller Bilder von anderen, und
trotzdem ist Mutterschaft ihr Leben. Wiirde
sie es von sich schiitteln, was wire sie dann
noch?

Das Dilemma der Frauen in Afrika

«Es herrscht Unsicherheit iiber das
Selbstbild der afrikanischen Frauen. Auch
gibt es eine Inkongruenz zwischen dem
Bild, das der afrikanische Mann von der
afrikanischen Frau hat, und dem Bild, das
die restliche Welt von ihr hat.»?

So definiert die Theologin Mercy Amba
Oduyoye das Dilemma afrikanischer Frau-
en. Afrikanische Frauen internalisieren
weithin die Bilder, welche die «Welt» und
die «afrikanischen Ménner» von ihnen ha-
ben. Die Frauen miissen jedoch ein eigenes
Bild von sich zuriickerobern. Anstatt sich
als Opfer der Unterdriickung zu sehen,
wollen sie sich als die Tridgerinnen grosser
Verantwortung in der Gemeinschaft verste-
hen. Sich anders zu sehen, als die afrikani-
schen Ménner sie sehen, ist noch problema-
tischer, da diese Bilder so sehr mit ihrem
eigenen Selbstbild verwoben sind. Frauen-
bilder wie «Hiiterin des Lebens», «Mutter
der Sohne» oder auch «Schwester im
Kampf gegen Rassismus und Unrecht» las-
sen zwar Respekt erkennen, werden aber
nach Mercy Amba Oduyoye oft dazu miss-
braucht, Frauen ihren vollwertigen Platz in
der Gesellschaft abzustreiten.

Oduyoye stellt fest, dass die Ménner in
der modernen Gesellschaft die offizielle
politische Verantwortlichkeit haben, und
dass von den Frauen nur erwartet wird, dass
sie das biologische Leben erhalten, wie das
auch in der Geschichte Nnu Egus der Fall

113



war. In der Stadt wurde sie — im Gegensatz
zu dem, was sie im Dorf gewohnt war — in
den privaten Bereich zuriickverwiesen.
Diese Entwicklung frustriert das Selbstbild
der Frauen, vor allem da diese Reduktion
ihrer Verantwortlichkeit auf paradoxe Wei-
se keine Erleichterung ihrer Aufgabe be-
deutet. Oduyoye stellt fest, dass diese eher
schwerer wird, da die Méanner ihre politi-
sche Macht vor allem fiir die Verwirkli-
chung ihrer individuellen Ambitionen ein-
setzen. Die tatséchliche Sorge fiir die Ge-
meinschaft — Erndhrung, Ausbildung, Al-
terspflege etc. — lastet immer noch auf den
Schultern der Frauen.

Oduyoye schliesst aus dieser Situation,
dass «das Leben einer Frau auf Grund ihrer
biologischen Funktionen reguliert wird, als
wire die Reproduktion und Ernéhrung des
menschlichen Lebens ihre einzige Exi-
stenzberechtigung»°.

Die Quellen und die Methode

Anders als die westeuropédischen Femi-
nistinnen vielleicht erwarten wiirden, weist
Oduyoye die Kennzeichnung der Frau als
Mutter nicht zuriick. Sie kritisiert die Re-
duktion der Frauen zu gebirenden und néh-
renden Wesen zwar scharf, bejaht aber
trotzdem das Bild der Frau als Mutter und
Hiiterin des Lebens. Ihre Kritik stiitzt sich
sogar auf dieses Bild. Denn trotz allem ist
die Abweisung der Mutterschaft fiir Mercy
Amba Oduyoye genau so undenkbar wie
das Aufgeben ihrer afrikanischen Identitit.
Deswegen versucht sie, den Begriff neu zu
bestimmen.

Auf ihrer Suche nach Quellen, die sie
heranziehen kann, um die Wiirde der
Frauen wiederherzustellen, stosst Oduyoye
nur auf Traditionen, die Frauen gleichzeitig
ehren und geringschitzen. Sie glaubt nicht
an eine Idealisierung des prakolonialen
Afrika; das westeuropéische Emanzipati-
onsideal ist ihr zu individualistisch, aber
auch die biblischen Geschichten entstam-
men einer durch und durch patriarchalen
Gesellschaft. Und doch sind dies die Quel-
len, aus welchen sie schopft: die Tradition
der westafrikanischen Asante, die Bibel

114

und der moderne Gedanke der Emanzipa-
tion. Es gibt eben keine reinen Quellen.
Das dreckige Wasser muss daher gefiltert
und kritisch analysiert werden, bevor es
getrunken werden kann. Wer nicht verdur-
sten will, muss es irgendwann einmal doch
trinken.

So findet Amba Oduyoye in den — als
patriarchal entlarvten — biblischen Texten
ein Gegengift gegen die Reduzierung der
Frau auf ein fortpflanzendes Wesen. Sie
setzt die Schopfung des Menschen zum
Bild Gottes gegen diejenigen Aspekte der
Bibel und der christlichen Tradition ein, die
das Leben von Frauen einschrinken.
Oduyoye befindet sich stéindig in einer Dis-
kussion mit den Traditionen, die sie geprégt
haben.

Wissenschaftlern, die eine ausgegliche-
ne und konstante Theorie erwarten, er-
scheinen ihre Texte schnell als wider-
spriichlich und zum Teil unverstindlich.
Einmal Kkritisiert sie einen Begriff, dann
benutzt sie den gleichen Begriff innerhalb
ihres eigenen Diskurses auf positive Art
und Weise. So geht sie auch mit der Mutter-
schaft vor. Und hat Oduyoye einmal eine
Tradition kritisiert, dann heisst das noch
nicht, dass sie nie mehr etwas Gutes darin
entdecken kann. In der von ihr immer wie-
der scharf kritisierten westlichen Kultur
findet Oduyoye trotzdem Verbiindete fiir
ihre Auffassung von Mutterschaft, und
zwar in Kreisen, die wir normalerweise
wohl kaum mit Mutterschaft und noch we-
niger mit afrikanischen Christen assoziie-
ren wiirden. 1993 erkldrt Oduyoye sich in
einem Artikel liber die Ehe mit Lesben und
Schwulen solidarisch, da diese sich — wie
sie selber — gegen die Koppelung des Wer-
tes eines Menschen an eine biologische
Funktion, ndmlich die Fortpflanzung, weh-
ren.*

Im gleichen Artikel sagt Amba Oduyoye
zum ersten Mal offentlich, dass ihre Auf-
fassung von Mutterschaft auch damit zu
tun hat, dass sie selber keine Kinder habe.
Trotzdem versteht sie sich als Mutter, denn
sie verweigert sich der herrschenden Norm
der biologischen Elternschaft. Was heisst
das, die Norm der biologischen Eltern-



schaft? Wie kann man Mutter sein, ohne
Kinder zuhaben? Es wird Zeit,dass wir uns
Mercy Oduyoyes Auffassung von Mutter-
schaft genauer anschauen. Dazu miissen
wir uns der afrikanischen Tradition zuwen-
den, Oduyoyes wichtigster und fiir uns zu-
gleich fremdester Quelle.

Mutterschaft bei den Asante

Mercy Amba Oduyoye kennt das Dilem-
ma Nnu Egus aus eigener Erfahrung. Als
sie durch ihre Ehe ihr eigenes Volk, die
matrilinearen Asante in Ghana, verliess
und zu den Yoruba in Nigeria zog, sah sie
sich eingeschrinkt auf eine Rolle im priva-
ten Bereich. Sie war anderes gewohnt: Bei
den Asante werden Médchen im Blick auf
ihre zukiinftige Position als Mutter erzo-
gen, und Miitter geniessen dort immer noch
ein hohes gesellschaftliches Ansehen, ob-
wohl das der heutigen Position der Frauen
nicht mehr ganz entspricht.

Mercy Amba wuchs heran mit Geschich-
ten liber Frauen als Herrscherinnen und
Gottinnen, auch wenn diese Geschichten
alten Zeiten entstammten. Denn noch be-
vor die Kolonisten und Missionare kamen,
waren die Frauen immer mehr aus dem
offentlichen Leben verdringt worden. Die
Einfiihrung von westlichen Werten ver-
stiarkte diese Tendenz nur. Im heutigen
Ghana mit seinen modernen Machtkdmp-
fen 1st die weibliche Linie auch bei den
Asante praktisch bedeutungslos geworden.
Eine Frau kann zwar Haupt der traditionel-
len Gemeinschaft (Abusua) werden, aber
nicht moderne Politikerin. Trotzdem hat
die matrilineare Geschichte ihrer Gemein-
schaft Mercy Oduyoye tief geprigt. Sie
empfindet sich als religios-politisches We-
sen, das die Pflicht hat, sich dem Fortgang
des biologischen Lebens (eine religiose
Pflicht) und dem Wohl der Gemeinschaft
(eine politische Pflicht) zu widmen.’ Ein
kiirzeres Wort fiir diese beiden Verantwort-
lichkeiten ist die Mutterschaft.

Miitter sind fiir Mercy Amba Oduyoye
Hiiterinnen der Gemeinschaft. In der west-
lichen Welt ist Mutterschaft mit dem Gebi-
ren (dem biologischen Aspekt) und Erzie-

hen (dem sozialen Aspekt) der eigenen
Kinder verbunden, aber fiir Oduyoye be-
schréankt sich die Mutterschaft nicht auf die
Privatsphire. Das, was sie «biologisch»
nennt, hat einen religiésen Rahmen: Es
geht darum, dem Leben aller Zeiten die
Ehre zu erweisen. Das ist etwas vollig an-
deres als das, was die Wissenschaft unter
«biologisch» versteht. Im Politischen —
Oduyoye redet nicht vom Sozialen, denn
das Soziale durchzieht sowieso das Ganze
— geht die Mutterschaft dann noch deut-
licher iiber die eigene Familie hinaus. Die
Erziehung der eigenen Kinder ist fir
Oduyoye mit der Organisation der Gesell-
schaft als Ganzem verbunden. Mutter-
schaft heisst in ihrer Tradition: Personen
befahigen, Mensch zu werden.

Messianischer Feminismus

Mercy Oduyoye unterstreicht die gesell-
schaftliche Funktion der Mutterschaft, in-
dem sie von Mutterschaft als einem System
zur Unterstiitzung des Lebens der Gemein-
schaft spricht. Sie verteidigt dieses Modell
im folgenden Zitat. Dabei wird deutlich,
dass ihr Verstindnis von Mutterschaft eng
mit ihrer theologischen Position verkniipft
ist. Oduyoye spricht in diesem Zusammen-
hang namlich von «messianischem Femi-
nismus»:

«Das System zur Unterstiitzung des Le-
bens der Gemeinschaft bleibt fiir Frauen
ein attraktives Modell. Seine Kraft ist die
der Einheit in Verschiedenheit, der Ge-
meinsamkeit und der Gegenseitigkeit; es
ist ein gemeinsamer Versuch,die Lebenden
am Leben und die Toten lebendig zu halten.
Es macht Gestern, Heute und Morgen zu
einem Ganzen, in welchem wir uns gut und
voller Leben fiihlen. Eine Frau, die rea-
lisiert, was mit diesem Modell passieren
wiirde, wenn sie es wegen des egozentri-
schen Individualismus der Minner nicht
linger unterstiitzen wiirde, wird wie ge-
Iihmt zwischen zwei Moglichkeiten ste-
hen. Sie wird sich auf einer Kreuzung be-
finden: Auf der einen Seite ist die hinge-
bende Liebe und auf der anderen Seite die
personliche Authentizitit. Darin liegt die

115



Ambiguitit eines messianischen Feminis-
mus: Frauen konnen die Gemeinschaft ret-
ten, sie fiihlen sich verantwortlich und wer-
den auch verantwortlich gemacht, aber
trotzdem haben sie keine Macht, um Ande-
rungen durchzufiihren .»*

Hier stossen wir wieder auf das Dilemma
des Selbstbildes. Oduyoye ist sich bewusst,
dass das Bild der Mutter ein problemati-
sches Bild ist. Sie selber verbindet es mit
Werten, die sie als positiv einschétzt, auch
wenn sie immer wieder missbraucht wer-
den: Gemeinsamkeit, Gegenseitigkeit, hin-
gebende Liebe. Mercy Oduyoye ruft Frau-
en dazu auf, sich diese Werte nicht nehmen
zu lassen und das Bild der Mutter auch
weiterhin fiir sich in Anspruch zu nehmen.
Die Lebenshaltung, fiir die Oduyoye pléa-
diert, ist fiir sie auch eine christliche Le-
benshaltung; dic Werte der Hingabe sind
fiir sie christliche Werte. Das wird klar,
indem sie von messianischem Feminismus
spricht. Messianisch, denn durch ihre Mut-
terschaft treten Frauen als Retterinnen der
Gemeinschaft auf; ihre hingebende Liebe
ist typisch fiir ein messianisches Leben.

Und feministisch? Fiir viele Feministin-
nen in Westeuropa hat «Hingabe» einen
negativen Klang. Der Preis, den Frauen fiir
ihre Opfer bezahlen, ist oft hoch: Sie ver-
lieren dabei ihre Authentizitit. In Europa
denken wir heute bei Feminismus oft an
Frauen, die fiir ithre Rechte kimpfen, weni-
ger an Frauen, die sich fiir das Wohl der
Gemeinschaft hingeben. Aber fiir Mercy
Oduyoye ist gerade das feministisch.
Frauen sollen fiir das Ganze kampfen,nicht
nur fiir sich.

Natiirlich ist Mercy Oduyoye sich be-
wusst, dass zu viele Frauen — im Westen
wie 1n Afrika, in traditionellen wie in mo-
dernen Gesellschaften — nichts fiir ihre
Opfer zuriickbekommen. So sagt sie:

«Ich habe keine romantische Ideen, was
die Hingabe angeht; ich weise nur auf sie
hin, insofern sie die Werte und den Lebens-
stil des Reiches Gottes fordert, und nur
dann, wenn sie von Frauen und Minnern
gleichermassen verlangt wird.»’

Hier wird am deutlichsten, was Mercy
Amba Oduyoye unter «messianischem

116

Feminismus» versteht und was sie mit ih-
rem Pladoyer fiir die Mutterschaft meint:
Frauen, die sich fiir das Heil anderer frei-
willig hingeben, tun genau das, was Jesus
tat. Nnu Egu hat ihre Kraft und ihre Seele
nicht freiwillig gegeben; sie hat niemals
tiber ihr eigenes Leben entscheiden kon-
nen. [hre Hingabe wird von Oduyoye nicht
gefordert; aber ihre Opfer und ihre Sorge
fiir Kinder und Gemeinschaft weisen trotz-
dem eine Ahnlichkeit mit wirklich messia-
nischen Taten auf. Frauen, die anders als
Nnu Egu sehr wohl die Moglichkeit haben,
sich zu entscheiden, sollen deshalb nicht
vergessen, dass es zwischen der Mutter-
schaft und dem Reich Gottes eine geheime
Verabredung gibt.

1 Buchi Emecheta, Zwanzig Sicke Muschelgeld, Zi-
rich 1983, S. 213f.; Originalausgabe: The Joys of Mo-
therhood, London 1979.

2 Mercy Amba Oduyoye, Feminism and Religion: The
African Woman's Dilemma, in: Amka (newsletter of the
Biennial Institute of African Women in Religion and
Culture), 2/1992,5.42.

3 Mercy Amba Oduyoye/Musimbi R.A. Kanyoro (ed.),
The Will to Arise. Women, Tradition and the Church in
Africa, Maryknoll, New York 1992, S. 17.

4 A critique of Mbiti’s view on love and marriage in
Africa, in: Jacob K. Olupona and Sulayman S. Nyang
(ed.),Religious Plurality in Africa. Essays in Honour of
John S. Mbiti, Berlin/New York 1993, S, 354ff.

5 Mercy Amba Oduyoye, Feminism and Religion, ebd.
Zur Position der Frauen bei der Asante, siehe auch
Oduyoyes letztes Buch: Daughters of Anowa. African
Women & Patriarchy, Maryknoll, New York 1995.

6 Ebd., S. 48f.

7 Mercy Amba Oduyoye, Churchwomen and the
Church’s Mission, in: J.S. Pobee/Birbel von Warten-
berg-Potter {ed.), New Eves for Reading. Biblical and
Theological Reflections by Women from the Third
World, Geneva 1986, S. 74,



	Mütter Afrikas : Hüterinnen des Lebens : die Sicht der Theologin Mercy Amba Oduyoye

