
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 4

Artikel: Mütter Afrikas : Hüterinnen des Lebens : die Sicht der Theologin Mercy
Amba Oduyoye

Autor: Meijers, Erica

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144035

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144035
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Erica Meijers

Mütter Afrikas: Hüterinnen des Lebens
Die Sicht der Theologin Mercy Amba Oduyoye

Mercy Amba Oduyoye hat als eine der ersten Theologinnen die Bedeutung der Traditionen

und Erfahrungen afrikanischer Frauen für die Theologie neu entdeckt. Durch ihre
Texte finden die Lebensfragen und Selbstbilder afrikanischer Frauen den Weg in die
Theologie. Das Bild der Mutter ist eines der meist benutzten Bilder für afrikanische
Frauen, und aus feministischer Sicht vielleicht auch das problematischste. Mercy Amba
Oduyoye hat eigensinnige Auffassungen über die Mutterschaft, die auch aufdie Situation
von Frauen und Männern in Europa ein neues Licht werfen können. EM.

Die Geschichte einer Mutter

Alle, die Afrika kennen, «wissen», wie
wichtig es für afrikanische Frauen ist, Mutter

zu sein. Aber was bedeutet Mutterschaft
für sie selbst? Was bedeutet sie im alltäglichen

Leben? Da die theologischen Überlegungen

Mercy Amba Oduyoyes letztlich in
dergleichen konkreten Erfahrungen
wurzeln, möchte ich diesen Artikel mit einer
Geschichte über den afrikanischen Alltag
beginnen:

Der Roman «Zwanzig Säcke Muschel-
geld»(Orginaltitel: The Joys of Motherhood)

der nigerianischen Schriftstellerin
Buchi Emecheta beschreibt die Geschichte
einer westafrikanischen Mutter aus ihrer
eigenen Perspektive: Nnu Egus erste Ehe
ist misslungen, weil sie keine Kinder
bekam. Trotz der Schande wurde doch ein
neuer Mann für sie gefunden, ihr Stammesgenosse

Nnaife, der in Lagos, der Haupt-
stad Nigerias, lebt.

Nnu Egus Kinderlosigkeit hat dazu
geführt, dass sie ihr Dorf Ibuza und die
Gemeinschaft, in der sie aufgewachsen war,
verlassen müsste. Dabei lag es wahrscheinlich

gar nicht an ihr, dass keine Kinder
kamen, denn in Lagos bekommt sie doch
ein Kind. Dieses Kind stirbt mit einem Jahr.
In ihrem Kummer hält es Nnu Egu für ihre
Schuld, dass das Kind gestorben ist. Sie
wollte sich nicht anpassen an das moderne
Leben in der Stadt. Im Dorf hatten die

Mütter weiterhin Anteil am
Gemeinschaftsleben, in der Stadt sollen sie aber zu
Hause bleiben und nur für die Kinder
sorgen. Nnu Egu war dazu zu stolz; sie wollte
ihre Unabhängigkeit nicht aufgeben und
sich nicht einschränken lassen. Jetzt meint
sie, dass ihr Kind tot ist, weil sie weiter
arbeiten ging.

Als sie wieder schwanger wird, ist sie
bereit, sich dem modernen Leben anzupassen

und sich aus dem öffentlichen Leben
zurückzuziehen. Sie ist voller Hoffnung,
dass jetzt alles besser wird. Bald wird aber
deutlich, dass sie diese Forderung der
Modernität an die Frauen gar nicht einhalten
kann. Ihr Mann verdient einfach zu wenig,
um alle - denn es werden bald mehr Kinder
geboren - zu ernähren. Und während ihr
Mann in der westlichen Wirtschaft eingesetzt

wird - schliesslich wird er dann im
Zweiten Weltkrieg als Frontsoldat nach
Europa geschickt -, schlägt Nnu Egu sich
und ihre Kinder mit Strassenhandel durch.

Eine «moderne Mutter», die zu Hause
bei den Kindern bleibt, kann sie nicht sein,
aber auf dem modernen Arbeitsmarkt
wird sie ebensowenig akzeptiert. Deshalb
schafft sie sich, wie viele andere Frauen
auch, mit dem Strassenhandel ihre eigene
Erwerbsmöglichkeit im traditionellen Sektor.

Obwohl sie die ganze Familie ernährt,
wird ihre Arbeit aber nur als Zusatz zur
Arbeit ihres Mannes gesehen. Dabei kostet
alles, was sie macht, sie viel mehr Zeit: Die

112



technologischen Neuerungen, welche die
Arbeit erleichtern, sind nur Männern
zugänglich. Das gilt allerdings nicht nur für
die Stadt. Auch im Dorf hatten die Männer
schon die bessere Arbeit. Sie stellten zum
Beispiel die teuren rituellen Objekte her,
während die Frauen das billige Geschirr
töpferten.

Nachdem Nnu Egu sich ein ganzes
Leben lang abgerackert hat, ist sie nicht mehr
so hoffnungsvoll wie während ihrer zweiten

Schwangerschaft. Ihre Klage lässt sich
lesen wie das Kyriegebet, aus dem die
Theologie der afrikanischen Frauen geboren

wurde:
«<Gott, wann wirst Du endlich eine Frau

schaffen, die um ihrer selbst willen
anerkannt wird, einen vollwertigen Menschen,
der nicht mehr nur Anhängsel ist?> betet sie
in ihrer Verzweiflung. Schliesslich bin ich
allein auf die Welt gekommen und werde
allein sterben. Was für einen Nutzen habe
ich von alledem gehabt? Sicher, ich habe
viele Kinder, aber wie soll ich sie ernähren?
Mit meinem Leben. Ich muss mich zu Tode
schuften, um sie zu versorgen, ich muss
mein Letztes für sie geben. Und wenn ich
das Glück haben sollte, in Frieden zu
sterben, muss ich ihnen auch noch meine Seele
geben. Sie werden meinen toten Geist
verehren, damit er für sie sorgt: Ein guter Geist
ist er nur so lange, als es genug Yamswurzeln

und Kinder in der Familie gibt; wenn
aber einmal etwas nicht so geht, wie es soll,
wenn eine junge Frau nicht schwanger wird
oder Hungersnot ausbricht, wird man das
meinem toten Geist anlasten. Wann werde
ich frei sein?>

Doch selbst in ihrer Verwirrung weiss sie
die Antwort: <Nie, nicht einmal im Tode.
Ich bin eine Gefangene meines eigenen
Fleisches und Blutes. Ist das wirklich so
beneidenswert? Die Männer stellen es so
hin, als wären Kinder unser einziger
Lebensinhalt. Darum wollte ich auch sterben,
als ich meinen ersten Sohn verlor. Denn ich
war den Erwartungen der Männer in meinem

Leben, meines Vaters und meines
Mannes, nicht gerecht geworden - und jetzt
kommen auch noch meine Söhne hinzu.
Aber wer hat es eigentlich zum Gesetz

erhoben, dass wir auf unsere Töchter keine
Hoffnungen setzen sollen? Wir Frauen
unterwerfen uns diesem Gesetz mehr als alle
anderen. Wenn wir das nicht verändern,
leben wir weiter in einer Welt des Mannes,
an der die Frauen stets mitbauen
werden.»)'

Ein Leben lang hat die Mutterschaft den
Alltag Nnu Egus bestimmt. Am Ende
begreift sie, dass sie immer die Erwartungen
anderer zu erfüllen versuchte. Ihr Selbstbild

ist voller Bilder von anderen, und
trotzdem ist Mutterschaft ihr Leben. Würde
sie es von sich schütteln, was wäre sie dann
noch?

Das Dilemma der Frauen in Afrika

«Es herrscht Unsicherheit über das
Selbstbild der afrikanischen Frauen. Auch
gibt es eine Inkongruenz zwischen dem
Bild, das der afrikanische Mann von der
afrikanischen Frau hat, und dem Bild, das
die restliche Welt von ihr hat.»2

So definiert die Theologin Mercy Amba
Oduyoye das Dilemma afrikanischer Frauen.

Afrikanische Frauen internalisieren
weithin die Bilder, welche die «Welt» und
die «afrikanischen Männer» von ihnen
haben. Die Frauen müssen jedoch ein eigenes
Bild von sich zurückerobern. Anstatt sich
als Opfer der Unterdrückung zu sehen,
wollen sie sich als die Trägerinnen grosser
Verantwortung in der Gemeinschaft verstehen.

Sich anders zu sehen, als die afrikanischen

Männer sie sehen, ist noch problematischer,

da diese Bilder so sehr mit ihrem
eigenen Selbstbild verwoben sind. Frauenbilder

wie «Hüterin des Lebens», «Mutter
der Söhne» oder auch «Schwester im
Kampf gegen Rassismus und Unrecht» lassen

zwar Respekt erkennen, werden aber
nach Mercy Amba Oduyoye oft dazu
missbraucht, Frauen ihren vollwertigen Platz in
der Gesellschaft abzustreiten.

Oduyoye stellt fest, dass die Männer in
der modernen Gesellschaft die offizielle
politische Verantwortlichkeit haben, und
dass von den Frauen nur erwartet wird, dass
sie das biologische Leben erhalten, wie das
auch in der Geschichte Nnu Egus der Fall

113



war. In der Stadt wurde sie - im Gegensatz
zu dem, was sie im Dorf gewöhnt war - in
den privaten Bereich zurückverwiesen.
Diese Entwicklung frustriert das Selbstbild
der Frauen, vor allem da diese Reduktion
ihrer Verantwortlichkeit auf paradoxe Weise

keine Erleichterung ihrer Aufgabe
bedeutet. Oduyoye stellt fest, dass diese eher
schwerer wird, da die Männer ihre politische

Macht vor allem für die Verwirklichung

ihrer individuellen Ambitionen
einsetzen. Die tatsächliche Sorge für die
Gemeinschaft - Ernährung, Ausbildung,
Alterspflege etc. - lastet immer noch auf den
Schultern der Frauen.

Oduyoye schliesst aus dieser Situation,
dass «das Leben einer Frau auf Grund ihrer
biologischen Funktionen reguliert wird, als
wäre die Reproduktion und Ernährung des
menschlichen Lebens ihre einzige
Existenzberechtigung»3.

Die Quellen und die Methode

Anders als die westeuropäischen
Feministinnen vielleicht erwarten würden, weist
Oduyoye die Kennzeichnung der Frau als
Mutter nicht zurück. Sie kritisiert die
Reduktion der Frauen zu gebärenden und
nährenden Wesen zwar scharf, bejaht aber
trotzdem das Bild der Frau als Mutter und
Hüterin des Lebens. Ihre Kritik stützt sich

sogar auf dieses Bild. Denn trotz allem ist
die Abweisung der Mutterschaft für Mercy
Amba Oduyoye genau so undenkbar wie
das Aufgeben ihrer afrikanischen Identität.
Deswegen versucht sie, den Begriff neu zu
bestimmen.

Auf ihrer Suche nach Quellen, die sie
heranziehen kann, um die Würde der
Frauen wiederherzustellen, stösst Oduyoye
nur aufTraditionen, die Frauen gleichzeitig
ehren und geringschätzen. Sie glaubt nicht
an eine Idealisierung des präkolonialen
Afrika; das westeuropäische Emanzipationsideal

ist ihr zu individualistisch, aber
auch die biblischen Geschichten entstammen

einer durch und durch patriarchalen
Gesellschaft. Und doch sind dies die Quellen,

aus welchen sie schöpft: die Tradition
der westafrikanischen Asante, die Bibel

und der moderne Gedanke der Emanzipation.

Es gibt eben keine reinen Quellen.
Das dreckige Wasser muss daher gefiltert
und kritisch analysiert werden, bevor es

getrunken werden kann. Wer nicht verdursten

will, muss es irgendwann einmal doch
trinken.

So findet Amba Oduyoye in den - als

patriarchal entlarvten - biblischen Texten
ein Gegengift gegen die Reduzierung der
Frau auf ein fortpflanzendes Wesen. Sie
setzt die Schöpfung des Menschen zum
Bild Gottes gegen diejenigen Aspekte der
Bibel und der christlichen Tradition ein, die
das Leben von Frauen einschränken.
Oduyoye befindet sich ständig in einer
Diskussion mit den Traditionen, die sie geprägt
haben.

Wissenschaftlern, die eine ausgeglichene
und konstante Theorie erwarten,

erscheinen ihre Texte schnell als
widersprüchlich und zum Teil unverständlich.
Einmal kritisiert sie einen Begriff, dann
benutzt sie den gleichen Begriff innerhalb
ihres eigenen Diskurses auf positive Art
und Weise. So geht sie auch mit der Mutterschaft

vor. Und hat Oduyoye einmal eine
Tradition kritisiert, dann heisst das noch
nicht, dass sie nie mehr etwas Gutes darin
entdecken kann. In der von ihr immer wieder

scharf kritisierten westlichen Kultur
findet Oduyoye trotzdem Verbündete für
ihre Auffassung von Mutterschaft, und
zwar in Kreisen, die wir normalerweise
wohl kaum mit Mutterschaft und noch
weniger mit afrikanischen Christen assoziieren

würden. 1993 erklärt Oduyoye sich in
einem Artikel über die Ehe mit Lesben und
Schwulen solidarisch, da diese sich - wie
sie selber - gegen die Koppelung des Wertes

eines Menschen an eine biologische
Funktion, nämlich die Fortpflanzung, wehren.4

Im gleichen Artikel sagt Amba Oduyoye
zum ersten Mal öffentlich, dass ihre
Auffassung von Mutterschaft auch damit zu
tun hat, dass sie selber keine Kinder habe.
Trotzdem versteht sie sich als Mutter, denn
sie verweigert sich der herrschenden Norm
der biologischen Elternschaft. Was heisst
das, die Norm der biologischen Eltern-

114



schaff? Wie kann man Mutter sein, ohne
Kinder zu haben? Es wird Zeit, dass wir uns
Mercy Oduyoyes Auffassung von Mutterschaft

genauer anschauen. Dazu müssen
wir uns der afrikanischen Tradition zuwenden,

Oduyoyes wichtigster und für uns
zugleich fremdester Quelle.

Mutterschaft bei den Asante

Mercy Amba Oduyoye kennt das Dilemma

Nnu Egus aus eigener Erfahrung. Als
sie durch ihre Ehe ihr eigenes Volk, die
matrilinearen Asante in Ghana, verliess
und zu den Yoruba in Nigeria zog, sah sie
sich eingeschränkt auf eine Rolle im privaten

Bereich. Sie war anderes gewöhnt: Bei
den Asante werden Mädchen im Blick auf
ihre zukünftige Position als Mutter erzogen

und Mütter gemessen dort immer noch
ein hohes gesellschaftliches Ansehen,
obwohl das der heutigen Position der Frauen
nicht mehr ganz entspricht.

Mercy Amba wuchs heran mit Geschichten

über Frauen als Herrscherinnen und
Göttinnen, auch wenn diese Geschichten
alten Zeiten entstammten. Denn noch
bevor die Kolonisten und Missionare kamen,
waren die Frauen immer mehr aus dem
öffentlichen Leben verdrängt worden. Die
Einführung von westlichen Werten
verstärkte diese Tendenz nur. Im heutigen
Ghana mit seinen modernen Machtkämpfen

ist die weibliche Linie auch bei den
Asante praktisch bedeutungslos geworden.
Eine Frau kann zwar Haupt der traditionellen

Gemeinschaft (Abusua) werden, aber
nicht moderne Politikerin. Trotzdem hat
die matrilineare Geschichte ihrer Gemeinschaft

Mercy Oduyoye tief geprägt. Sie
empfindet sich als religiös-politisches
Wesen, das die Pflicht hat, sich dem Fortgang
des biologischen Lebens (eine religiöse
Pflicht) und dem Wohl der Gemeinschaft
(eine politische Pflicht) zu widmen.5 Ein
kürzeres Wort für diese beiden Verantwortlichkeiten

ist die Mutterschaft.
Mütter sind für Mercy Amba Oduyoye

Hüterinnen der Gemeinschaft. In der
westlichen Welt ist Mutterschaft mit dem Gebären

(dem biologischen Aspekt) und Erzie¬

hen (dem sozialen Aspekt) der eigenen
Kinder verbunden, aber für Oduyoye
beschränkt sich die Mutterschaft nicht auf die
Privatsphäre. Das, was sie «biologisch»
nennt, hat einen religiösen Rahmen: Es
geht darum, dem Leben aller Zeiten die
Ehre zu erweisen. Das ist etwas völlig
anderes als das, was die Wissenschaft unter
«biologisch» versteht. Im Politischen -
Oduyoye redet nicht vom Sozialen, denn
das Soziale durchzieht sowieso das Ganze

- geht die Mutterschaft dann noch
deutlicher über die eigene Familie hinaus. Die
Erziehung der eigenen Kinder ist für
Oduyoye mit der Organisation der Gesellschaft

als Ganzem verbunden. Mutterschaft

heisst in ihrer Tradition: Personen
befähigen, Mensch zu werden.

Messianischer Feminismus

Mercy Oduyoye unterstreicht die
gesellschaftliche Funktion der Mutterschaft,
indem sie von Mutterschaft als einem System
zur Unterstützung des Lebens der Gemeinschaft

spricht. Sie verteidigt dieses Modell
im folgenden Zitat. Dabei wird deutlich,
dass ihr Verständnis von Mutterschaft eng
mit ihrer theologischen Position verknüpft
ist. Oduyoye spricht in diesem Zusammenhang

nämlich von «messianischem
Feminismus»:

«Das System zur Unterstützung des
Lebens der Gemeinschaft bleibt für Frauen
ein attraktives Modell. Seine Kraft ist die
der Einheit in Verschiedenheit, der
Gemeinsamkeit und der Gegenseitigkeit; es
ist ein gemeinsamer Versuch, die Lebenden
am Leben und die Toten lebendig zu halten.
Es macht Gestern, Heute und Morgen zu
einem Ganzen, in welchem wir uns gut und
voller Leben fühlen. Eine Frau, die
realisiert, was mit diesem Modell passieren
würde, wenn sie es wegen des egozentrischen

Individualismus der Männer nicht
länger unterstützen würde, wird wie
gelähmt zwischen zwei Möglichkeiten
stehen. Sie wird sich auf einer Kreuzung
befinden: Auf der einen Seite ist die hingebende

Liebe und auf der anderen Seite die
persönliche Authentizität. Darin liegt die

115



Ambiguität eines messianischen Feminismus:

Frauen können die Gemeinschaft
retten, sie fühlen sich verantwortlich und werden

auch verantwortlich gemacht, aber
trotzdem haben sie keine Macht, um
Änderungen durchzuführen.»6

Hier stossen wir wieder auf das Dilemma
des Selbstbildes. Oduyoye ist sich bewusst,
dass das Bild der Mutter ein problematisches

Bild ist. Sie selber verbindet es mit
Werten, die sie als positiv einschätzt, auch
wenn sie immer wieder missbraucht werden:

Gemeinsamkeit, Gegenseitigkeit,
hingebende Liebe. Mercy Oduyoye ruft Frauen

dazu auf, sich diese Werte nicht nehmen
zu lassen und das Bild der Mutter auch
weiterhin für sich in Anspruch zu nehmen.
Die Lebenshaltung, für die Oduyoye
plädiert, ist für sie auch eine christliche
Lebenshaltung; die Werte der Hingabe sind
für sie christliche Werte. Das wird klar,
indem sie von messianischem Feminismus
spricht. Messianisch, denn durch ihre
Mutterschaft treten Frauen als Retterinnen der
Gemeinschaft auf; ihre hingebende Liebe
ist typisch für ein messianisches Leben.

Und feministisch? Für viele Feministinnen

in Westeuropa hat «Hingabe» einen
negativen Klang. Der Preis, den Frauen für
ihre Opfer bezahlen, ist oft hoch: Sie
verlieren dabei ihre Authentizität. In Europa
denken wir heute bei Feminismus oft an
Frauen, die für ihre Rechte kämpfen, weniger

an Frauen, die sich für das Wohl der
Gemeinschaft hingeben. Aber für Mercy
Oduyoye ist gerade das feministisch.
Frauen sollenfür das Ganze kämpfen, nicht
nur für sich.

Natürlich ist Mercy Oduyoye sich
bewusst, dass zu viele Frauen - im Westen
wie in Afrika, in traditionellen wie in
modernen Gesellschaften - nichts für ihre
Opfer zurückbekommen. So sagt sie:

«Ich habe keine romantische Ideen, was
die Hingabe angeht; ich weise nur auf sie
hin, insofern sie die Werte und den Lebensstil

des Reiches Gottes fördert, und nur
dann, wenn sie von Frauen und Männern
gleichermassen verlangt wird.»7

Hier wird am deutlichsten, was Mercy
Amba Oduyoye unter «messianischem

Feminismus» versteht und was sie mit
ihrem Plädoyer für die Mutterschaft meint:
Frauen, die sich für das Heil anderer
freiwillig hingeben, tun genau das, was Jesus
tat. Nnu Egu hat ihre Kraft und ihre Seele
nicht freiwillig gegeben; sie hat niemals
über ihr eigenes Leben entscheiden können.

Ihre Hingabe wird von Oduyoye nicht
gefördert; aber ihre Opfer und ihre Sorge
für Kinder und Gemeinschaft weisen trotzdem

eine Ähnlichkeit mit wirklich
messianischen Taten auf. Frauen, die anders als
Nnu Egu sehr wohl die Möglichkeit haben,
sich zu entscheiden, sollen deshalb nicht
vergessen, dass es zwischen der Mutterschaft

und dem Reich Gottes eine geheime
Verabredung gibt.

1 Buchi Emecheta, Zwanzig Säcke Muschelgeld,
Zürich 1983, S. 213f.; Originalausgabe: The Joys of
Motherhood, London 1979.
2 Mercy Amba Oduyoye, Feminism and Religion: The
African Woman's Dilemma, in: Amka (newsletter of the
Biennial Institute of African Women in Religion and
Culture), 2/1992, S. 42.
3 Mercy Amba Oduyoye/Musimbi RA. Kanyoro (ed.),
The Will to Arise. Women, Tradition and the Church in
Africa, Maryknoll, New York 1992, S. 17.
4 A critique of Mbiti's view on love and marriage in
Africa, in: Jacob K. Olupona and Sulayman S. Nyang
(ed.), Religious Plurality in Africa. Essays in Honour of
John S. Mbiti, Berlin/New York 1993, S. 354ff.
5 Mercy Amba Oduyoye, Feminism and Religion, ebd.
Zur Position der Frauen bei der Asante, siehe auch
Oduyoyes letztes Buch: Daughters of Anowa. African
Women & Patriarchy, Maryknoll, New York 1995.
6Ebd.,S.48f.
7 Mercy Amba Oduyoye, Churchwomen and the
Church's Mission, in: J.S. Pobee/Bärbel von Warten-
berg-Potter (ed.), New Eves for Reading. Biblical and

Theological Reflections by Women from the Third
World, Geneva 1986, S. 74.

116


	Mütter Afrikas : Hüterinnen des Lebens : die Sicht der Theologin Mercy Amba Oduyoye

