
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 4

Artikel: Solidarität - eine biblische Begründung

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144033

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 21.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144033
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Solidarität - eine biblische Begründung

Hans-Adam Ritter befasst sich im folgenden Aufsatz mit dem Solidaritätsgedanken im
Ersten Testament. Es geht um eine biblische Selbstvergewisserung, wie sie allen, die in
dieser Glaubens- undHoffnungs-Tradition stehen, immer wieder not tut, vor allem in einer
Zeit der- angeblich vom Markt diktierten -Entsolidarisierung. Unser Freund liest mit uns
das Buch Exodus im Licht des heutigen Forschungsstandes neu. Immer eindrücklicher
stellt sich diese Befreiungsgeschichte dar, in der Israel religiös-sozial - nicht ethnisch! -
begründet wird und in seiner vorstaatlichen Zeit zu einer annähernd egalitären
Gemeinschaftfreier Bauern sich entwickelt. Der Autor widmet seinen Aufsatz Bruno Schottstädt,
dem ehemaligen Leiter der Gossner Mission in der DDR, der im April 1997 seinen
70. Geburtstag feiert. Red.

Selbstvergewisserung

Müssen Christinnen und Christen eine
Position, die ihnen einleuchtet, die sie zu
unterstützen sich genötigt fühlen, biblisch
oder theologisch begründen? Solche
Begründungen sehen manchmal wie Umwege
aus. Lohnt sich diese Umständlichkeit?
Was Ungeduldigen als Komplizierung oder
Zeit- und Kraftverschwendung vorkommt,
halte ich für eine notwendige Selbstvergewisserung

und Vergegenwärtigung der
Tradition, in der wir stehen. Verwurzelung und
Öffnung stehen sich nicht entgegen, sie
bedingen sich gegenseitig, wenn wir nicht
fundamentalistisch zu werden noch uns
dem Zeitgeist stromlinienförmig anzupassen

wünschen.
Wie wollen wir die Verbindung

zwischen Solidarität und Religion beschreiben?

Wir könnten von der Verbindung
zwischen Gottesliebe und Nächstenliebe
ausgehen: Gott lieben von ganzer Kraft und
den Nächsten wie uns selbst. Oder von
Weihnachten: Gott wird Mensch und teilt
die Schmerzen und den Tod mit seinen
Geschöpfen. Oder von der Weihnachtsgeschichte

: Die Freude, die allem Volk
widerfahren wird, bekommen als erste die Hirten
zu hören, die eine Art Zigeuner sind, am
Rand der Gesellschaft, mit Misstrauen
betrachtet. Oder wir gehen in der Tradition

102

der Religiös-Sozialen aus von der Reich-
Gottes-Verkündigung und erinnern uns an
das Jesuswort: «Die Zöllner und Huren
kommen eher ins Reich Gottes als ihr» (Mt
21,32). Der Satz ist an die Vertreter der
Oberschicht gerichtet, an die Hohenpriester

und Ältesten des Volkes. Oder an den
Satz zu den Jüngern: «Wenn jemand will
der Erste sein, der soll der Letzte sein von
allen und aller Diener.» Im Reich Gottes
baut sich eine Solidarität von unten auf.

Ich wähle einen andern Weg. Ich erzähle
von der Ausbeutung der Bauarbeiter, die
zwei neue Städte aus dem Boden stampfen
müssten anlässlich einer der letzten
Konjunkturaufschwünge im pharaonischen
Ägypten. Der Konflikt brach aus, als die
Normen willkürlich heraufgesetzt wurden
mit der Anordnung, dass die Zwangsarbeiter

auf dem Bau auch die Beschaffung des
Materials selber übernehmen müssten. Es

gab Aufruhr, die Autoritäten versuchten,
die Aufbegehrenden zu spalten. Dann fanden

diese sich mit Mose aber doch zusammen

zur gemeinsamen Aktion, sie setzten
sich ab, sie machten sich autonom.

Dazu kann ich von einem Leseerlebnis
berichten, das ich im Herbst 1995 hatte. Ich
las die «Religionsgeschichte Israels in alt-
testamentlicher Zeit» von Rainer Albertz.
Die Geschichtsforschung zum Alten Testament

ist hoch spezialisiert geworden. Ein



zuverlässiger Überblick ist schwierig. Der
letzte klassische Versuch hiess «Theologie
des Alten Testamentes». Sie war verfasst
von Gerhard von Rad und erschien 1960.
Im Jahr 1992 nun also Rainer Albertz, 700
Seiten, gut geschrieben. Der Doppelband
ist im Rahmen einer traditionsreichen
Kommentarreihe erschienen, dem ATD:
Altes Testament Deutsch. In dieser Reihe
werden alle Bücher beider Testamente (es
gibt auch das Neue Testament Deutsch)
kommentiert und von Ergänzungsbänden
begleitet, die alle den Anspruch haben (und
unterschiedlich erfüllen), dem derzeitigen
Stand der wissenschaftlichen Diskussion
zu entsprechen, aber einen Text zu bieten,
der allgemein verständlich ist (und die
Kenntnis der alten Sprachen nicht voraussetzt).

Ich berichte, wie ein kritischer Historiker

den Ausgangspunkt der biblischen
Überlieferung rekonstruiert. Es leuchtet
ein, dass diese Ursprungsgeschichte von
der Unterdrückung und Befreiung Israels
in Ägypten mit dem Thema Solidarität
zu tun hat. Es geht um die Erzählungen
aus dem 2. Buch Mose, dem Buch Exodus.
Ich sage: wie ein kritischer Historiker
diese Geschichte rekonstruiert. Denn man
nimmt heute an, dass die Hauptmasse der
Texte, die diese Geschichte nacherzählen,
700 bis 800 Jahre nach den Ereignissen
formuliert wurde. Man redet schon lange
vom grossen Abstand zwischen den
Ereignissen und den schriftlichen Zeugnissen.
Aber man war früher zuversichtlicher,
ältere Quellen rekonstruieren zu können. Die
heutige Forschung ist skeptischer. Sie neigt
allgemein zu späteren Datierungen. Der
grosse zeitliche Abstand macht begreiflich,
warum es im Buch Exodus und in den
andern Stellen, die sich auf diese Ereignisse

beziehen, so viele Sprünge,
Abweichungen und Varianten gibt, wieso die
Texte, wenn man sie einfach hintereinander
lesen möchte, so verwickelt erscheinen.

Exodus

Im 13. vorchristlichen Jahrhundert liessen

die Pharaonen im Osten des Nildeltas

eine neue Residenz anlegen. Zur neuen
Residenz gehörten die beiden Magazinstädte

Pitom und Ramses. Die werden im
1. Kapitel des Buches Exodus genannt (Ex
1,11). Mit den dort eingesetzten
Zwangsarbeitern beginnt die Geschichte Israels.

Mose unternimmt einen ersten
Aufstandsversuch. Er erschlägt einen der ver-
hassten ägyptischen Aufseher. Die zur
Arbeit Gepressten haben untereinander Streit.
Mose will schlichten. Doch sie solidarisieren

sich nicht mit ihm. Statt ihre Aggressionen

gegen die Unterdrücker zu richten,
erkennen die Hebräer den Führungsanspruch
des Mose nicht an, sondern drohen ihm mit
Denunziation. Er muss sich ins Ausland
absetzen. Die spätere Exodusgruppe ist
gespalten. Die Ägypter setzen das Instrument
der Entsolidalisierung bewusst zur Herr-
schaftssicherung ein. Die ägyptischen Vögte

beförderten einige der hebräischen
Fronarbeiter zu Aufsehern und belangten sie,
wenn das Soll nicht mehr erreicht wurde.

Mose begibt sich ausser Landes. Er findet

Aufnahme bei einem midianitischen
Priester weit südlich in der Sinaihalbinsel.
Dort lernt er den Gott Jahwe kennen. Dieser

Gottesname wird gedeutet als: Ich werde

sein, der ich sein werde. Und die Deutung

besagt etwa dies: Ich geleite euch,
jedoch lasse ich mich nicht in Besitz nehmen

und manipulieren. In späterer Zeit
sprechen die Juden den Gottesnamen nicht
mehr aus, um die NichtVerfügbarkeit Gottes

zu respektieren.
Mose kehrt mit einer göttlichen Zusage

nach Ägypten zurück. Er vermag jetzt die
Fronarbeiter zu einer gemeinsamen Flucht
zu mobilisieren. Eine ägyptische
Streitwagengruppe setzt den Entlaufenen nach,
aber sie fährt sich in den Sümpfen des
Schilfmeeres fest, in der Gegend, wo man
viel später den Kanal gebaut hat. Die
Flüchtlinge erleben das als wunderbare
Befreiung, als Sieg ihres Gottes über die
Ägypter.

Wer sind die Flüchtlinge? Die
Nachkommen Josefs, sagt die Überlieferung.
Die Historiker machen sich ein anderes
Bild. Was das Buch Genesis von Abraham,

Isaak, Jakob und Josef und das Buch

103



Exodus von der Befreiung aus Ägypten
hintereinander erzählen, das sehen die
Historiker nebeneinander als Geschichten
verschiedener Gruppen. In der Bibel wird
Israels Entstehungsgeschichte so erzählt,
dass wir den Eindruck gewinnen, es hätte
immer nur die eine Grossgruppe Israel
gegeben. Die Historiker nehmen
übereinstimmend an, im Land erst sei aus mehreren

Gruppen Israel zusammengewachsen.
Dabei hätte aber die Exodusgruppe so
etwas wie eine Priorität durch ihre besondere
Befreiungserfahrung.

Wer ist die Exodusgruppe? Vielleicht
eine Gruppe kriegsgefangener oder
polizeilich aufgelesener Fremder und Outlaws,
auch Angehörige marodierender Banden.
Der zwangsweise Einsatz solcher
Menschen bei staatlichen Bauten ist von ägyptischer

Seite belegt. In keilschriftlichen
assyrischen Texten kommen sie auch vor und
werden hier als «chabiru» bezeichnet. Nun
werden die Leute in den ersten Kapiteln des
Exodusbuches auffallend häufig Hebräer
genannt, eine Bezeichnung, die sonst im
Alten Testament selten ist und nur im
Namen für die Sprache überlebt hat. Und an
sechs Stellen heisst Jahwe im Exodus-
Buch «Gott der Hebräer». Es muss ein
Zusammenhang bestehen zwischen dieser
Bezeichnung im Alten Testament und den
ägyptischen wie den assyrischen Quellen.
Das aber bedeutet, dass der Ursprung der
Exodusgruppe nicht ethnisch bestimmt ist,
sondern sozial: Asoziale waren sie, Rechtlose,

aber sie setzten sich ab und wählten
die Freiheit und wurden bewahrt. Es handelt

sich um eine wirtschaftlich angepasste,
aber sozial deklassierte und durch staatliche

Massnahmen entsolidarisierte Gruppe
fremdländischer Fronarbeiter in Ägypten
zur Zeit der Ramses-Pharaonen, auf welche

die Jahwe-Religion bei ihrer Entstehung

bezogen ist.

Landnahme

Wir lernten, Israel habe das Land
erobert; die berühmteste Geschichte ist die
Eroberung von Jericho. Das gibt ein
gewalttätiges Bild insofern, als suggeriert

wird, die ältere,kanaanäische Bevölkerung
hätte neben Israel keinen Platz und kein
Recht mehr gehabt, sei ausgerottet oder
vertrieben worden. Der Sieg allerdings
wird jeweils nicht der besseren Kriegskunst

zugeschrieben, sondern dem
Eingreifen Gottes. Insofern atmen diese
Geschichten nicht einen direkt imperialistischen

Geist. Nun haben die Forscher schon
lange Grund anzunehmen, die Landnahme
sei im grossen und ganzenfriedlich verlaufen,

das Feldzugmässige sei eine nachträgliche

Sicht, deren Motive man aus andern,
viel späteren Zusammenhängen verstehen
muss.

Man sagte, die Landnahme der Israeliten
sei zu verstehen als das stufenweise
Ansässigwerden von Nomaden. Aber das Bild,
das man sich von den Nomaden gemacht
hat, stimmt nicht mehr. Man konnte
feststellen, dass das Kamel erst gegen die
Jahrtausendwende (1100-1000 v.Chr.) in dieser

Gegend gezüchtet wurde. Ohne Kamel
war aber ein Nomadenleben aufder
südarabischen Halbinsel und in den angrenzenden
Gebieten, die man als die Heimat aller
Semiten ansah, gar nicht möglich.

Albertz fasst einzelne Untersuchungen
zusammen und zeichnet folgendes Bild:
Die alte kanaanäische Bevölkerung lebte
in Städten konzentriert. Diese Städte waren
jede für sich ein kleines Staatswesen mit
einem König und den Kriegern. Die führten
über die andern ein straffes Regiment. Um
1200 v.Chr. wurden diese kanaanäischen
Städte stark geschwächt. Die mykenische
Welt ging unter, die kanaanäischen Küstenstädte

verloren den wichtigsten Handelspartner.

Abseits der Städte kommt es in
Galiläa und auf den west- und ostjordanischen

Bergzügen und auch im nördlichen
Negev zu einer grossen Anzahl neuer
dörflicher Siedlungen. Ihre Bewohner rodeten
den Buschwald, legten Zisternen und
Terrassen an. Erst mit dieser Technik wurde
eine bäuerliche Existenz in den bergigen
Gegenden überhaupt möglich.

Es ist der Übergang von der Bronze- zur
Eisenzeit. Das Land erlebt eine Deurbani-
sation und eine schnell anwachsende
Dorfkultur. Diese neuen Siedlungen sind nicht

104



befestigt. Man kann also annehmen, die
Entwicklung sei meistens friedlich verlaufen.

Die Unterschicht, abhängige Bauern,
Hirten und Outlaws (chabiru) setzten sich
aus den Städten ab. Der Rückgang des Handels

schadete nicht nur den Küstenstädten,
sondern beraubte auch die Nomaden eines
wichtigen Teils ihrer Einnahmequellen,
deshalb machten sich auch viele von ihnen
in den neuen Siedlungen sesshaft. Es ist
also die Bauern- und Hirtenbevölkerung
Palästinas, die sich aus ihrer Abhängigkeit
von der städtischen Aristokratie befreit hat
und den Stammesverband «Israel» bildet.

Seinerzeit sagte Werner Keller: «Und
die Bibel hat doch recht». Er wollte, dass
die Archäologie beweise, was die Bibel
erzähle. Das war defensiv, rechthaberisch
und in vielem anfechtbar. Aber die Archäologie

kann umgekehrt Hinweise geben, wie
wir die biblischen Texte verstehen müssen.
Es ist imponierend, dass wir mit Hilfe der
Archäologie ein Bild von der
Bevölkerungsbewegung und der Veränderung der
Besiedlungsräume bekommen.

In diesen Umschichtungs- und
Befreiungsprozess stiess die Exodusgruppe mitten

hinein. Die religiösen Befreiungstraditionen,

die sie mitbrachte, trugen wesentlich

dazu bei, diesen Prozess zu stimulieren
und eine Gesellschaftsordnung zu schaffen,

die der Bevölkerung der Gebirgsregion
ein Leben in Freiheit sicherte. Sie wird zu
einer Art Gegenmodell zu den diktatorisch
organisierten Stadtstaaten Kanaans.

Diese Ordnung hatte ihren Preis, nämlich

die aussenpolitische Schwäche. Das
System reagierte nur schwerfällig auf
Angriffe von aussen. Es wird in der Folge
immer davon erzählt, dass.die Stämme
militärischen Übergriffen ihrer Nachbarn
ausgesetzt waren. Die Befreiungskriege, die
sie führten, sind der Ort, wo das göttliche
Handeln am direktesten erfahren wurde: in
Analogie zur Herausführung aus Ägypten.
Die Kriege bekamen eine ganz grosse
religiöse Bedeutung. Man sollte sie deswegen
aber nicht «heilige Kriege» nennen. Es sind
religiöse Befreiungskriege.

Nach 1100 v.Chr. brachen die Midianiter
ins Land ein. Sie waren nun die ersten

Nomaden in dieser Weltecke, die über
Kamele verfügten und deshalb den Siedlern
äusserst gefährlich wurden. Israels Kampfruf

gegen sie lautete: «Das Schwert für den
Herrn und für Gideon!» Die Exodusgruppe
hätte zu ihrer Zeit gegen die ägyptische
Streitmacht keine Chance gehabt, die
israelitischen Stämme verfügten jetzt über eine

- wenn auch schlechte - Bewaffnung und
eine rudimentäre militärische Organisation.

Der Sieg über die Midianiter, erzählt in
der Gestalt der Geschichten von Gideon, ist
gleichzeitig ein Heldenepos und ein
Gotteslob.

Neue Sicht der Forschung

Mir machte die Lektüre von Rainer
Albertz unter anderem darum Eindruck, weil
sie mir vorführte, wie vieles überholt war
und anders angesehen wurde als vor 30
Jahren, da ich für mein Examen die
Geschichte des Alten Israel lernen müsste. Ich
kann die wichtigsten Verschiebungen
stichwortartig aufzählen:

1. Der grosse Teil der Texte wird in der
Hebräischen Bibel später datiert, als ich's
lernte. Im Gesamtbild bedeutet es, dass die
Prophetenschriften viel mehr an die Spitze
rücken als vorher.

2. Die Archäologie hat grosse
Fortschritte gemacht. Man kann die Deurbani-
sation und die gleichzeitige Ausdehnung
der Dorfkultur in bisher nicht besiedelte
Gebiete im 12. und 11. vorchristlichen
Jahrhundert nachweisen.

3. Die alttestamentliche Wissenschaft
diskutiert soziologische Modelle. Die alte
Vorstellung der Landnahme der Stämme
wäre ein Invasionsmodell gewesen. Das
Buch Josua schildert den Vorgang so. Das
Buch der Richter enthielt schon immer ein
anderes Bild. Man hing dann länger dem
Infiltrationsmodell an: Die Nomaden und
Halbnomaden sickerten nach Israel ein.
Dann versuchte jemand ein Revolutionsmodell

zu entwerfen, wonach Israel
entstanden wäre als Ergebnis einer Art
Bauernrevolte gegen die kanaanäischen
Stadtstaaten. Rainer Albertz stützt sich auf ein
Disgressionsmodell: Der Stämmeverband

105



Israel hat sich im Land dadurch gebildet,
dass die Städte schwächer wurden, die
Unterschicht auszog und neue Räume besiedelte,

zusammen mit chabiru-Leuten, und
geprägt wurden von der Exodusgruppe.
Damit müsste man zum zweiten Mal sagen,
dass Israel nicht ethnisch begründet wird,
sondern religiös-sozial: Israel knüpft an
ältere Befreiungserfahrungen an und organisiert

sich als annähernd egalitäre
Gemeinschaftfreier Bauern.

Die neue Sicht, wenigstens diejenige, die
Albertz vertritt, ist sozialgeschichtlich und
befreiungstheologisch orientiert. Sie steht
zum Zeitgeist ein wenig quer.

Propheten, Deuteronomium, Exil

Jahrhunderte später brachte die Königszeit

eine grosse wirtschaftliche Entwicklung

und Differenzierung, die Gesellschaft
hörte auf, einigermassen ausgeglichen zu
sein. Es gab Arme und Reiche und alsbald
Reiche gegen Arme. Die alte Gerichtsbarkeit

wurde von den fahrenden Familien
kontrolliert, darum polemisieren die
Propheten derart gegen die falschen Zeugen
und bestochenen Richter. Die sozialen

Konflikte spitzen sich zu, es entsteht eine
Schuldenwirtschaft. Darum greifen die Propheten

auf die Grundsätze der egalitären
Gesellschaft der vorstaatlichen Zeit zurück.

Wenn wir im Exodusbuch weiterlesen,
kommen wir von der Befreiung aus Ägypten

zum Sinai-Bericht und zu den dortigen

ausführlichen Rechtsvorschriften. Die
Jetztgestalt der Texte arbeitet mit dem
Eindruck, diese Ordnungen seien alle dem
Sinai-Ereignis zu verdanken. Sie sind jedoch,
geschichtlich gesehen, den Propheten zu
verdanken. Diese banden das Recht ein in
die Religion, verknüpften es mit den
Befreiungstraditionen und formten die einzelnen

Rechtsvorschriften nach dem Geist der
Exodusgruppe. Das wiederum bedeutet:
Was uns beim Hören auf das Alte Testament

manchmal Mühe macht, die langen
Passagen mit gesetzlichen Vorschriften, ist
ein Zeichen der sozialethischen Kraft dieser

Religion. Die Tora steht nicht etwa dem
freien Prophetenwort als etwas Statisches

gegenüber, sie ist aus prophetischem Geist
geformt.

Eine weitere grosse Erneuerungsbewegung

ist, wie man schon lange gesehen hat,
die deuteronomische Reform. Sie ist im
7. Jahrhundert, in der Zeit des Königs Josia
von Juda, anzusetzen. Das erste schriftliche
Zeugnis dieser Reform ist das 5. Buch
Mose und so wieder ein uns eher
unbekannter Teil der Hebräischen Bibel. Dieses
Buch ist ein einziger Rückgriff aufdie
Befreiungstradition der Exoduszeit. Es
bedient sich der Form einer Mose-Rede, das

ganze Buch ist eine einzige Rede. Dort
hören wir zum ersten Mal das «Schma
Israel»: «Höre Israel, der HERR ist unser
Gott, der HERR allein. Und du sollst den
HERRN, deinen Gott, liebhaben von ganzem

Herzen, von ganzer Seele und mit all
deiner Kraft»(5 Mose 6,4f.).

Jesus hat die Gottesliebe und die
Nächstenliebe im Doppelgebot ausdrücklich

nebeneinander gestellt. Und andere
Rabbiner seiner Epoche haben dasselbe
getan.

Den Satz von der Nächstenliebe lesen wir
im 3. Buch Mose (19,18): Liebe deinen
Nächsten wie dich selbst. Das ganze Buch
verdanken wir mit vielen andern Passagen,
etwa mit dem ersten Schöpfungsbericht
zusammen, der noch einmal späteren
Priesterredaktion. Ihr Werk ist aus der Krise
geboren, aus dem Zusammenbruch, den die
Eroberung von Jerusalem und das babylonische

Exil bedeuteten. Es hat manchmal
eine schlechte Presse, weil man ihm klerikale

Verengung vorwirft. Aber auch diesen
Priestern war amAbbau der sozialen
Spannungen und einer Solidarisierung der
Gesellschaft zugunsten der verarmenden
Kleinbauern gelegen. Das von ihnen
formulierte Gebot der Nächstenliebe reiht sich
da ein.

Leonhard Ragaz hat eine eingängige
Formel gefunden, die mir in diesem
Zusammenhang wieder eingefallen ist und die
verdiente, wieder mehr in Verkehr gesetzt
zu werden: «Heiliger Materialismus». Neben

der Botschaft vom Reich Gottes sei

106



dieser «das zweite gewaltige Prinzip der
ganzen Bibel». Ragaz' sprachliche
Geschmeidigkeit und sein auf uns Heutige
seltsam wirkender pathetischer Orgelton
gehen hier ineinander über.

Oder Rabbi Pinchas: «Wer sagt, die
Worte der Lehre seien eine Sache für sich
und die Worte der Welt seien eine Sache für
sich, wird ein Gottesleugner genannt.»
Rabbi Pinchas gehörte zum Kreis des
Baalschem, er hat in Korez (Korzec in

Wolhynien) gelebt und ist 1791 gestorben.
Oder Rabbi Chanoch, der zu den späten

Lehrern gehört - als sein Todesjahr wird
1870 angegeben: «Auch die Völker der
Erde glauben, dass zwei Welten sind; <auf

jener Welt>, sagen sie. Der Unterschied
ist dies: Sie meinen, die zwei seien
voneinander abgehoben und abgeschnitten,
Israel aber bekennt, dass beide Welten im
Grunde eine sind und dass sie eine werden
sollen.»

Carl Ordnung

Relikte des Kalten Krieges blockieren
Abrüstung

Auch der folgende Beitrag ist Bruno Schottstädt gewidmet. Der Verfasser, Carl
Ordnung, war schon zu DDR-Zeiten ein gerngelesener Mitarbeiter unserer Zeitschrift: Die
«Wende» hat - anders als bei andern - sein kritisches und selbstkritisches Denken nicht
beeinträchtigt. Das zeigen verschiedene Beiträge, die wir seither von unserem Freund
veröffentlichen durften. Mit ihm vermissen wir die Friedenspolitik, die seit «1989»
angezeigt wäre. Carl Ordnung sieht «Relikte des Kalten Krieges» einerseits in der NATO,
die heute krampfhaft nach einer neuen Legitimitation sucht, aber auch in der Rüstungspolitik

westlicher Mächte, allen voran der USA, die noch den Klischees des Ost-West-
Gegensatzes verhaftet sind, auf die Gefahr hin, einer neuen Konfrontation Vorschub zu
leisten. Red.

Nachwirkende «Grundtorheit unserer
Epoche»

In einem selbstkritischen Rückblick
habe ich es 1993 als - auch persönliche -
Schuld bekannt, dass wir uns in der CFK
(Christliche Friedenskonferenz) der DDR
durch Thomas Manns These vom
Antikommunismus als «der Grundtorheit unserer
Epoche» immer wieder dazu verführen
liessen, Hinweise auf die Verbrechen des
Stalinismus und andere Defekte des
Realsozialismus als antikommunistische Propaganda

abzutun. Wahrscheinlich hat dieser
in den realsozialistischen Ländern verbreitete

Umgang mit Thomas Manns Aussage

dazu beigetragen, dass ihr Wahrheitsgehalt
verdeckt und dass nach 1990 der
Antikommunismus weder problematisiert noch als
Hemmnis für Kooperation und Verständigung

erkannt wurde. So blieb diese Ideologie

des Kalten Krieges virulent und beförderte

Fehlentwicklungen, mit deren Folgen
wir heute - sieben Jahre nach der «Wende»

- konfrontiert sind. Ich nenne drei:

- Die bleibende Entfremdung zwischen
Deutschen in West und Ost: Im Gespräch
mit (manchen) Bürgerinnen und Bürgern
der alten Bundesrepublik spürt man deutlich

das Weiterwirken antikommunistischer

Vorurteile, die sie in der Überzeugung

verharren lassen, besser zu wissen,

107


	Solidarität - eine biblische Begründung

