Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 3

Nachruf: Minderheit in der Minderheit in der Minderheit : zum Gedenken an
Marianne Wallach-Faller (1942-1997)

Autor: Traitler, Reinhild

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Reinhild Traitler

Minderheit in der Minderheit in der Minderheit
Zum Gedenken an Marianne Wallach-Faller (1942 -1997)

Vor einem Jahr, im Januarheft 1996 der Neuen Wege, hat uns Marianne Wallach-Faller
in «zwanzig Jahre jiidische feministischen Theologie» eingefiihrt. Wir staunten iiber die
hier ausgebreitete Fiille feministischer Literatur und Auseinandersetzung innerhalb der
jiidischen Religion und hofften auf weitere Beitrdge der Autorin in unserer Zeitschrift.
Mitte Januar ist Marianne Wallach-Faller jedoch unerwartet gestorben. Reinhild Traitler
hat ihr den folgenden Nachruf gewidmet. Dieser dokumentiert zugleich einen wichtigen

Beitrag zur jiidisch-christlichen Begegnung in unserer Zeit.

Verlust fiir die religiose Frauen-
bewegung

Als ich Mitte Januar 1997 die Nachricht
vom plotzlichen Tod von Marianne Wal-
lach-Faller erhielt, empfand ich jenes spon-
tane Gefiihl einer Beraubung, das der eng-
lische Renaissancedichter John Donne ein-
mal in die Worte «Everyman’s death dimi-
nishes me» gefasst hat: Der Tod eines jeden
Menschen macht unseren Entwurf vom
Menschsein kleiner und beschrénkter.

«Marianne’s death diminishes me.» Wir
haben eine mutige, sensible, humorvolle
Schwester verloren in der Schweizer reli-
giosen Frauenbewegung.

Uber der Trauer und dem Zorn, dass eine
nicht erkannte Hirnhautentziindung sie im
wahrsten Sinn des Wortes innerhalb weni-
ger Tage dahinraffen konnte, steigt die Er-
innerung auf an den Reichtum ihres Lebens
und der Dank fiir die Begegnungen und die
Zusammenarbeit, die mich und viele ande-
re Frauen geprégt haben.

Ich denke, es war 1985, als ich im Rund-
brief des Netzwerks Feministische Theolo-
gie in Deutschland einen Bericht iiber ein
Treffen las, bei dem eine jiidische Theolo-
gin, Pnina Navé Levinson, die antijudai-
stischen Untertone in der feministischen
Theologie angemahnt hatte. Das rief bei
mir eine Art Blitzreaktion hervor. Ich hatte
mich schon seit Ende der siebziger Jahre

Red.

mit feministischer Theologie befasst. Aber
warum war mir nie aufgefallen, dass die
feministische Rettung des Gottessohnes
Jesus als den neuen Mann pries, dessen
frauenfreundlichen Ziige erst auf der dunk-
len Folie des patriarchalen Judentums so
recht zum Scheinen kamen? Und warum
hatte ich — trotz der Sensibilisierung fiir die
Gefahren und Folgen des Antisemitismus
wihrend meiner Studentinnenzeit im Wien
der sechziger Jahre — kein Sensorium ent-
wickelt fiir theologische Antijudaismen?

Ich empfand eine Scham im doppelten
Sinn: iiber mein Unwissen und iiber mei-
nen Mangel an Sensibilitdt, und ich be-
schloss sofort, mich kundig zu machen. Ich
lud Pnina Navé Levinson zu einem Vortrag
ins Boldernhaus ein. Sie empfahl mir, auch
eine in Ziirich lebende jiidisch-femini-
stische Theologin einzuladen: Marianne
Wallach-Faller. Ich tat es,und daraus wurde
der Beginn einer langen freundschaftlichen
und kreativen Zusammenarbeit.

Schnell erwuchs aus dem ersten Vortrag
die Idee einer Tagung auf Boldern. Eine
Arbeitsgruppe von jiidischen und christli-
chen Frauen entstand, der zu unterschiedli-
chen Zeiten u.a. Mirjam Brassloff, Ruth
Blumental, Rachel Rybowsky, Tania Kroni
und auf christlicher Seite Ingrid von Pas-
savant, Esther Hiirlimann, Ruth Wirz und
ich selbst angehorten. Trotz innerer und
dusserer Schwierigkeiten haben wir im-

gl



merhin fiinf Begegnungstagungen auf Bol-
dern organisiert.

Wir einigten uns auf eine Tagungsform,
die Lehren, Lernen und liturgisches Feiern
verband, wobei wir uns gegenseitig als
Gdste einluden, an unseren je verschiede-
nen Traditionen teilzunehmen. Schnell ist
mir damals klar geworden, wie wenig ich
von der reichen und lebendigen Glaubens-
und Lebenstradition meiner jlidischen
Schwestern wusste, wie sehr in meiner
christlichen Erziehung das Judentum beim
Punkt Null aufgehort hatte, sich weiter zu
entwickeln, wie mein Blick auf seine Ge-
schichte christlich eingefiarbt war. Vonein-
ander lernen war deshalb unser Ansatz-
punkt, wobei die christlichen Frauen den
weitaus grosseren Nachholbedarf hatten.

Dieses Lernen war ein manchmal
schmerzlicher, aber auch ein lustvoller Pro-
zess. Da gab es Anekdoten, iliber die wir
noch Jahre gelacht haben, etwa als eine der
jiidischen Frauen die Hawdala-Kerze aus-
gerechnet unter die Rauchwarnanlage hielt
und die Ménnedorfer Feuerwehr mit Geto-
se mitten in den Hawdalasegen platzte, je-
nen Segen, der den Schabbath beendet, in-
dem er ihn vom Werktag scheidet.

Erfahrung einer bedrohten Minderheit

Marianne Wallach war Motor dieser
Tagungen, in denen wir uns langsam an
heisse Themen herantasteten. An den An-
tijudaismus in der feministischen Theolo-
gie etwa, wobei die Kirchenhistorikerin
Leonore Siegel Wenschkewitz referierte;
oder an die schwierige Frage des Patriar-
chats in Judentum und Christentum. Dazu
luden wir Judith Plaskow ein, veranstalte-
ten die Vernissage ihres damals gerade auf
deutsch erschienenen Buches «Und wieder
stehen wir am Sinai» und horten von ihr die
— aus dem amerikanischen Kontext — wich-
tige Frage: «Wie konnen wir um Gerechtig-
keit fiir verschiedene, auch unterschiedli-
che Anliegen bemiiht sein, ohne dass dabei
die Gesellschaft in derart viele, partikulare
Gruppen fragmentiert wird, dass die Idee
von Gemeinschaft und Gemeinwohl fast
nicht mehr denkbar wird?»

92

Diese Frage betraf auch unsere Gruppe.
Im Laufe unserer Zusammenarbeit hatte es
Konflikte gegeben, vor allem unter den jii-
dischen Frauen. Schon damals war mir
vage bewusst, was ich heute ganz klar sehe:
Es waren nicht einfach Konflikte zwischen
Personen, und sie waren auch nicht einfach
auf Spannungen zwischen orthodoxen und
liberalen Frauen zuriickzufiihren. Es ging
auch um unterschiedliche Positionen in be-
zug auf Frauenanliegen und Feminismus.
Wir hatten etwas Unmogliches versucht
und dabei den jlidischen Frauen die un-
gleich grossere Biirde aufgeladen. Die
christlichen Frauen in der Gruppe waren
viel homogener und als Angehdrige der
kulturellen und religiosen Mehrheit ohne-
hin in einer komfortableren Position.

Erst spiter ist mir so nach und nach
bewusst geworden, wie ungleich schwieri-
ger es sein musste, jiidisch und feministisch
zu sein. «Jidisch sein, das ist nicht bloss
eine Frage der Religion. Wir haben die
lange Erfahrung einer bedrohten Minder-
heit», hatte Marianne einmal gesagt. Aber
wie lebte es sich, als Minderheit in einer
Minderheit in einer Minderheit? Wenn wir
das damals noch weitgehende Fehlen einer
Solidaritdt unter christlichen Frauen als

demokratisches Lernfeld auffassen konn-

ten, wo wir den Schwesternstreit zu liben
versuchten, konnte die dezidiert feministi-
sche Position fiir jiidische Frauen tatsdch-
lich Vereinzelung bedeuten.

Marianne Wallach hat sich aber nicht in
eine isolierte Ecke gestellt, sondern immer
wieder den Dialog gesucht, als Frau, als
Jiidin, als Wissenschaftlerin. Dabei ist sie
die Grenzen entlang gewandert, vielleicht
eine Fdhigkeit, die sie als Nachkommin
elsdssischer und schweizerischer Vorfah-
ren mit in die Wiege gelegt oder eintrainiert
bekommen hat. Und sicher ist in dem
Frauenhaushalt von Mutter und Grossmut-
ter, in dem sie aufwuchs, auch das Vorbild
starker Frauen préasent gewesen.

Was ich dabei immer an Marianne be-
wundert habe, war ihre Liebe fiirs Detail —
aus den kleinen Linien konnte sie die gros-
seren ablesen, aber auch die gelegentliche
Subversivitit des Details geniessen und mit



einer wahrhaft detektivischen «Hermeneu-
tik des Verdachts» an unvermuteten Stellen
Frauenprdsenz und Frauenweisheit ent-
decken. Sie war es, die mich auf die ent-
schieden frauenfreundliche Exegese von
Genesis 1-3 in der jiidischen Tradition auf-
merksam gemacht hat: Der beriihmte mit-
telalterliche RabbiRashietwahatin Eva die
Vollkommenereerblickt,weil Gott sie schon
aus menschlichem «Material», nicht aber
aus dem groben Lehm geschaffen habe!

Bei einem Besuch wihrend eines Kran-
kenhausaufenthalts brachte sie mir einmal
eine von einer Kollegin neu edierte Ausga-
be des «Cherubinischen Wandersmanns».
«Lies mal», sagte sie, «du wirst staunen,
wie feministisch diese Gedanken sind»;
und spéter diskutierten wir die Gottesbil-
der, die Angelus Silesius entwirft und ver-
glichen sie mit denen einiger feministi-
scher Theologinnen.

Hoffnungszeichen fiir Gerechtigkeit
zwischen Frauen und Ménnern

Die Grenzen entlang wandern: Marianne
griindete eine Rosh Chodesh Gruppe jiidi-
scher Frauen, die auch einmal einen der
Ziircher 6kumenischen Abendgottesdien-
ste «Frauen Feiern» gestaltete. Dann kam
der Versuch, einen Verein jiidischer, femi-
nistisch-theologisch tétiger Frauen ins Le-
ben zu rufen. Schliesslich der konstante
und fundierte Dialog mit christlichen
Theologinnen, vor allem als Mitglied des
Schweizer Zweigs der European Society of
Women in Theological Research (ESWTR).

In den Ausbildungskursen Feministische
Theologie auf Boldern brachte sie nicht nur
den jiidischen Stand feministisch-theolo-
gischer Diskussion ein, sondern entpuppte
sich auch als ausgezeichnete Kennerin
christlicher Mystik. Uberhaupt, Marianne
Wallach war fiir mich ein Beispiel einer
umfassend theologisch und literarisch ge-
bildeten Frau, fiir die wissenschaftliche
Genauigkeit und Ehrlichkeit die Grundlage
guten Denkens waren. Das hat sie ebenfalls
an der theologischen Fakultit der Uni-
versitit Ziirich, wo sie an der Zwingli-
Konkordanz gearbeitet hat, einbringen

konnen. Auch hier der Weg an der Grenze.

Gewandert ist sie aber auch im wortli-
chen Sinn. Die Wanderlust war eine ihrer
sichtbaren Leidenschaften, ob sie jetzt in
Zermatt wanderte, oder ins Boldernhaus,
wo sie immer in Wanderschuhen, mit dem
Rucksack auf dem Riicken und mit einem
von Wind und Wetter auf die Wangen ge-
tupften Rouge zu unseren Sitzungen er-
schien.

Unvergesslich ithr Lachen. Es konnte
frohlich sein, schier endlos, manchmal
auch bedrohlich, mit einem Unterton, der
zu sagen schien: «Hier bin ich, allen
Schicksalsschligen zum Trotz!» Es war fiir
mich das Lachen einer Frau, die vertraut ist
mit der Fragilitdit menschlicher Existenz
und menschlicher Beziehungen und die der
immer vorhandenen Gefahrdung eine tiefe
Liebe zum Leben entgegenhilt. Getragen
war diese Liebe von ihrer Verwurzelung in
jiidischem Glauben und jiidischer Gemein-
schaft. Sie nahm leidenschaftlich Anteil am
Leben der Jiidischen liberalen Gemeinde in
Ziirich, an Menschen und Ideen.

Nach dem plétzlichen, tragischen Tod
ihres Mannes,dem sie sehrinnig verbunden
gewesen war, habe ich Marianne, die ausge-
bildete Germanistin und Romanistin, ein-
mal ermuntert: «Warum studierst du nicht,
und wirst Rabbinerin?» Auf meine Frage
hat sie geantwortet: «Vielleicht spiter».

Spiter ist jetzt. Da sehe ich sie vor mir,
wie sie an unseren Bolderntagungen am
Schabbathmorgen die Torah auslegte, den
Gebetsschal um die Schultern, das Kipp-
chen auf ihrer schonen, lockigen Haarfiille.
Keine Yentl, die heimlich als Mann verklei-
det studiert. Ihr Anspruch und ihre tiefe
Uberzeugung, dass Gerechtigkeit im Ge-
schlechterverhiltnis auch auf allen Ebenen
des Gemeindelebens Einzug halten miisse,
war durchaus Offentlich. So will ich sie in
Erinnerung behalten, als Hoffnungszei-
chen fiir eine Zukunft der Gerechtigkeit
zwischen Frauen und Minnern. Und wei-
terhin ihr Lachen horen als Ermunterung,
den ganz alltdglichen Widerstand gegen
das Unrecht nicht aufzugeben und das Le-
ben dabei — oder vielleicht gerade deswe-
gen — schon zu finden.

93



	Minderheit in der Minderheit in der Minderheit : zum Gedenken an Marianne Wallach-Faller (1942-1997)

