
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 3

Nachruf: Minderheit in der Minderheit in der Minderheit : zum Gedenken an
Marianne Wallach-Faller (1942-1997)

Autor: Traitler, Reinhild

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reinhild Traitler

Minderheit in der Minderheit in der Minderheit
Zum Gedenken an Marianne Wallach-Faller (1942-1997)

Vor einem Jahr, im Januarheft 1996 der Neuen Wege, hat uns Marianne Wallach-Faller
in «zwanzig Jahre jüdische feministischen Theologie» eingeführt. Wir staunten über die
hier ausgebreitete Fülle feministischer Literatur und Auseinandersetzung innerhalb der
jüdischen Religion und hofften auf weitere Beiträge der Autorin in unserer Zeitschrift.
Mitte Januar ist Marianne Wallach-Fallerjedoch unerwartet gestorben. Reinhild Traitler
hat ihr den folgenden Nachruf gewidmet. Dieser dokumentiert zugleich einen wichtigen
Beitrag zur jüdisch-christlichen Begegnung in unserer Zeit. Red.

Verlust für die religiöse
Frauenbewegung

Als ich Mitte Januar 1997 die Nachricht
vom plötzlichen Tod von Marianne
Wallach-Faller erhielt, empfand ich jenes spontane

Gefühl einer Beraubung, das der
englische Renaissancedichter John Donne
einmal in die Worte «Everyman's death
diminishes me» gefasst hat: Der Tod eines jeden
Menschen macht unseren Entwurf vom
Menschsein kleiner und beschränkter.

«Marianne's death diminishes me.» Wir
haben eine mutige, sensible, humorvolle
Schwester verloren in der Schweizer
religiösen Frauenbewegung.

Über der Trauer und dem Zorn, dass eine
nicht erkannte Hirnhautentzündung sie im
wahrsten Sinn des Wortes innerhalb weniger

Tage dahinraffen konnte, steigt die
Erinnerung auf an den Reichtum ihres Lebens
und der Dank für die Begegnungen und die
Zusammenarbeit, die mich und viele andere

Frauen geprägt haben.
Ich denke, es war 1985, als ich im Rundbrief

des Netzwerks Feministische Theologie

in Deutschland einen Bericht über ein
Treffen las, bei dem eine jüdische Theologin,

Pnina Nave Levinson, die antijudai-
stischen Untertöne in der feministischen
Theologie angemahnt hatte. Das rief bei
mir eine Art Blitzreaktion hervor. Ich hatte
mich schon seit Ende der siebziger Jahre

mit feministischer Theologie befasst. Aber
warum war mir nie aufgefallen, dass die
feministische Rettung des Gottessohnes
Jesus als den neuen Mann pries, dessen
frauenfreundlichen Züge erst auf der dunklen

Folie des patriarchalen Judentums so
recht zum Scheinen kamen? Und warum
hatte ich - trotz der Sensibilisierung für die
Gefahren und Folgen des Antisemitismus
während meiner Studentinnenzeit im Wien
der sechziger Jahre - kein Sensorium
entwickelt für theologische Antijudaismen?

Ich empfand eine Scham im doppelten
Sinn: über mein Unwissen und über meinen

Mangel an Sensibilität, und ich be-
schloss sofort, mich kundig zu machen. Ich
lud Pnina Nave Levinson zu einem Vortrag
ins Boldernhaus ein. Sie empfahl mir, auch
eine in Zürich lebende jüdisch-feministische

Theologin einzuladen: Marianne
Wallach-Faller. Ich tat es, und daraus wurde
der Beginn einer langen freundschaftlichen
und kreativen Zusammenarbeit.

Schnell erwuchs aus dem ersten Vortrag
die Idee einer Tagung auf Boldern. Eine
Arbeitsgruppe von jüdischen und christlichen

Frauen entstand, der zu unterschiedlichen

Zeiten u.a. Mirjam Brassloff, Ruth
Blumental, Rachel Rybowsky, Tania Kröni
und auf christlicher Seite Ingrid von
Passavant, Esther Hürlimann, Ruth Wirz und
ich selbst angehörten. Trotz innerer und
äusserer Schwierigkeiten haben wir im-

91



merhin fünf Begegnungstagungen auf
Boldern organisiert.

Wir einigten uns auf eine Tagungsform,
die Lehren, Lernen und liturgisches Feiern
verband, wobei wir uns gegenseitig als
Gäste einluden, an unseren je verschiedenen

Traditionen teilzunehmen. Schnell ist
mir damals klar geworden, wie wenig ich
von der reichen und lebendigen Glaubensund

Lebenstradition meiner jüdischen
Schwestern wusste, wie sehr in meiner
christlichen Erziehung das Judentum beim
Punkt Null aufgehört hatte, sich weiter zu
entwickeln, wie mein Blick auf seine
Geschichte christlich eingefarbt war. Voneinander

lernen war deshalb unser Ansatzpunkt,

wobei die christlichen Frauen den
weitaus grösseren Nachholbedarf hatten.

Dieses Lernen war ein manchmal
schmerzlicher, aber auch ein lustvoller
Prozess. Da gab es Anekdoten, über die wir
noch Jahre gelacht haben, etwa als eine der
jüdischen Frauen die Hawdala-Kerze
ausgerechnet unter die Rauchwarnanlage hielt
und die Männedorfer Feuerwehr mit Getöse

mitten in den Hawdalasegen platzte,
jenen Segen, der den Schabbath beendet,
indem er ihn vom Werktag scheidet.

Erfahrung einer bedrohten Minderheit

Marianne Wallach war Motor dieser
Tagungen, in denen wir uns langsam an
heisse Themen herantasteten. An den
Antijudaismus in der feministischen Theologie

etwa, wobei die Kirchenhistorikerin
Leonore Siegel Wenschkewitz referierte;
oder an die schwierige Frage des Patriarchats

in Judentum und Christentum. Dazu
luden wir Judith Plaskow ein, veranstalteten

die Vernissage ihres damals gerade auf
deutsch erschienenen Buches «Und wieder
stehen wir am Sinai» und hörten von ihr die

- aus dem amerikanischen Kontext - wichtige

Frage: «Wie können wir um Gerechtigkeit
für verschiedene, auch unterschiedliche

Anliegen bemüht sein, ohne dass dabei
die Gesellschaft in derart viele, partikulare
Gruppen fragmentiert wird, dass die Idee
von Gemeinschaft und Gemeinwohl fast
nicht mehr denkbar wird?»

Diese Frage betraf auch unsere Gruppe.
Im Laufe unserer Zusammenarbeit hatte es
Konflikte gegeben, vor allem unter den
jüdischen Frauen. Schon damals war mir
vage bewusst, was ich heute ganz klar sehe:
Es waren nicht einfach Konflikte zwischen
Personen, und sie waren auch nicht einfach
auf Spannungen zwischen orthodoxen und
liberalen Frauen zurückzuführen. Es ging
auch um unterschiedliche Positionen in
bezug auf Frauenanliegen und Feminismus.
Wir hatten etwas Unmögliches versucht
und dabei den jüdischen Frauen die
ungleich grössere Bürde aufgeladen. Die
christlichen Frauen in der Gruppe waren
viel homogener und als Angehörige der
kulturellen und religiösen Mehrheit ohnehin

in einer komfortableren Position.
Erst später ist mir so nach und nach

bewusst geworden, wie ungleich schwieriger

es sein müsste, jüdisch und feministisch
zu sein. «Jüdisch sein, das ist nicht bloss
eine Frage der Religion. Wir haben die
lange Erfahrung einer bedrohten Minderheit»,

hatte Marianne einmal gesagt. Aber
wie lebte es sich, als Minderheit in einer
Minderheit in einer Minderheit? Wenn wir
das damals noch weitgehende Fehlen einer
Solidarität unter christlichen Frauen als
demokratisches Lernfeld auffassen konnten,

wo wir den Schwesternstreit zu üben
versuchten, konnte die dezidiert feministische

Position für jüdische Frauen tatsächlich

Vereinzelung bedeuten.
Marianne Wallach hat sich aber nicht in

eine isolierte Ecke gestellt, sondern immer
wieder den Dialog gesucht, als Frau, als
Jüdin, als Wissenschaftlerin. Dabei ist sie
die Grenzen entlang gewandert, vielleicht
eine Fähigkeit, die sie als Nachkommin
elsässischer und schweizerischer Vorfahren

mit in die Wiege gelegt oder eintrainiert
bekommen hat. Und sicher ist in dem
Frauenhaushalt von Mutter und Grossmutter,

in dem sie aufwuchs, auch das Vorbild
starker Frauen präsent gewesen.

Was ich dabei immer an Marianne
bewundert habe, war ihre Liebe fürs Detail -
aus den kleinen Linien konnte sie die
grösseren ablesen, aber auch die gelegentliche
Subversivität des Details geniessen und mit

92



einer wahrhaft detektivischen «Hermeneutik
des Verdachts» an unvermuteten Stellen

Frauenpräsenz und Frauenweisheit
entdecken. Sie war es, die mich auf die
entschieden frauenfreundliche Exegese von
Genesis 1-3 in der jüdischen Tradition
aufmerksam gemacht hat: Der berühmte
mittelalterliche Rabbi Rashi etwa hat in Eva die
Vollkommenereerblickt,weil Gott sie schon
aus menschlichem «Material», nicht aber
aus dem groben Lehm geschaffen habe!

Bei einem Besuch während eines
Krankenhausaufenthalts brachte sie mir einmal
eine von einer Kollegin neu edierte Ausgabe

des «Cherubinischen Wändersmanns».
«Lies mal», sagte sie, «du wirst staunen,
wie feministisch diese Gedanken sind»;
und später diskutierten wir die Gottesbilder,

die Angelus Silesius entwirft und
verglichen sie mit denen einiger feministischer

Theologinnen.

Hoffnungszeichen für Gerechtigkeit
zwischen Frauen und Männern

Die Grenzen entlang wandern: Marianne
gründete eine Rosh Chodesh Gruppe
jüdischer Frauen, die auch einmal einen der
Zürcher ökumenischen Abendgottesdienste

«Frauen Feiern» gestaltete. Dann kam
der Versuch, einen Verein jüdischer,
feministisch-theologisch tätiger Frauen ins
Leben zu rufen. Schliesslich der konstante
und fundierte Dialog mit christlichen
Theologinnen, vor allem als Mitglied des
Schweizer Zweigs der European Society of
Women in Theological Research (ESWTR).

In den Ausbildungskursen Feministische
Theologie auf Boldern brachte sie nicht nur
den jüdischen Stand feministisch-theologischer

Diskussion ein, sondern entpuppte
sich auch als ausgezeichnete Kennerin
christlicher Mystik. Überhaupt, Marianne
Wallach war für mich ein Beispiel einer
umfassend theologisch und literarisch
gebildeten Frau, für die wissenschaftliche
Genauigkeit und Ehrlichkeit die Grundlage
guten Denkens waren. Das hat sie ebenfalls
an der theologischen Fakultät der
Universität Zürich, wo sie an der Zwingli-
Konkordanz gearbeitet hat, einbringen

können. Auch hier der Weg an der Grenze.
Gewandert ist sie aber auch im wörtlichen

Sinn. Die Wanderlust war eine ihrer
sichtbaren Leidenschaften, ob sie jetzt in
Zermatt wanderte, oder ins Boldernhaus,
wo sie immer in Wanderschuhen, mit dem
Rucksack auf dem Rücken und mit einem
von Wind und Wetter auf die Wangen
getupften Rouge zu unseren Sitzungen
erschien.

Unvergesslich ihr Lachen. Es konnte
fröhlich sein, schier endlos, manchmal
auch bedrohlich, mit einem Unterton, der
zu sagen schien: «Hier bin ich, allen
Schicksalsschlägen zum Trotz » Es war für
mich das Lachen einer Frau, die vertraut ist
mit der Fragilität menschlicher Existenz
und menschlicher Beziehungen und die der
immer vorhandenen Gefährdung eine tiefe
Liebe zum Leben entgegenhält. Getragen
war diese Liebe von ihrer Verwurzelung in
jüdischem Glauben und jüdischer Gemeinschaft.

Sie nahm leidenschaftlich Anteil am
Leben der Jüdischen liberalen Gemeinde in
Zürich, an Menschen und Ideen.

Nach dem plötzlichen, tragischen Tod
ihres Mannes, dem sie sehr innig verbunden
gewesen war, habe ich Marianne, die
ausgebildete Germanistin und Romanistin, einmal

ermuntert: «Warum studierst du nicht,
und wirst Rabbinerin?» Auf meine Frage
hat sie geantwortet: «Vielleicht später».

Später ist jetzt. Da sehe ich sie vor mir,
wie sie an unseren Bolderntagungen am
Schabbathmorgen die Torah auslegte, den
Gebetsschal um die Schultern, das Käpp-
chen auf ihrer schönen, lockigen Haarfülle.
Keine Yentl, die heimlich als Mann verkleidet

studiert. Ihr Anspruch und ihre tiefe
Überzeugung, dass Gerechtigkeit im
Geschlechterverhältnis auch auf allen Ebenen
des Gemeindelebens Einzug halten müsse,
war durchaus öffentlich. So will ich sie in
Erinnerung behalten, als Hoffnungszeichen

für eine Zukunft der Gerechtigkeit
zwischen Frauen und Männern. Und
weiterhin ihr Lachen hören als Ermunterung,
den ganz alltäglichen Widerstand gegen
das Unrecht nicht aufzugeben und das
Leben dabei - oder vielleicht gerade deswegen

- schön zu finden.

93


	Minderheit in der Minderheit in der Minderheit : zum Gedenken an Marianne Wallach-Faller (1942-1997)

