
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 2

Artikel: Internationales Indio-Treffen im Süden Chiles

Autor: Grüninger, Sandra

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144024

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144024
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sandra Grüninger

Internationales Indio-Treffen im Süden Chiles

Der folgende Beitrag stammt von einer Mitarbeiterin derKAIROS-Genossenschaft in
Chile, einer ökumenischen Nicht-Regierungs-Organisation, die bereits im Januarheft
1996 vorgestellt wurde. Die deutsche Journalistin Sandra Grüninger, zuständig für die
Öffentlichkeitsarbeit von Kairos, schickte uns diesen Bericht von einem internationalen
Indio-Treffen gegen ein Staudammprojekt, einer «Zusammenkunft, die es so noch nie gab
und wohl auch so bald nicht mehr geben wird», wie es im Begleitbriefheisst. Red.

Im Takt der Trommeln und Flöten

«Madre Tierra» - beschwörend hebt sich
die eindringliche Stimme des bolivianischen

«Aymora» vom Knistern der
Holzscheite ab. Nur schemenhaft ist die Gestalt
des reichgeschmückten Indios durch die
zuckenden Flammen und den Rauch zu
erkennen. Im Takt der Trommeln und Flöten
schwingt der religiöse Führer seinen mit
Bändern und Wolle geschmückten
geschnitzten Stab über dem Feuer, über Köpfe
und Körper. Es herrscht absolute Stille.Auf
Anweisung des Priesters formen die
Umstehenden mit den Händen eine Schale,
erheben sie in Richtung Himmel und harren
der Gaben der angerufenen Göttin Erde.

Die ehrfürchtig Wartenden sind «Gringos»

oder zumindest «Huincas», wie die
Weissen von den Indios genannt werden,
und die Zeremonie kein wirklich heiliger
Akt, sondern eine Art PR-Veranstaltung in
den Bergen im Süden Chiles. Um Solidarität

mit den dort lebenden Indios und gegen
den Bau eines Staudammes auf ihrem
Territorium zu demonstrieren. Über 2500
Menschen sind aus diesem Grund für zwei Tage
in die Berge der chilenischen Provinz Biobio

gekommen, ins Land der Mapuche.
Zum bisher grössten Nguillatün, einem
religiösen Treffen der Einheimischen,
zwischen bewaldeten Bergen, abgeholzten
Weideflächen - und vereinzelten kleinen
Behausungen der Familien. Eine fast
unberührte Landschaft, beherrscht vom Fluss
Biobio, der sich kraftvoll seinen Weg ins

60

Tal bahnt. Und gleichzeitig die Zivilisation
provoziert, weiter in die Berge hinaufzuklettern,

aus Beton gewaltige Staudämme
zu bauen, seine Naturgewalt in Stauseen zu
bändigen und ihr nur nach menschlichem
Willen freien Lauf zu lassen.

Gegen die Überflutung
von 40 000 Hektaren Land

Der erste Stausee, aus dessen weiter
Wasserfläche noch vereinzelte Bäume ihre
Kronen recken, existiert bereits. Fünf weitere

Staustufen sollen folgen. Dagegen
wehren sich die Pehuenche, die Mapuche-
Gemeinschaft, die in den Bergen wohnt.
Denn was da unter den Wassermassen
verschwinden soll, ist ihr Land, wo sie leben,
wo ihr Vieh weidet. Unterstützt werden sie
dabei von anderen Mapuche, die ihr
Territorium und ihre Kultur bedroht sehen. Sie
berufen sich auf das Gesetz, das es verbietet,

territoriales Eigentum der Indios zu
verkaufen. Doch die «Endesa», die chilenische

Elektrizitäts-Gesellschaft, ist bereits
im Besitz des Geländes. Gegen die
Überflutung von 40 000 Hektaren intakter Natur
wehren sich auch die chilenischem Um-
weltorganisationen.

Noch fehlt die endgültige Zustimmung
der Regierung zur zweiten Staustufe in
Ralco, und so nutzen die Interessengruppen

den Tag der Ureinwohner im Oktober,
Indigenas aus aller Welt zu einem Treffen
in das bedrohte Gebiet einzuladen. Indios
aus ganz Lateinamerika, Indianer aus Ka-



nada und Nordamerika sowie Ureinwohner
aus Nepal sind der Einladung in die Heimat
der Pehuenche gefolgt. Sie berichten von
ihren Erfahrungen als Minderheit, vom
Verlust ihrer Lebensräume, von den
verheerenden Folgen gebauter Staudämme,
und wie solche Grossprojekte erfolgreich
verhindert werden konnten.

Flechtwerk aus Hölzern und Ästen fasst
den Zeremonienplatz der Pehuenche von
drei Seiten ein. In seinem Zentrum steht der
Altar, ein mit einem Tuch bedeckter
Baumstamm, davor eine mit bunten Bändern
geschmückte Araukanie (pehuen), der Nadelbaum,

welcher der Region Araukanien und
dem dort lebenden Volk der Pehuenche
seinen Namen gegeben hat. In einer Gruppe
tanzen die Mapuche um den Altar. Die
Männer mit Stirnbändern und Poncho, die
Frauen in traditioneller Tracht mit
Silberschmuck und Bändern im Haar, oder auch
mit Turnschuhen und Jeans. Sie tragen
Zweige und spielen die traditionellen
Blas- und Rhythmusinstrumente Trutruka,
Pifilka und Cultrun. Vor dem Altar knien
sie nieder. Heiliges Wasser, ein Extrakt aus
Weizen, wird aus Plastikkanistern in
Becher geschüttet, die Zweige hineingetaucht
und damit gewedelt, während die Machi,
das Oberhaupt der Mapuche-Gemeinschaft
und mit heilenden und seherischen Fähigkeiten

ausgestattet, die Gottheit anruft.

Widerstand gegen «die Chilenen»

Nguillatün in Alto Biobio - für die einen
ein Tag traditioneller religiöser Rituale, für
die anderen ein gelungenerAnlass für einen
Ausflug ins Grüne. In Bussen werden die
Huincas in die abgelegene Landschaft
transportiert. Aufeiner schmalen, ungeteer-
ten Strasse, auf der die altersschwachen
Gefährte gefährlich nahe am Abgrund
schwanken und ihre Passagiere gelegentlich

aussteigen lassen, wenn es zu steil
bergauf oder bergab geht. «Wenn wir diese
Berge erreicht haben, können wir doch auch
noch viele andere Berge bezwingen»,
ermutigt deshalb einer der Organisatoren die
Besucher, in ihrem Engagement gegen den
Staudamm nicht locker zu lassen.

Solch eine religiöse Zeremonie unter den
Augen Hunderter von Zuschauern und
Zuschauerinnen, begleitet vom Klickern und
Surren der Kameras, das ist für viele Mapuche

ein Medienspektakel, das sie so nicht
erwartet haben. Einige Gruppen reisen
noch am Feiertag empört ab, andere bleiben,

feiern die Nacht durch und meinen in
den frühen Morgenstunden, die Lösung für
wenigstens eines ihrer Probleme gefunden
zu haben. «Huincas, verschwindet!» und
«Marri chi hueu» (Zehnmal werden wir
siegen), von diesen Schreien und Drohungen

werden die Besucher und Besucherinnen

in ihren Zelten aufgeschreckt.
In der Dunkelheit sind keine Personen,

nur die glühenden Überreste der Feuer vor
den Zelten auszumachen. Das dumpfe Schlagen

derTrutrukas und Cultrunes schwillt an
und verliert sich wieder in der Dunkelheit.
Eine gespenstische Atmosphäre an einem
solch mystischen Ort. Nachher heisst es,
einer Frau sei im Traum der Geist des Wassers

erschienen, weil der Fluss erzürnt sei
über die Invasion in seinem Tal. Die
Drohgebärden zeigen Wirkung, und so haben am
frühen Morgen bereits viele Besuchende
das Camp in den Bergen verlassen.

So eskalierte am Ende des gemeinsamen
Wochenendes ein Konflikt, der schon in den
Tagen zuvor in den Diskussionen immer
wieder angeklungen war. Ein Konflikt
zwischen Ureinwohnern und Eroberern, viel
älter als Staudämme und Fernsehkameras,
schwelend seit 500 Jahren, seit der Besiede-
lung des Kontinents durch die Spanier.
Über dreihundert Jahre, länger als jedes
andere Indio-Volk in Südamerika haben die
Mapuche den Eroberern Widerstand geleistet

und so den Süden Chile für die Spanier
lange Zeit unbesiedelbar gemacht.

Diese Bereitschaft zum Widerstand
gegen «die Chilenen», zu denen sie sich nicht
zählen, zeigte sich dann am «Tag der
Ureinwohner» einmal mehr. Nicht nur im
Süden, sondern auch bei den Mapuche-Veranstaltungen

in der Hauptstadt Santiago, auf
dem heute parkähnlich hergerichteten und
bebauten Hügel Santa Lucia im Zentrum
der Stadt, der vor Ankunft der Spanier ein
bedeutendes Heiligtum war.

61


	Internationales Indio-Treffen im Süden Chiles

