
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 2

Artikel: Die Arbeiter im Weinberg (Mt. 20,1-16) oder Die Letzten und die Ersten
heute

Autor: Willen-Leibundgut, Helga

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144019

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 17.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144019
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Helga Willen-Leibundgut

Die Arbeiter im Weinberg (Mt. 20,1-16) oder
Die Letzten und die Ersten heute

Ich sehe sie vor mir: alte und junge Männer

- hoffnungslos, erwartungslos, aber
angespannt und ungeduldig. Sie stehen
herum, sitzen, vielleicht unter einem Feigenbaum,

es ist schon heiss, trotz des frühen
Morgens. Jeden Tag warten diese Männer
auf jemand, der kommt, sie zu dingen - für
einen Tag wenigstens, für einen Taglohn
wenigstens.

Ich sehe sie im Arbeitsamt, Junge und
Alte, Männer und Frauen: müde,
hoffnungslos, krank von der sinnlosen Warterei,

resigniert legen sie den Stellenanzeiger
auf die Seite.

Alltagswirklichkeiten - von damals, zur
Zeit Jesu, und von heute. Dort wie hier
Menschen, die aus uneinsehbaren Gründen
zu den Letzten geworden sind.

Umstrukturierung, Besitzesveränderung,

Umverteilung, Gesundschrumpfung
und anderes mehr produzieren damals und
heute Armut aus Ungerechtigkeit. Dass
alle diese Menschen selber schuld sind,
gehört in die Struktur unseres selbstgerechten

Denkens. Wir meinen immer noch,
dass Arbeit finde, wer arbeiten wolle. Dass
von den Letzten Anpassung verlangt wird,
ist selbstverständlich, sie sollen sich gefälligst

mit den Ausbeutern einverstanden
erklären - so damals, so heute.

Oder aber es kommt einer und durchbricht

den Teufelskreis von Ausbeutung,
Ungerechtigkeit und Armut. Es kommt
einer, der sieht den ausgelieferten
Menschen. Er sieht ihn und dahinter seine
Familie, er sieht die Selbstachtung schwinden,

er sieht, wie aus aufrechten Menschen
Letzte werden. Es kommt einer, der sieht
nicht nur, er handelt auch anders. Er will
nicht Ja sagen zu dem, was er sieht, er will
etwas dagegen tun Denn er hat eine andere
Vorstellung von einem Leben in Würde.

Wenn Jesus in Gleichnissen redet, redet
er von der Welt, vom Alltag, vom «so ist
es». Er schwebt nicht über dem Boden und
nicht in den Himmeln. Er will den Himmel
hier auf der Erde, bei den Menschen, hier -
heute - jetzt.

Jesus sieht den Menschen in seiner
Unfreiheit und Abhängigkeit in einem
durcheinandergeratenen Staat und seiner
Wirtschaft. Jesus redet gegen die strukturelle
Alltagsgewalt. Jesus geht auf den
notleidenden Menschen zu, er belebt die
verdorrte Hand, er richtet die verkrümmte Frau
auf und er befreit den angstbesessenen
Menschen von seiner selbstzerstörerischen
Krankheit. Jesus erkennt den Zusammenhang

zwischen Aussichtslosigkeit und
seelisch-körperlichem Leiden. Das ist der
Unterschied zwischen damals und heute.

Die Männer unter dem Feigenbaum
begegnen einem Menschen aus Fleisch und
Blut. Sie reden miteinander. Der Weinbergbesitzer

sieht die Not, er sieht die
Erwartungen, und er möchte das bittere Los
lindern. Fünfmal geht er zu den herumstehenden

Männern, fünfmal holt er immer wieder

neue zur Arbeit und gibt ihnen, «was
recht ist». Er bringt auch: Hoffnung,
Anteilnahme und Solidarität.

Heute: Kein Herr CS Holding oder Herr
Novartis geht aufs Arbeitsamt. Keiner sieht
die Hoffnungslosigkeit in den Augen der
Ausgesteuerten. Zwar erscheinen die Herren

auf der Projektionsleinwand wie
göttliche Überväter, aber ihre Worte tönen
zynisch, leer, lieblos. Keiner sieht hin, man
hört nur von Gewinnmaximierung, Bilanzen,

Zahlen und sonst unverständlichem
Zeug. Eigenartig, dass Säuglinge nicht
schon mit einem Strichcode auf die Welt
kommen. Sie wären einfacher zu zählen,
schneller berechnet.

37



Das Himmelreich, ja, was könnte das
sein?

Dass alle Menschen die ganze Güte Gottes

bekommen sollen, sie spüren müssen.
Die Letzten wie die Ersten. Gott will den
Menschen aufrecht, belebt und lebendig
von Kopfbis Fuss, bis ins Herz hinein offen,
stark und hoffnungsvoll. Und das ist die
Drohung: Die Ersten sollen die Letzten
werden, wenn sie den «bösen Blick» haben,
und das heisst: wenn sie sich vom Neid
leiten und zerfressen lassen. Der Neid, der
verhindert, dafür zu sorgen, dass alle
erhalten, was «recht ist», dass alle die Güte

Gottes und seine Liebe zu spüren bekommen.

Hier auf Erden geschieht die Umkehrung,

nicht erst im Himmel. An uns ist es,
das Himmelreich auf die Erde zu holen. Die
Güte Gottes zu leben, mitzuhelfen, dass es
keine «Letzten» geben kann, verhindern,
dass die organisierte Armut zur
selbstverständlichsten Sache wird. Wir sollen und
wollen mithelfen, den Himmel auf die Erde
zu holen: hier - heute -jetzt.

(Predigt am 21. Juli 1996 in der reformierten
Kirche Worb)

Frei Betto

«Ausserhalb des Marktes kein Heil»

Die Allmachtsphantasien rund um den Markt sind Gegenstand dieser Glosse des
brasilianischen Befreiungstheologen Frei Betto, die Viktor Hofstetterfür die Neuen Wege
übersetzt hat. Mutig schreibt Betto an gegen den neoliberalen Götzendienst: «Der Markt
bt wie Gott: unsichtbar, allmächtig, allwissend und jetzt, mit dem Ende des sowjetischen
Blocks, allgegenwärtig.» Red.

Göttliche Attribute

In Minas Gerais, meiner Heimat, war der
Markt ein Zusammenspiel von Verkaufsständen

und Auslagen, wo man Esswaren
einkaufen konnte. Im Mittelalter waren
Märkte Handelsorte, also die Vorläufer der
Ortschaften und später der Städte. Heute ist
der Markt der neue Name für die göttliche
Vorsehung. Aber nichts wird vergöttert,
ohne dass das nicht auch seine Konsequenzen

hat. Schon fürchtet man den Zorn Gottes

nicht mehr, aber die Schwankungen des
Marktes. Als Demiurg produziert der
Markt Reichtum, begründet die Demokratie

und öffnet die Pforten zur Globalisierung.

Als Traumaturg zieht er Investitionen
an, belebt die Produktion und regelt den
Konsum.

Der Markt ist wie Gott: unsichtbar,
allmächtig, allwissend und jetzt, mit dem

Ende des sowjetischen Blocks, allgegenwärtig

Von ihm hängt unser Heil und unsere

Erlösung ab. Wir schenken den Marktgeräuschen

- den Finanzindikatoren - mehr
Gehör als dem Wort der Schrift.

Der Markt ist selektiv. Er ist wie ein
Shopping-Center, wo nur jene eintreten
dürfen, die über die nötige Kaufkraft verfügen

(oder wenigstens so aussehen). Beim
Ausgang sind alle eingeladen, an der heiligen

Messe von McDonald's teilzunehmen
und hier mit dem gleichen Sandwich-Brot
(das wie Isopor schmeckt) und dem
gleichen Saft (tiefgekühlt und verdorben) zu
kommunizieren. Jene, die ausserhalb des
Marktes sind - die grosse Mehrheit -, sind
ins Tal der Tränen verbannt.

Der Markt ist global. Er umfasst die
Milliardäre von Boston und die Zulus von
Afrika, den Messwein des Papstes und die
Schaffelle, die den tibetanischen Mönchen

38


	Die Arbeiter im Weinberg (Mt. 20,1-16) oder Die Letzten und die Ersten heute

