
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 1

Artikel: Die Religiös-Sozialen und der radikale Pazifismus

Autor: Brassel-Moser, Ruedi

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144015

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144015
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Ruedi Brassel-Moser

Die Religiös-Sozialen und der radikale
Pazifismus

Ein Blick in die ersten Jahrgänge der Neuen Wege zeigt, dass die Verbindung von
religiös-sozialer Bewegung und Pazifismus keineswegs so selbstverständlich war, wie es

aufgrund der späteren Wirkungsgeschichte erscheinen mag. Denn in der Vorkriegszeit
bestanden zwischen den Religiös-Sozialen und der damaligen Friedensbewegung keine
engeren Kontakte. Und in den Neuen Wegen nahm die Friedensthematik im Unterschied
zu sozialen Fragen und Problemen der religiösen und sittlichen Erneuerung nur einen
geringen Stellenwert ein. Der Zugang der Religiös-Sozialen zur Friedensfrage wurde über
die soziale Frage vermittelt und in diesem Zusammenhang vor allem über die Funktion der
Armee als Machtmittel des Bürgertums gegen die Arbeiterbewegung. Ruedi Brassel weist
auf diese wenig bekannten Aspekte aus der Gründungszeit unserer Zeitschrift hin. Der
Verfasser ist Mitherausgeber des vor einem Jahr erschienenen Ragaz-Readers «Eingriffe
ins Zeitgeschehen. Reich Gottes und Politik» (Edition Exodus, Luzern 1995) und Mitautor
der eben erschienenen Broschüre «Max Daetwyler, Friedensapostel, 1886-1976». Red.

Die Neuen Wege: eine Reaktion auf die
Verunsicherung des Wandels

Die Erfahrung des Ersten Weltkriegs
stellt in der Geschichte unseres Jahrhunderts

einen markanten Einbruch dar. Das
spiegelt sich auch in den Neuen Wegen
wider. Seit dem Kriegsausbruch von 1914
wurde dort jenes politische und pazifistische

Element präsent, das in den folgenden
Jahrzehnten das Gesicht dieser Zeitschrift
prägte.1 Die Neuen Wege dienten fortan
nicht nur der religiös-sozialen Bewegung
als Forum, sondern sie wurden zu einem
bedeutenden Sprachrohr des Antimilitarismus

und des radikalen Pazifismus in der
Schweiz. Oder anders gesagt: Sie wurden
das Sprachrohr des wohl hervorragendsten
Vertreters dieser Bestrebungen, von Leonhard

Ragaz, der seit 1924 als Alleinredaktor
wirkte. Während und unmittelbar nach

dem Ersten Weltkrieg galt die Stimme von
Ragaz jedoch nicht primär als eine der
Friedensbewegung. Mit seiner Schrift «Die
neue Schweiz», die Ende 1917 herauskam,
verlieh er vielmehr einem weit breiteren
Unbehagen und Suchen Ausdruck, das eine

grundlegende Erneuerung der Gesellschaft
verlangte. Mit der Ernüchterung und
Erschütterung durch den Weltkrieg war es um
die scheinbar verbürgte Verlässlichkeit in
der Orientierung geschehen. Die Suche
nach neuen Orientierungen, nach neuen
Werten, nach einem neuen Menschen stand
in aller Munde.2

Doch schon vor dem Weltkrieg hatte in
Intellektuellenkreisen eine Debatte
darüber eingesetzt, wohin der Kurs denn
eigentlich führe. Das Vertrauen auf den
wissenschaftlichen und technischen
Fortschritt erschien einem kruden Materialismus

und Rationalismus verhaftet. Und
immer wieder wurde kritisiert, dass sich dieser

Materialismus auch in den gesellschaftlichen

Werthaltungen durchsetze. Seit
Jahrzehnten war die Gesellschaft einem
starken Umbruch unterworfen gewesen.
Immer mehr Menschen arbeiteten in neu
entstehenden Fabriken oder lebten in den
wachsenden Städten. Traditionelle
Bindungen an die dörfliche Herkunft und
Überschaubarkeit begannen sich aufzulösen.

An ihre Stelle traten aufbrechende
Konflikte der Klassengesellschaft, und in

4



diesen wurde nach neuen Solidaritäten
gerufen. Angesichts der zunehmenden
internationalen wirtschaftlichen und zivilisatorischen

Verflechtung wurden der Verlust
nationaler Eigenheiten und eine
«Überfremdungsgefahr» heraufbeschworen. Der
rasante Wandel und die zunehmenden
sozialen Spannungen führten zu Irritationen

und einem Vertrautheitsverlust. Auch
Fragen der Weltanschauung und Religion
blieben dabei nicht ausgespart. Und immer
wieder gab die Identität und Aufgabe der
Schweiz zu Diskussionen Anlass.3

In diesem Zusammenhang entstand im
Jahrzehnt vor dem Ersten Weltkrieg in der
Schweiz eine ganze Reihe von Zeitschriften

wie «Wissen und Leben», «La Voile
latine» oder «Les Feuillets», in denen
Autoren wie Ernest Bovet, Max Huber, Paul
Seippel, Gonzague de Reynold, Robert de
Traz, Wilhelm Oechsli, Carl Albert Loosli
und viele andere das Wort ergriffen, darunter

auch Leonhard Ragaz. Zum Forum von
Ragaz wurde aber, wie gesagt, eine andere
Zeitschrift, die ebenfalls in jenen Jahren
gegründet wurde: die Neuen Wege. Diese
Zeitschrift ist also beileibe nicht die
einzige, die damals als Reaktion auf die
Verunsicherungen des Wandels entstand. Aber
sie ist die einzige dieser illustren Publikationen,

die - und das ist immerhin
erwähnenswert - noch heute erscheint.

«Als Suchende an die Suchenden»

«An die Suchenden möchten wir uns
wenden, selbst als Suchende», betonte der
Churer Pfarrer Benedikt Hartmann im
Editorial zur ersten Ausgabe der Neuen
Wege im November 1906. Man sprach
damit jene an, die weder vom verbreiteten
säkularen Fortschrittsglauben noch von
den traditionellen kirchlichen Richtungen
Antworten auf die «religiösen und sittlichen

Fragen der Zeit» erhielten.4 Hartmann
hielt zwar fest, «dass pädagogische,
soziale, wirtschaftliche und ästhetische Fragen

und Erscheinungen uns je nach den
Umständen ebenso nahe liegen». Doch der
inhaltliche Schwerpunkt wies die neue
Zeitschrift vorerst eindeutig als «Blätter

für religiöse Arbeit» aus, wie der Untertitel
lautete.

Die Redaktion bestand aus Benedikt
Hartmann, Leonhard Ragaz, der damals
noch Basler Münsterpfarrer war, und
Rudolf Liechtenhan, damals Pfarrer im
Kanton Zürich, später in Basel, wo er auch
als Professor wirkte. Integrationsfigur im
Hintergrund war der Basler Theologieprofessor

Paul Wernle. Die Akzente und
Temperamente in der Redaktion der Zeitschrift
waren durchaus unterschiedlich gesetzt.
Diese Unterschiede kamen, zwischen den
Zeilen, schon in den ersten Nummern zum
Ausdruck. Benedikt Hartmann etwa stellte
neben dem Suchen, das nicht Selbstzweck
sein könne, auch Zeiten in Aussicht, in
denen man auch dem «ruhigen, erbaulichen

Austausch religiöser Erfahrung Platz
machen» könne.5 Leonhard Ragaz hingegen

sprach sich in der dritten Nummer über
die Rollen von «Kämpfer und Zuschauer»
aus, zwischen denen es zu wählen gelte.6
Seine Wahl fiel nicht auf den Zuschauer
und dessen «Kultus und Genuss des
Selbst», sondern auf den Kämpfer.

Erstaunlich ist die Sprache, die Ragaz
für diese Entscheidung findet: «Da ist
Kämpfen doch vornehmer, schöner, so
wahr der mit Blut und Staub bedeckte Krieger

eine imponierendere Erscheinung ist
als der saubere Schlachtenbummler oder
Friedenssoldat.»7 DieserTon verweist deutlich

auf den «Militaristen» Ragaz — so
etikettierte er sich selber8 - aus der Zeit der
Calvenfeier in Chur von 18999: Er verweist
aber auch auf Ragaz' spätere Haltung
gegenüber dem quietistischen Pazifismus der
dreissiger Jahre, den er als Passivismus
ablehnte, weil er die Gewaltlosigkeit zum
Dogma erhebe, und dem er einen «männlichen

Pazifismus» entgegenstellte.10
Festzuhalten ist jedoch, dass sich die

Annäherung von Ragaz an den Pazifismus
nicht auf jenem Feld vollzog, auf dem die
Friedensbewegung der Vorkriegszeit in
erster Linie tätig war. Ragaz kümmerte sich
vor dem Weltkrieg kaum um Probleme der
internationalen Friedensgestaltung wie die
zwischenstaatliche Schiedsgerichtsbarkeit
oder die Frage eines Völkerbundes.



«Patriotischer Rausch» und «religiöse
Verarmung»

In den ersten Jahrgängen der Neuen
Wege tauchen Auseinandersetzungen über
die Fragen der Friedensgestaltung und der
bewaffneten Landesverteidigung insgesamt

selten auf. Die Erörterungen von
Rudolf Liechtenhan über «Kirche und
Staat» streifen diesen Problembereich
jedenfalls nicht." Nicht zufällig betrifft die
erste Erwähnung von Militärfragen in den
Neuen Wegen die «ungerechtfertigten
Militäraufgebote bei Streiks»12.

Einen ähnlichen Zugang fand auch
Leonhard Ragaz, als er in zwei Artikeln auf
die bevorstehende Volksabstimmung über
die neue schweizerische Militärorganisation

einging. Er stimmte dieser zwar selber
zu, was er aber ablehnte, war, dass man in
der patriotischen Kampagne für die Vorlage

«eigentlich der Sozialdemokratie
einen Schlag versetzen will. Das wäre aber
Missbrauch des Vaterlandes zu Gunsten
von Parteiinteressen.»13 Den grassierenden
«patriotischen Rausch» wertete Ragaz als
teilweise «berechtigte Reaktion gegen
kosmopolitische Verflachung», vor allem aber
als Folge der «religiösen Verarmung der
Völker», die den «Patriotismus an die Stelle

der Religion» setzten. Davon ausgehend
war die Sicherheitsproblematik für Ragaz
nicht in erster Linie eine Frage der
völkerrechtlichen Organisation. Dennoch
verkannte er die Gefahren der internationalen
Lage keineswegs, notierte er doch im
Zusammenhang mit der europäischen
Kolonialpolitik: «Unsere Welt ist voll schwerer
Spannungen und Herausforderungen der
sittlichen Weltordnung. Die Entladung in
Gewittern und Katastrophen wird nicht
ausbleiben.»14

Das Hauptproblem war für Ragaz nicht
eines der rechtlichen Friedensorganisation.

Sein Zugang erfolgte über den
Diskurs der Sozial- und Sittlichkeitsreform,
der ihn gleichzeitig immer stärker zur
Parteinahme für die Arbeiterbewegung
führte. In dieser Perspektive waren für ihn
die geistigen und sozialen Wurzeln von
Frieden und Friedensgestaltung entschei¬

dend. Dadurch verlegte sich das Hauptgewicht

auf die innenpolitischen Aspekte, auf
den Zusammenhang von sozialer Sicherheit

und Militär: «Schaffet dem Arbeiter
eine Heimat in seiner Arbeit und in seiner
Wohnung, gebet ihm freudigen Anteil an
heimischer Kultur, schaffet soziale
Gerechtigkeit und ihr werdet keine Bürger
haben, die ihr Vaterland mehr lieben als der
Arbeiter.»15

Mit dieserArt von «Heimatsliebe» meinte

Ragaz aber nicht den Nationalismus, den
er als «Rückfall ins Heidentum»16
brandmarkte, sondern «eine neue Form des
Patriotismus», in dem «Volk und Vaterland
nicht mehr ein Zeughaus für den Kampf
mit andern Völkern (sind), sondern eine
grössere Familie, in der wir lernen, Gott
und den Menschen dienen und in der wir
uns freudig mit den andern Volksfamilien
zusammenschliessen zu der Gemeinschaft
der Menschheit, oder, evangelisch gesprochen,

des Gottesreiches»17. Diese Stellungnahme

von Ragaz bezeichnete er später als
«erste öffentliche Proklamation meines
Antimilitarismus», die ihm geharnischte
Reaktionen einbrachte.18

«Christlicher» und «sozialistischer»
Antimilitarismus?

Anhand dieser Stellungnahmen im
ersten Jahrgang der Neuen Wege zeigen sich
die Grundpositionen, die in den folgenden
Jahren weiterentwickelt wurden. Die
Friedensfrage war von der sozialen Frage und
von der Sittlichkeitsreform nicht zu trennen

und erschien meist als ein Teilaspekt
derselben. Insofern spielten die Friedensfrage

und die pazifistische Theorie aber in
den Neuen Wegen kaum eine Rolle. In
einer zweiteiligen Artikelfolge über Leo
Tolstoi im Jahr 1908 kam Benedikt
Hartmann beispielsweise nur ganz am Rand auf
Tolstois Pazifismus zu sprechen. Als 1910
in der Erklärung des internationalen
Kongresses sozialer Christen in Besançon die
Forderungen nach Schiedsgerichten und
Abrüstung aufgenommen wurden, führte
das zwar zu Diskussionen, die aber in den
Neuen Wegen kaum dargestellt wurden.19



Ragaz nahm diese Fragen im Herbst
1910 aber in seiner Rede an der religiössozialen

Konferenz in Bern auf, wo er über
«Christentum und Vaterland» sprach.20 Er
protestierte gegen die Versuche, den
Patriotismus zur Ersatzreligion zu machen
und verwies darauf, dass die frühen Christen

«Antimilitaristen schärfster Observanz»

gewesen seien. Dabei setzte er sich
auch mit der Frage der Kriegsdienstverweigerung

auseinander. Er hielt es zwar für
legitim, diesen Dienst zu tun, aber dann
«mit Leid im Herzen drüber, dass Krieg
noch nötig sei». Doch betonte er, man dürfe
vom christlichen Standpunkt aus den
Kriegsdienstverweigerern keinen Vorwurf
machen. Zwar bestehe keine Aussicht, dass
sich eine solche Haltung bald verbreite.
Doch «wenn dieser christliche Antimilitarismus

alle Völker ergriffe, so wäre das
gerade für die kleinem unter ihnen der beste

Schutz, ein besserer als ihre Kriegsheere.

Dieser Antimilitarismus, der uns
jetzt im Kleinen Verlegenheiten bereitet, ist
also im Grossen unsere nationale
Hoffnung.» In diesem Sinne forderte er: «Es
müssen Menschen vorangehen, die die
alte Denkweise durchbrechen, die für die
neue Menschheit Gut, Ehre und Leben
einsetzen.»21

Schon 1910 treffen wir also bei Ragaz
jene Positionen vorformuliert, die er dann
in den Auseinandersetzungen während des
Ersten Weltkriegs einnahm, als es um die
Haltung gegenüber der Militärdienstverweigerung

ging.22 Seine Äusserung über
den Schutz der kleinen Staaten durch
Waffenverzicht erinnert gar an seine Schrift
«Die Abrüstung als Mission der Schweiz»
von 1924. Er forderte zwar weder damals
noch später zur Militärdienstverweigerung
auf - obwohl ihm das immer wieder und
wider besseres Wissen unterstellt wurde -,
aber er äusserte seine grosse Achtung vor
der prophetischen Tat der Militärdienstverweigerung

und trat seit den 1920er Jahren
ein für die Schaffung eines zivilen
Ersatzdienstes.

Vor dem Weltkrieg spielte diese Art
Militärkritik aber weder für Ragaz noch für
andere Autoren in den Neuen Wegen eine

bedeutsame Rolle. Weit folgenträchtiger
war die Kritik an der innenpolitischen
Funktion des Militärs, wie sie in jenen Jahren

immer wieder etwa bei Ordnungseinsätzen

der Armee gegen streikende Arbeiter

zum Ausdruck kam. Besonders war dies
anlässlich des Zürcher Generalstreiks von
1912 der Fall, als sich Leonhard Ragaz und
der Aussersihler Pfarrer Emanuel
Tischhauser in den Neuen Wegen mit der
streikenden Arbeiterschaft solidarisierten.23

«Aufgepflanzte Bajonette und
scharfe Munition» seien eine «Drachensaat»,

sie entsprächen einem «absoluten
Herrentum» vergangener Zeiten und würden

keinesfalls dazu beitragen, die zerrissene

Gesellschaft wieder zu einigen, führte
Tischhauser aus.24

Diesen Ansatz griff im folgenden Jahr
auch der spätere Redaktor des «Aufbau»,
Max Gerber, in seiner Schrift «Demokratie
und Militarismus» auf.25 Der Antimilitarismus

entsprang nach Gerber in erster Linie
der unsozialen und parteiischen Handhabung

und der zutiefst undemokratischen
Struktur der Armee. Ohne deren Berechtigung

grundsätzlich in Frage zu stellen,
verlangte Gerber eine durchgreifende
Demokratisierung der Armee: «Es ist schlechterdings

undenkbar, dass im Heere quasi eine
Urwaldreservation geschaffen wird, ein
Gebiet, in dem die überlebten autoritären
Gesichtspunkte die Organisation in
massgebender Weise bestimmen.»26

Zusammenfassend lässt sich sagen, dass
der Zugang der Religiös-Sozialen zur
Friedensfrage vornehmlich über ihr Interesse
an der sozialen Frage vermittelt war. Er
verband sich mit dem sozialistischen
Antimilitarismus, der die Ablehnung des Militärs

als innenpolitisches Machtmittel des

Bürgertums in den Vordergrund stellte. Er
verband sich, wie es die Reaktionen aufden
Friedenskongress der Sozialistischen
Internationale von Basel im November 1912
zeigten, auch mit dem sozialistischen
Internationalbmus. Dort wurden persönliche
internationale Kontakte geknüpft, die
sich in Beiträgen neuer Mitarbeiter in den
Neuen Wegen niederschlugen.27 Darüber
hinaus versuchten die schweizerischen Re-



ligiös-Sozialen aber auch selber, international

tätig zu sein. So plante ein Komitee
unter Otto Lauterburg auf Anregung von
Ragaz einen Kongress für soziales
Christentum, der im September 1914 in Basel
hätte stattfinden und auf dem das
«Friedensthema zu einem Haupttraktandum»
hätte werden sollen.28

«Gemässigter» und «radikaler»
Pazifismus

Dieser Zugang über die sozialen und
innenpolitischen Dimensionen der Friedensarbeit

stellte bei den Religiös-Sozialen von
Beginn an die friedenspolitischen Weichen
anders als im «gemässigten» oder - besser

- «organisatorischen» beziehungsweise
völkerrechtlichen Pazifismus. Der Pazifismus

der Religiös-Sozialen war zum
vornherein stark ethisch und religiös motiviert,
er blendete die innenpolitischen Probleme
und Machtfragen nicht aus und hatte einen
antimilitaristischen Einschlag. Das war
hingegen beim Völkerrechts-Pazifismus,
der in der Friedensbewegung vor dem
Ersten Weltkrieg vorherrschte, nur selten
der Fall. Hauptvertreter dieser Strömungen
war der 1895 gegründete Schweizerische
Friedensverein, der stark von internationalistischen,

dem linken Flügel des Freisinns
zuneigenden bürgerlichen Kreisen geprägt
war. Durch enge personelle Verflechtungen
war er nicht nur mit den in Bern ansässigen
Sekretariaten des Internationalen Friedensbüros

und der Interparlamentarischen Union

verbunden, sondern auch mit namhaften
schweizerischen Spitzenpolitikern wie den
Bundesräten Comtesse und Ruchonnet und
dem Berner Regierungsrat Albert Gobat.29

Dieser Pazifismus vertrat die Ansicht,
dass sich aufgrund der gesellschaftlichen
Entwicklung, der wirtschaftlichen
Verflechtung zwischen den Nationen und des
kulturellen Fortschritts die Einsicht durchsetze,

dass Kriege zur Austragung von
zwischenstaatlichen Interessenkonflikten
sinnlos seien. Man baute darauf, dass der
Ausbau der internationalen
Schiedsgerichtsbarkeit, wie er in den Haager Konferenzen

von 1899 und 1907 realisiert wurde,

zu einer Staatenverbindung in einem
Völkerbund führen könne. Und dieser würde
dann die Grundlage für eine allgemeine
Abrüstung bieten.

Schon vor dem Weltkrieg hatte dieser
Pazifismus angesichts der zunehmenden
internationalen Spannungen und der
nationalistischen Propaganda viel von der
Anfangsdynamik der 1890er Jahre verloren.
Der Kriegsausbruch vom August 1914 und
das viereinhalb Jahre andauernde Schauspiel

von Gewalt, Hass und Massenmord
brachten diesen Kulturoptimismus und die
Illusionen eines kontinuierlichen
Fortschritts zu Weltzivilisation und Frieden
vollends zum Einbruch. Der traditionelle
Pazifismus schien ebenso versagt zu haben
wie die Bestrebungen zur Kriegsverhinderung

im Rahmen der Sozialistischen
Internationale nach dem Basler Friedenskongress

von 1912. Ähnlich wie die
sozialdemokratische Arbeiterschaft Europas sich
im Burgfrieden mit dem eigenen Bürgertum

vereinigte und gegen die Proletarier
anderer Länder an die Front zog, verteidigten

verschiedene nationale Friedensgesellschaften

die «gerechte Sache» ihrer
Vaterländer.

Auch in der Schweiz war das kaum
anders. So teilte das Organ des Schweizerischen

Friedensvereins «Der Friede» im
August 1914 seiner Leserschaft mit, dass
die Welt nun erkennen müsse, «was wir
Pazifisten ihr längst prophezeit haben,
dass man nicht um des Friedens willen
rüstet, sondern zum Krieg Auch der
Redakteur unseres Organs hat die Feder
mit dem Schwert vertauscht, um die Grenzen

unseres teuren Vaterlandes vor den
heranstürmenden Wogen des Krieges zu
schirmen ...»30

Während der Kriegsjahre wuchs mit dem
Wunsch nach Frieden auch die Frage
danach, was dafür zu tun sei. Neben den
wiedererstehenden Bemühungen um
völkerrechtliche Grundlagen einer neuen
Friedensordnung entstanden neue Bestrebungen,

die das Problem der Friedensstiftung
und -gestaltung breiter fassten und mit der
Frage nach der innergesellschaftlichen
Gerechtigkeit und der eigenen Lebens-

8



gestaltung verbanden. Diese neuen
Bestrebungen können wir im Unterschied
zum gemässigten, völkerrechtlichen
Pazifismus als «radikalen Pazifismus» bezeichnen.31

Es ist ein Merkmal dieser Strömungen,
dass ihre organisatorischen Strukturen vorerst

schwach blieben oder sich im Rahmen
bestehender Gruppen wie sozialistischer
und Jugend-Organisationen bewegten. Es
entstanden Frauenfriedensorganisationen
wie die Internationale Frauenligafür Frieden

und Freiheit. Erst nach dem Weltkrieg
formierten sich die Jugendgemeinschaft
«Nie wieder Krieg», der Internationale
Zivildienst, die Schweizerische Zentralstelle
für Friedensarbeit und die Vereinigungen
der antimilitaristischen Pfarrer und Lehrer.
Oft handelte es sich auch um markante
Einzelgänger, die freilich - wie der
«Friedensapostel» Max Daetwyler und seine
«Friedensarmee» - beträchtliche Resonanz
und Kontinuität erlangten.32

Die Neuen Wege als Sprachrohr der
neuen Friedensbewegung

Schon in den ersten Monaten des Ersten
Weltkriegs erhielten die Neuen Wege für
die pazifistischen Kreise eine grosse
Bedeutung. Zwei Beispiele mögen das belegen.

So wandte sich im September 1915
das Internationale Friedensbüro in Bern an
Ragaz, um im Austausch mit der Zeitschrift
«Le mouvement pacifiste» die Neuen
Wege zu erhalten, die innert einem Jahr
auch in pazifistischen Kreisen zu einem
Begriff geworden waren.33 Aufgrund eines
Artikels in der Septembernummer 1915
trat auch Max Daetwyler in jenen Tagen mit
seiner Tätigkeit als Friedensapostel
erstmals an die Öffentlichkeit. In seinem Tagebuch

hält er fest: «Im Anschlüsse an den
Artikel unser heiliger Krieg schreibe ich
mein Glaubensbekenntnis öffentlich &
stelle ich mich dadurch dem Gericht der
Volkswut.»34

Die Neuen Wege stellten ein Forum
der Orientierung und der Dbkussion dar.
Nicht nur wurde von Anfang an gegenüber
beiden Kriegsparteien kritische Distanz

gehalten. Gleichzeitig intensivierte man
die Berichterstattung über das Zeitgeschehen

und richtete dafür eine eigene Rubrik
ein, die zu einem eigentlichen Markenzeichen

der Zeitschrift wurde. Innenpolitisch
wurde die Verabsolutierung militärischer
Belange im Militarismus hinterfragt. Aufrufe

und Manifeste aus allen Ländern wurden

abgedruckt, Pläne und Vorstösse für
internationale Friedensvermittlungsaktionen

wurden vorgestellt. Auch die entstehende

Frauenfriedensbewegung nutzte die
Zeitschrift als Forum. So publizierte Clara
Ragaz ihren bedeutsamen Aufsatz über
«Die Frau und der Friede»35. Breiten Raum
nahm die Auseinandersetzung um die
Militärdienstverweigerungen ein.

Über Friedensfragen im engeren Sinne
hinaus widmeten sich die Neuen Wege
während des Krieges schon intensiv der
Neuorientierung und der Neugestaltung
einer Gesellschaft, die den Krieg und das

Gewaltprinzip von innen heraus
überwinden sollte. Wie in den Anfangsjahren
wandte man sich «als Suchende an die
Suchenden».

Die Voraussetzungen für das Engagement

hatten sich aber gegenüber der
Vorkriegszeit gewandelt. Der Bezug der
Religiös-Sozialen zur Arbeiterbewegung war
nun gegeben. Zwar richteten sich ihre
Bemühungen nach wie vor darauf, das soziale
Bewusstsein und Gewissen der Kirche
wachzurütteln. Doch hatten sich die
Gewichte auch verschoben. Vermehrt ging es

nun darum, innerhalb der Arbeiterbewegung

die ethischen Grundanliegen des
Sozialismus und deren unlösbaren
Zusammenhang mit dem Wirken für das Kommen
des Reiches Gottes hervorzuheben. Angesichts

der Erfahrung des Weltkriegs bedeutete

das, dass die Frage der Gewalt, die
Kritik am Militarismus und die Forderung
nach Abrüstung in den Vordergrund traten.
Die damit verbundenen Positionen waren,
zwar schon in den ersten Jahren der Neuen
Wege angelegt, wurden aber aufgrund des
ihnen zugewiesenen Stellenwerts kaum
diskutiert und weiterentwickelt. Sie stellten

jedoch eine wesentliche Grundlage dafür

dar, dass sich die Neuen Wege zu einem



wichtigen Organ der neuen, radikalen
Friedensbewegung entwickelten.

Nach dem Weltkrieg konnte man weniger

denn je davon ausgehen, dass man sich
bloss in eine allgemeine Tendenz des
Fortschritts einordnen könne. Das Vertrauen
darauf, dass der wirtschaftliche und
zivilisatorische Fortschritt in der bestehenden
kapitalistischen Gesellschaftsordnung den
Weg zum Frieden verbürge, war gebrochen.

Der radikale Pazifismus bestand
darauf, dass mit der Realisierung des Völkerbunds

das Programm der Friedensbewegung

nicht erfüllt sei oder einfach an die
Regierungen delegiert werden dürfe. Dieser

Einsicht entsprach auch das Wirken der
Neuen Wege nach dem Ende des Ersten
Weltkriegs - der Einsatz für den Völkerbund,

gegen die Preisgabe eines demokratischen

Sozialismus mit menschlichem
Antlitz durch den Beitritt zur Dritten
Internationale, der Kampf für internationale
Abrüstung und für das Vorangehen der
Schweiz dabei. Auf der Suche nach
Orientierung und nach neuen Wegen konnte man
nur vorankommen, wenn sie nicht von der
Warte des abseits stehenden Zuschauers
aus erfolgte, sondern im konkreten
Engagement, im Kampf für den Frieden.

1 Markus Mattmüller, Die Anfänge der «Neuen
Wege», in: NW 1981, S. 316.
2 Dazu ausführlich: R. Brassel-Moser, Dissonanzen
der Moderne, Aspekte der Entwicklung der politischen
Kulturen in der Schweiz der 1920er Jahre, Zürich 1994,
insbes.S. 115ff.
3 Vgl. dazu verschiedene Beiträge im Sammelband:
A. Ernst, E. Wigger (Hg.), Die neue Schweiz? Eine
Gesellschaft zwischen Integration und Polarisierung
(1910-1930), Zürich 1996, sowie: R. Brassel-Moser
1994 (Anm. 2), S. lOlff.
4 Benedikt Hartmann, Was wir wollen, NW, Nov.
1906, S. Iff.
5 Ebd.,S.3f.
6 Leonhard Ragaz, Kämpfer und Zuschauer. Ein Gruss
an tapfere Menschen, NW, Jan. 1907, S. 63ff.
7 Ebd., S. 64.
8 Leonhard Ragaz, Mein Weg, Bd. 1, Zürich 1952,
S.210.

9 Dort hatte Ragaz im militärischen Erfolg der Bündner

an der Calven den Beweis dafür gesehen, dass «Gott
durch den Mund der Geschichte zum Bündnervolk
redet». L. Ragaz, O Land, höre des Herrn Wort! Zwei
vaterländische Predigten, gehalten während der Cal-
venfeier in Chur am 28. Mai und am 4. Juni 1899, Chur
1899,S. 4.
10 Vgl. R.Brassel-Moser, Ragaz und der Pazifismus,
in: NW 1994, S.10.
11 Rudolf Liechtenhan, Kirche und Staat, NW, Okt.
1907,S.281ff.
12 R.A., Die Haltung unserer bürgerlichen Regierungen

der Arbeiterbewegung gegenüber, NW, Juni 1907,
S. 181f.
13 L. Ragaz, Über Patriotismus, NW, Sept. 1907,
S. 263, vgl. auch L. Ragaz, Vom Tage, NW, Aug. 1907,
S. 243.
14 L. Ragaz, Vom Tage, NW, Aug. 1907, S. 245.
15 L. Ragaz, Über Patriotismus, NW, Sept. 1907,
S.265.
16 Ebd., S. 267
17 Ebd.,S.268f.
18 Leonhard Ragaz, Mein Weg, Bd. 1, Zürich 1952,
S.291.
19 NW, Juli 1910, S. 220.
20 L. Ragaz, Christentum und Vaterland, abgedruckt
in: NW, Sept. 1911, S. 317ff.
21 Ebd., S. 336.
22 Vgl. dazu: Markus Mattmüller, Leonhard Ragaz
und der religiöse Sozialismus, Bd. 2, Zürich 1968,
S.273ff.
23 NW, Aug. 1912,S.291ff.
24 Ebd., S. 308 und 310.
25 Max Gerber, Demokratie und Militarismus.
Betrachtungen über die Voraussetzungen einer schweizerischen

Militärpolitik, Zürich 1913. Die Broschüre wurde

im Juliheft 1913 (S. 300ff.) von L. Ragaz besprochen.

26 Otto Vollenweider, zitiert von Max Gerber, s. Anm.
25.S.79.
27 So zum Beispiel in Beiträgen von Keir Hardie (NW
1914, S. 223ff.) und Peter Jelles Troelstra (NW 1914, S.

325ffund 1915, S. 236ff.).
28 NW, Aug. 1914, S. 344.
29 Vgl. Urs Zwahlen, Bürgerliche Friedensbewegung
und Pazifismus der Arbeiterbewegung in der Schweiz
bis zum Ersten Weltkrieg, unveröffentlichte Dissertation,

Bern 1991.
30 Der Friede, 20. Jg. Nr. 8, 20. August 1914.
31 Vgl. R. Brassel / J. Tanner, Zur Geschichte der
Friedensbewegung in der Schweiz, in: Handbuch Frieden

Schweiz, Basel 1986, S. 47ff.
32 Vgl. R. Brassel / S. Chiquet, Friedensapostel und
Boulevardprophet, in: Schweizerisches Bundesarchiv
(Hg.), Max Daetwyler, Friedensapostel 1886-1976,
Bern 1996,S.29ff.
33 M. Mattmüller, Leonhard Ragaz und der religiöse
Sozialismus, Bd. 2, Zürich 1968, S. 266.
34 Schweizerisches Bundesarchiv, Nachlass Max
Daetwyler, J.l. 253/104, Tagebucheintrag vom 15.10.
1915. Es handelte sich um den Artikel «Unser heiliger
Krieg» von U.W. Züricher, NW, Sept. 1915, S. 388ff.
35 NW, Mai 1915, S. 240ff.

10


	Die Religiös-Sozialen und der radikale Pazifismus

