
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 91 (1997)

Heft: 1

Artikel: Dem Bösen nicht widerstehen

Autor: Ritter, Hans-Adam

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144013

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144013
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Hans-Adam Ritter

Dem Bösen nicht widerstehen

nicht um mich
geht es

gott
du verlockende kraft

mächtige Zartheit
heilende gottheit
du Versöhnung
du befreiung

nicht um mich allein geht es
sondern um dich

und um alle
um die erde

um unsere kinder
und um die welche vor uns waren

mach dich spürbar unter uns
höre uns

und zieh in unser herz ein
damit auch wir lebendig werden

kräftig
achtsam

amen

Dachten wir nicht, der Ritter Georg, der
seine Lanze in den Drachen sticht und ihn
besiegt, wäre das Bild des rechten Christen?

Im Christentum werde uns als
vornehmste Aufgabe beigebracht, das Böse zu
bekämpfen, so kräftig wir nur könnten, ein
besserer Mensch zu werden, das Böse
auszumerzen? Und da lehrt Jesus in der
Bergpredigt (Mt. 5,39): Bekämpft das Böse
nicht. Widersteht dem Bösen nicht! Hätten
wir diese Aufforderung, das Böse nicht zu
bekämpfen, für christlich gehalten?

Oder liegt es womöglich wieder einmal
an der Übersetzung? Es ist ja oft so: Was ein
Übersetzer in der fremden Sprache hört,
versucht er in der andern Sprache
wiederzugeben. Wir bekommen dann eben nicht
unbedingt das, was einer gesagt hat, zu
hören, sondern nur das, was der Übersetzer
gehört hat. Luther hat gehört: Widerstrebt
dem Bösen nicht. Er versteht das als Auf¬

forderung, zu dulden, das Leiden nicht zu
scheuen. Ich glaube, dass Jesus das nicht so
anpasserisch duldend gemeint hat. Er will
aus der Konfrontation herausführen, weil
er sie für destruktiv hält. Hass macht häss-
lich. Wenn ich das Böse hasse und ausrotten

will und mich auf diesen Kampf
konzentriere, werde ich dem, was ich bekämpfe,

zu ähnlich, ich lasse mich durch meine
Feindschaft bestimmen, ich bin nicht mehr
frei, nicht mehr ich selbst. Ich darf meine
Kraft nicht im Negativen vergeuden. Darum

sollen wir dem Bösen etwas anderes
entgegensetzen, es nicht direkt bekämpfen,
es nicht ausrotten wollen. Möglicherweise
steckt hinter dem, was mir böse vorkommt,
was mir auch wirklich weh tut, eine Kraft,
die ich, wenn sie sich wandelte, nutzen
könnte, als Bereicherung erführe.

Die berndeutsche Bibelübersetzung ist
ganz modern mit ihrem Wortlaut: «Lo di
nid uf ene Prozäss i mit em Böse.» Die
Übersetzer denken, der Ausdruck komme
aus dem Gerichtswesen. Man weiss ja, was
es für die Kleinen bedeutet, in die Mühle
der Justiz zu geraten. Und Gotthelf hat
seine Landsleute vor den Advokaten als
den wüstesten Blutsaugern und Lumpenhunden

gewarnt, die den, der vermeintlich
oder wirklich ins Unrecht versetzt worden
ist, vollends ins Schlamassel hineinreiten,
Recht versprechen und nur Kosten machen
und am Ende den armen Dummen auslachen.

So wird dich das Böse, wenn du dich
zu sehr darauf einlässt - und wer das Böse
bekämpfen und besiegen will, der lässt sich
eben ganz stark darauf ein -, hineinziehen
und hineinleimen, dich anstecken und
unglücklich machen. Der Theologe Karl
Barth, der über alle denkbaren theologischen

Themen gern und ausführlich
schrieb, sagte zu diesem Thema immer
wieder: Auf das Böse müssen wir nur einen

1



kurzen Blick werfen. Er meinte nicht, das
Böse spiele fast keine Rolle mehr, aber er
fürchtete die Faszination des Bösen.

Hört zu, sagt Jesus, ich erzähle euch eine
Geschichte (Mt. 13,24-30): Mit Gottes
Sache verhält es sich wie mit einem Bauern.
Ja, ein Bauer hatte einen grossen Acker, auf
dem war ausgesät. Ein gutes Stück Land,
sorgfältig bestellt. Schon sah man den grünen

Schimmer über der Erdkrume, die Saat
war aufgekeimt, die kurzen Hälmchen
stiessen heraus. Ein Weizenfeld war das,
die Halme wuchsen. Als die Knechte den
Acker beschauten, merkten sie, dass etwas
war, wie es nicht sein sollte: Unkraut wuchs
unter dem schönen Weizen. Sie gingen zum
Bauern, zum Hausvater, heisst es in der
Lutherbibel, zum Gutsbesitzer. Sie sagten:
Du hast doch guten Samen gesät. Woher
kommt das Unkraut? Der Bauer versetzt,
ein böser Mensch habe Unkraut gesät in
einer Nacht. Und die eifrigen Knechte bieten

an: Sollen wir nicht aufs Feld, um das

Gejät auszurupfen?
Übrigens hat das Unkraut im griechischen

Neuen Testament einen Namen,
einen hübschen Namen, es ist ein ganz
bestimmtes Unkraut, das fünfmal genannt
wird in der kurzen Geschichte, also
auffällt. Es heisst Zizanion, und der deutsche
Name würde lauten Lolch. Das Besondere
ist beim Lolch, dass die junge Pflanze dem
jungen Weizenhalm auffallend ähnlich
sieht. So begreifen wir noch besser, dass
der Bauer sagt: Nein, das nicht, ihr würdet
womöglich das Unkraut mit gutem
Gewächs zusammen ausrupfen. Lasst doch
beides miteinander wachsen bis zur Ernte.
Wenn es dann so weit ist, will ich den
Schnittern sagen: Sammelt den Lolch in
Bündel, legt ihn auf einen Haufen und
steckt das in Brand, macht daraus ein
Herbstfeuer. Den Weizen sammelt und
bringt ihn in die Scheune.

Auf unserem Lebensacker können wir
nicht immer unterscheiden, ob etwas gut
wird oder bös, wir müssen reifen lassen,
um zu erleben, dass, was uns gar nicht
gefiel, uns auf einmal Frucht gebracht hat,
und was uns weh tat und Mühe bereitete,
wir hinterher nicht missen möchten. Das

Ausrupfen wäre nur mühselig gewesen,
wir hätten uns um etwas gebracht.

Aber was ist das für ein Herbstfeuer, was
sind das für Bündel, die verbrannt werden?
Sind diese Flammen nicht doch unheimlich?

Wird da doch ein Ketzergericht gehalten?

Wird da doch eine Hölle eingerichtet?
Die Hölle, die mich als Kind schreckte,

gibt es nicht. Meine Mutter hatte recht, als
sie mich, aus dem Angsttraum erwacht, auf
die Knie nahm und sagte: Nein, die Hölle
gibt es nicht. Nur so etwas wie ein Gericht,
die Idee des Gerichts, das bleibt. Nicht
alles, was da auf den Äckern der Welt
wächst, ergibt Brot. Da wächst Unkraut
fuderweise. Manchmal, vielleicht immer
öfter, wird versucht, das umzulügen. Das
Unkraut erhält einen hübschen Namen,
Zizania oder anders, und wird als äusserst
erfolgreiches Produkt angepriesen. Ist aber
alles gelogen. Brot bleibt Brot, Unkraut
Unkraut. Vielleicht ist nicht beides von
Anfang an kenntlich. Aber es ist nicht wahr,
dass alles gleich grau ist auf unserer Welt,
es gibt die Unterschiede.

Es bleibt beim Satz des alten
Glaubensbekenntnisses: Sitzend zur Rechten Gottes,
des Vaters, von wo er kommen wird zu
richten die Lebenden und die Toten. Es läuft
die Weltgeschichte nicht kommentarlos in
ein mildes Abendrot aus, in dem alles recht
und alles wohl ist. Zuerst wird gerichtet,
benannt, geklärt. Der wichtigste Grund,
warum das Gericht nicht weggedacht, zum
Verschwinden gebracht, verdampft und
aufgelöst werden darf: das sind die Schmerzen

der Opfer. Was sie gelitten haben, darf
nicht vergessen werden. Ihre Erniedrigung
kann nicht verewigt werden. Sie müssen
aufgerichtet werden. Ihre Tränen müssen
fliessen können und dann abgewischt werden.

Es kann nicht Gras wachsen über alles.
Vielleicht ist das Gericht, von dem Jesus

spricht, so etwas wie die Wahrheitskommission

in Südafrika heute, nach der Apartheid.

Es kommen schreckliche Brutalitäten
zum Vorschein und von schrecklichen
Verstrickungen wird berichtet. Wer zur
Aufhellung beiträgt, wer zugibt, wer Licht ein-
lässt in sein Dunkel, der geht straffrei aus.
Aber zugegeben, ausgesprochen, aufge-



klärt muss werden. Das tut weh, das
verlangt viel, aber die Südafrikaner erhoffen
sich davon die Versöhnung für ihre zerklüftete

und kranke Gesellschaft.
Wichtiger als das Herbstfeuer auf dem

Feld sind die eingebrachten Garben. Das
Korn, das Mehl, das Brot.

Ganz wichtig sind die Knechte, weil wir
ihnen manchmal gleichen. Wir merken wie
sie: Es ist nicht alles gut, was auf dem
Ackerland wächst. Unser Misstrauen wird
geweckt. Wer misstrauisch ist, hat oft recht.
Wer misstrauisch ist, hat einen genauen
Blick, sieht klarer als die vielen, die gar
nicht recht hinschauen.

Aber die wichtigste Figur im Gleichnis
ist der Bauer. Das Wichtigste ist das Wissen
des Bauern, dass es zur Ernte reicht, dass es
genügend Brot zu backen gibt, seine
Gelassenheit ist das Wichtige. Sehen Sie seine
Gestalt? Seine Handbewegung? «Lasst
alles miteinander wachsen.» Die bestimmte,
ruhige, fast liebevolle Bewegung: «Greift
nicht ein! Rupft nicht aus!» Oder, wenn es
Ihnen vielleicht leichter fällt, kann es auch
eine Frauengestalt sein, die das sagt, eine
Bäuerin, eine Gärtnerin: «Lass wachsen, es
kommt, sei nicht ängstlich, es gibt genug,

es verdirbt nicht.» Hörst du ihre oder seine
Stimme? Kann diese bestimmte, ruhige
Stimme deine Stimme sein?

Manchmal sind wir sorgenvoll, nervös,
es juckt uns in den Händen, wir meinen,
rasch etwas zurecht biegen zu müssen, zu
korrigieren, umzugruppieren. All das
Hektische hilft aber nicht. Das Kleinliche, das
Knechtische macht uns nur verrückt. Seht
den Bauern oder die Gärtnerin, ihren gelassenen

Blick, hört die warme Stimme: «Es
ist gut, lasst, es wächst, wie es muss. Es
wird sich ergeben, was zu tun ist.»

Jesus zieht uns mit seiner Geschichte ins
Göttliche hinein. Die kleinen Leute von
damals wies er in etwas Grosses ein. Er
weist uns ein in etwas, das wir noch nicht
kennen, das unsere Fertigkeiten übersteigt.
Es ist grösser als wir, weiter, tiefer. Aber
nicht ganz fremd, nicht nur unvertraut. Wir
haben einen Sinn dafür, wir hören in uns
selbst: Ja, sei willkommen! Und wir wollen
kommen, zu dir kommen. Zieh uns, dass
wir kommen.

(Predigt zu Mt. 5,39 und 13,24-30 am 10.
November 1996 in der Pauluskirche und in
der Leonhardskirche Basel)

Plädoyer für Achtsamkeit
Ich möchte die Dinge sorgsam.
Ich liebe Langsamkeit.
Ein vom Ast gefallenes Blatt
wird vom Spinnfaden gehalten.
Das Rotkehlchen stelzt seinen Schwanz
hüpft von der Föhre ins Gras.
Achtlosigkeit aber macht Herzweh
Die Willkür ist schnell
Alles ist machbar
Liebe - Nebensache
Verträge werden gebrochen
Worte wertlos gemacht
Der Zugriff ist ohne Respekt
Überstürzung löscht aus
und tötet und nennt sich dynamisch.
Der Sturm reisst an mir

zerreisst die Papiere
Sie wirbeln weit fort -
Was soll ich denn tun?
Vorerst bleib ich hier sitzen.
Der Spaten an den Baumstamm gelehnt
ein schönes Bild
Langsam werden die Erdkrumen
trocken und hell.
Im Traum versprach einer
für mich eine Stiege zu bauen
Alle drei Jahre eine Stufe
damit ich ins Haus kommen könne.
Er fand das Mass richtig
ich auch
Ich komme noch früh genug
in mein Haus.

Brigit Keller


	Dem Bösen nicht widerstehen

