
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 12: 90 Jahre religiös-soziale Bewegung - 90 Jahre Neue Wege

Artikel: NW-Gespräch mit Milan Opoenský : die Hoffnung kann nicht scheitern

Autor: Opoenský, Milan

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144008

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144008
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


NW-Gespräch mit Milan Opocensky

Die Hoffnung kann nicht scheitern

Für das NW-Gespräch in unserem Schwerpunktheft «90 Jahre Religiös-soziale Bewegung

- 90 Jahre Neue Wege» haben wir einen religiösen Sozialisten aufgesucht, der
zugleich ein Mann der Kirche ist und sogar an der Spitze der reformierten Kirchen aller
Länder und Denominationen steht: unseren Freund Milan Opocensky. Wir wollten von
ihm wissen, wie er, der Bürger der Tschechischen Republik, die Zukunft des Sozialismus in
dieser angeblich «postsozialistischen» Welt beurteilt, welches seine Position gegenüber
dem nicht nur globaler, sondern auch totaler, ja totalitärer werdenden Markt ist, ob der
Neoliberalismus die Reformierten nicht zur Erklärung des Status confessionis herausfordert

(nach dem Beispiel der Verurteilung der Apartheid durch den Weltbund 1982 in
Ottawa). Das Gespräch mit Milan Opocensky führte der Redaktor der Neuen Wege am
2. Oktober in Genf im Haus des Ökumenbchen Rates der Kirchen, in dem auch der
Generalsekretär des Reformierten Weltbundes seinen Amtssitz oder - zutreffender - sein
mehr als bescheidenes Büro hat. Red.

Pastor, Administrator und Theologe

NW: Milan Opocensky, Sie kommen aus
einem Land, das bis vor wenigen Jahren
noch Tschechoslowakei hiess. Sie sind
Theologieprofessor, seit 1989 Generalsekretär

des Reformierten Weltbundes sowie
ein Freund der Neuen Wege und unserer
religiös-sozialistischen Bewegung. Heute
begegne ich Ihnen in Genf in Ihrem Büro.
Darum lautet meine erste Frage: Was sind
Ihre wichtigsten Aufgaben als Generalsekretär

des Reformierten Weltbundes?

Milan Opocensky: Zunächst einmal habe
ich den kleinen Stab des Reformierten
Weltbundes zu koordinieren. Wir haben
einen theologischen Sekretär, einen Sekretär
für Zeugnis und Zusammenarbeit sowie
eine Mitarbeiterin, die Fragen der Partnerschaft

von Frau und Mann in Kirche und
Gesellschaft bearbeitet. Vorübergehend
befasst sich eine weitere Sekretärin mit
Jugendarbeit. Dazu kommt noch der Posten
eines Sekretärs für Kommunikation.

Zu meinen weiteren Aufgaben gehört es,
auf die Mitgliedskirchen des Reformierten
Weltbundes zu hören, sie zu besuchen und
ihnen in inneren oder äusseren
Konfliktsituationen, zum Beispiel bei Auseinander-

362

Setzungen mit Regierungen, behilflich zu
sein. Darüber hinaus vertrete ich den
Reformierten Weltbund gegenüber den
andern ökumenischen Organisationen. Ich
nehme an den Versammlungen des
Weltkirchenrates und z.B. an der Ratssitzung des
Lutherischen Weltbundes teil. Ich halte
Vorträge und Predigten, bin Theologe,
Pastor und Administrator zugleich.

NW: Wie viele Kirchen und Gläubige vertritt

der Reformierte Weltbund?

Milan Opocensky: Der Weltbund umfasst
heute 208 Mitgliedskirchen in 102 Ländern
und verbindet mehr als 70 Millionen
Christinnen und Christen. Seit seiner Gründung
1875 ist der Reformierte Weltbund eine
Gemeinschaft von presbyterianischen,
reformierten und unierten, seit 1970 auch
kongregationalistischen Kirchen, deren
Wurzeln bis in die von Calvin, Zwingli und
Knox geprägte Reformation im 16.
Jahrhundert zurückreichen.

NW: Sie haben Theologie studiert und
1965 in Prag mit einer Arbeit über den
böhmischen Reformator Peter Chelcicky,
einen Zeitgenossen des Johannes Hus,
promoviert. 1967 kamen sie schon einmal



nach Genf, damals als Europasekretär des
Christlichen Studentenbundes. 1972 haben
Sie sich in Sozialethik habilitiert. Wie sind
Sie dazu gekommen, in einem sog.
sozialistischen Staat Theologe zu werden?

Milan Opocensky: Ich stamme aus einer
Familie, die viele Pfarrer und Theologen
hervorbrachte. Ich setze diese Tradition
schon in der fünften Generation fort.
Ausschlaggebend für meine Berufswahl war
aber nicht diese 200jährige Familientradition,

meine Eltern hätten es lieber gesehen,
wenn ich Arzt geworden wäre. Schon während

des Gymnasiums wurde mir klar, dass
ich für den kirchlichen Dienst berufen war.
Vorausgegangen war so etwas wie eine
Bekehrung bei einer Jugendretraite. In der
Gemeinde meines Vaters war ich während
meiner Freizeit für die Jugendarbeit
verantwortlich, ich habe Religionsunterricht
erteilt und die Sonntagsschule geleitet.

Sehr angezogen und fasziniert wurde ich
durch das Zeugnis und die theologische
Arbeit des Mannes, der mein Hauptlehrer
an der Theologischen Fakultät in Prag wurde,

Professor Josef L. Hromadka.

«Auferstehung findet jeden Tag statt»

NW: Nach Ihrer Habilitation erhielten Sie
attraktive Angebote von theologischen
Fakultäten in der BRD und in den USA. Trotzdem

sind Sie nach Prag zurückgekehrt. Sie

sagten einmal, diese Optionfür Ihre Heimat
sei eine Glaubensentscheidung gewesen.

Milan Opocensky: Ich bin 1973 zurückgekehrt.

Es war die schwierige Zeit der sog.
Normalisierung in der Tschechoslowakei.
Alles hätte gegen eine Rückkehr gesprochen.

Mit meiner Frau bin ich jedoch zur
Überzeugung gelangt, dass wir unserem
Volk in dieser schweren Stunde beistehen
sollten. Das war eine Glaubensentscheidung.

Ich war mir bewusst, dass ich
vielleicht nie mehr das Land Richtung Westen
hätte verlassen können. Tatsächlich bin ich
mir schon bald nach meiner Rückkehr
vorgekommen wie in der Verbannung. Ich
durfte während fünf Jahren nicht mehr
ausreisen. Erst Anfang der 80er Jahre war es

mir erlaubt, an den ökumenischen Konferenzen

teilzunehmen.
Mit meiner Entscheidung für die Rückkehr

in meine Heimat wollte ich auch zur
Erneuerung der Gesellschaft beitragen.
Allerdings hatte ich damals schon sehr grosse
Zweifel an der Art und Weise, wie sich der
«Realsozialismus» darstellte. Ich folgte
mehr dem Beispiel von Hromadka, der ja
1947 auch von den USA in die Tschechoslowakei

zurückgekommen war, um seiner
Kirche und seinem Volk nahe zu sein.

NW: In einem Vortrag an der Jahresversammlung

1994 unserer Vereinigungen
haben Sie den eindrücklichen Satz geprägt:
«Gott ist nicht in den Westen ausgewandert.»

Inwiefern ist dieser Satz für Sie ein
Erfahrungssatz

Milan Opocensky: Ich war immer der
Meinung, dass wir in Mittel- und Osteuropa

dazu berufen waren, in schwieriger Zeit
ein Zeugnis abzulegen und dort zu sein, wo
die Menschen sind, um mit ihnen zusammen

zu leiden und zu hoffen. Auch in dieser
Beziehung war mir Hromadka ein grosses
Vorbild. Auch nach '68 war es für mich
notwendig, dort zu sein und nicht zu glauben,

dass ein sinnvolles Leben nur im Westen

möglich sei.
Ich muss gestehen, dass es nicht einfach

war, in diesem Glauben durchzuhalten. Ich
wurde auch von der Sicherheitspolizei
belästigt. Meine Frau durfte einige Jahre nur
als Hilfskraft arbeiten, obwohl sie ausgebildete

Theologin ist. Meine Kinder hatten
Schwierigkeiten mit dem Studium usw.
Aber ich bin froh, dass wir das alles auf uns
genommen haben, weil es viel zur Vertiefung

unserer christlichen Existenz beitrug.
Überhaupt wehre ich mich sehr entschieden
gegen dieAuffassung, dass diese 40 oder 50
Jahre mit ihren Höhen und Tiefen eine
verlorene Zeit gewesen wären. Wir waren dort,
weil Gott uns dort haben wollte.

Stellvertretend haben wir für die Integrität
der Una sancta, also der ganzen Kirche

Jesu Christi, gearbeitet, gerungen und
gekämpft. Daran wollte ich mich beteiligen.
Ich bin auch gekommen, um die Studierenden

an der Theologischen Fakultät zu un-

363



terrichten. Und ich habe diesen Schritt nie
bereut, obschon ich bei den Machthabern
nicht eben beliebt war und manche Schikane

in Kauf nehmen müsste. Besonders
schwierig war es, diesen Schritt den Kindern

zu erklären, die mit uns zurückgekehrt
waren. Aber letzten Endes haben sie uns
doch verstanden. Ich meine auch, dass
einige Leute über unsere Rückkehr dankbar
gewesen sind. Ein Kirchenleiter sagte
einmal: «Die Auferstehung findet jeden Tag
statt.» So haben wir es wirklich erlebt. Ich
bin dankbar, dass ich gerade diese Periode
mit dem eigenen Volk und mit der Kirche
miterlebt habe.

Solidarität ist auch nach 1989
lebensfähig

NW: Sie waren Schüler und später auch
Assistent von Josef L. Hromadka, einem
Pionier des christlich-marxistischen Dialogs

der 60erJahre. Unter dem Titel «Sprung
über die Mauer» haben Sie auch ein Lesebuch

mit den wichtigsten Schriften Ihres
Lehrers herausgegeben. Das bewegendste
Dokument in diesem Sammelband ist
Hromàdkas Memorandum zurNiederschlagung

des «Prager Frühlings» durch die
Sowjetunion am 21. August 1968. Darin lesen
wir: «Es ist die Frage, ob der Sozialismus
fähig ist, sich schöpferisch zu entwickeln,
und ob er die Weltgemeinschaft beeinflussen

wird, insbesondere die jüngere Generation,

indem er überzeugende Ideen, moralische

Offenheit und politische Weisheit
anbietet.» Der Sozialismus, der sichfir «real
existierend» hielt, hat nicht aufseinen
Propheten gehört. Hätte er sonst eine Chance
gehabt, das Jahr 1989 zu überleben?

Milan Opocensky: Man sollte die
verschiedenen Perioden des Sozialismus in
der Tschechoslowakei sehr genau
unterscheiden. Was in den 60er Jahren versucht
wurde, dieses Programm eines «Sozialismus

mit menschlichem Antlitz», war von
grosser Anziehungskraft, auch im Westen,
vor allem in Italien und in Frankreich. Es
bestärkte viele von uns in der Hoffnung,
dass der Sozialismus noch reformierbar
sei. Aber mit dem Einmarsch der Truppen

des Warschauerpaktes 1968 haben viele
Leute diese Hoffnung verloren. Trotzdem
glaube ich, dass dadurch die Idee des
Sozialismus nicht für immer diskreditiert ist.

NW: Was sind für Sie die tragenden Werte
dieser sozialistischen Idee?

Milan Opocensky: Wir dürfen uns nicht
individualistisch verschliessen und die
Perspektive einer menschlicheren Gemeinschaft

ignorieren. Das hat der Sozialismus
zur Geltung gebracht. Vieles von dem, was
wir heute für selbstverständlich halten, wie
die Beschränkung der Arbeitszeit, sind
Errungenschaften der sozialistischen Bewegung.

Die Solidarität ist die edle Tradition
der Arbeiterbewegung. Diese Idee ist auch
nach 1989 noch lebensfähig.

NW: Hromàdkas Denken offenbart eine
überraschende Nähe zu Leonhard Ragaz,
gerade auch in der Beurteilung eines
Staatssozialismus, der glaubte, auf Demokratie

und grundlegende Menschenrechte
verzichten zu müssen, um sich so angeblich
besser behaupten zu können. Das macht
wohl die Aktualität der beiden
prophetischen Gestalten aus, dass eingetreten
ist, wovor sie gewarnt haben. Könnte es
sein, dass sie darum auch heute nicht
resignieren, sondern erst rechtfür eine Erneuerung

des Sozialismus eintreten würden?
Schliesslich ist der Sozialismus durch sein
Zerrbild ja auch nicht widerlegt worden.

Milan Opocensky: Ich bin mit Ihrer These
vollkommen einverstanden. Was wir erlebt
haben, war eine Abweichung von einem
genuinen Sozialismus. Die Niederlage des
Realsozialismus in den Jahren 1989/90
kann kein gültiges Argument gegen den
Sozialismus sein. Es ist nach wie vor
notwendig, an eine Alternative zu denken,
auch wenn wir diese aus verschiedenen
Gründen wohl nicht mehr «sozialistisch»
nennen werden. Ich persönlich bin
allerdings nicht gegen diese Bezeichnung. Aber
sie muss einen neuen Wert bekommen. Wir
müssen uns für die Erneuerung der
Solidarität und der Zusammenarbeit in der
Gesellschaft sowie für die Verteidigung der
Menschen- und Arbeiterrechte einsetzen.

364



Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung müssen auf der
Tagesordnung bleiben

NW: Sie sagten am Ferienkurs 1990 der
Religiös-sozialistischen Vereinigung, Sie
hätten mit Ragaz immer gehofft, dass die
christliche Gemeinde zur Erneuerung des
Sozialismus beitragen könnte. Was ist von
dieser Hoffnung geblieben?

Milan Opocensky: Ich bin nach wie vor
überzeugt, dass die christliche Gemeinde
eine Pionierin in dieser Hinsicht sein kann
und darf. Sie soll wirklich Zeichen setzen
und im Namen derjenigen sprechen, die
ausgeschlossen werden durch den Markt
und durch die Globalisierung. Gerechtigkeit,

Frieden und Bewahrung der Schöpfung

sind genuine Aufgaben der christlichen

Gemeinde. Leider sind viele
Kirchenmenschen dabei, die Vergangenheit
abzuschreiben und der Gegenwart gegenüber

unkritisch zu sein. Aber diese
Probleme müssen auf unserer Tagesordnung
bleiben.

NW: Sie sagen: Es muss, es soll, viele
resignieren. Was passiert denn tatsächlich?

Milan Opocensky: Ich stelle in meiner
Umgebung fest, dass die Zahl der Christinnen

und Christen wächst, die mit dem
herrschenden Neoliberalismus sehr unzufrieden

sind und die glauben, dass Alternativen
gesucht werden müssen. Ich wiederhole:
Wie diese Alternativen benannt werden, ist
eine andere Frage, aber sie werden in jedem
Fall einer alten sozialistischen Tradition
folgen.

NW: Es gab eine Zeit des sog. konziliaren
Prozesses für Gerechtigkeit, Frieden und
Bewahrung der Schöpfung, durch den die
Kirchen auf dem Weg waren, einen wichtigen

spirituellen Beitrag zur Erneuerung
der Gesellschaftzu leisten. Es schien sogar,
als hätte der Religiöse Sozialismus in der
christlichen Ökumene Einzug gehalten.
Warum ist so wenig mehr von diesen ver-
heissungsvollen Ansätzen zu vernehmen?

Milan Opocensky: Es trifft schon zu, dass
nach 1989 die Leute von den Entwicklun¬

gen in Mittel- und Osteuropa fasziniert
waren. Aber die Impulse des Prozesses
«Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung
der Schöpfung» sind immer noch da. Die
zweite Kirchenversammlung nach Basel
1989, die nächstes Jahr in Graz stattfinden
soll und die jetzt von der Europäischen
Kirchenkonferenz und dem Rat der
Europäischen Bischofskonferenzen vorbereitet
wird, soll diese Impulse vertiefen. Zum
erstenmal in der Geschichte der ökumenischen

Bewegung besteht klare Einigkeit
darüber, dass man die Probleme der Welt
von den inneren Problemen des Kirchenlebens

nicht trennen darf.

Ökonomische Ungerechtigkeit im
«Magnetfeld» des Status confessionis

NW: Der Reformierte Weltbund ragt
immer wieder durch mutige Stellungnahmen
heraus. 1982 hat er an seiner Generalversammlung

in Ottawa die Apartheid in
Südafrika zum Status confessionis erklärt.

Milan Opocensky: Ja, und zwei südafrikanische

Kirchen wurden damals von der
Mitgliedschaft im Reformierten Weltbund
suspendiert. Die eine ist ausgetreten, und
mit der anderen, der sog. Weissen Kirche
(DRC), sind wir im Gespräch, um abzuklären,

ob sie die Bedingungen der Mitgliedschaft

wieder erfüllt.

NW: Zum Status confessionis wurde in den
80er Jahren auch die atomare Rüstung
erklärt.

Milan Opocensky: Diese Verurteilung
ging damals vom Moderamen des
Reformierten Bundes in Deutschland aus.

NW: Ich habe gehört, dass der Reformierte
Weltbund eine ähnlich kritische Haltung
gegenüber der Verabsolutierung des Marktes

und des Profits, einnimmt. Gibt es auch
einen Status confessionis gegenüber dem
Neoliberalismus

Milan Opocensky: Einige Leute schlagen
tatsächlich vor, dass wir den Status confessionis

gegenüber der Globalisierung,
verbunden mit der Ausgrenzung ganzer
Bevölkerungsgruppen und selbst eines Konti-

365



nents wie Afrika, erklären. Ich habe vor
einem Jahr in einem Vortrag vor der
Europäischen Versammlung des Reformierten
Weltbundes in Edinburgh verschiedene
Bereiche genannt, die zum «Magnetfeld»
des Status confessionis gehören. Darunter
fallen Rassismus, Massenvernichtungsmittel,

Sexismus, ökonomische Ungerechtigkeit
und Ökologie.

Auch wenn wir nicht zu all diesen Fragen

den Status confessionis deklarieren,
meine ich, dass wir sie auf einer neuen
Ebene abhandeln sollten, nicht mehr auf
der Ebene von Ermessensfragen, sondern
auf der Ebene von Glaubensfragen. Diese
Fragen, die wirtschaftliche Ungerechtigkeit

eingeschlossen, haben eine neue Qualität

bekommen. Im Oktober 1995 war ich
an einer Konferenz in Sambia. Dort haben
die versammelten Afrikanerinnen und
Afrikaner vom Reformierten Weltbund
verlangt, dass er gegenüber dem Ausschluss
Afrikas aus der Weltwirtschaft den Status
confessionis erklärt.

Natürlich stellen sich da sehr komplizierte

Fragen. Gegenüber der Apartheid
war die Ausgangslage klar, das System,
dem die Verurteilung galt, war definierbar
und greifbar: Es ging um das Regime
Südafrikas und um Kirchen, die versuchten,
das Apartheidsystem theologisch zu
legitimieren. Das war eine häretische Position,
die man ohne weiteres verurteilen konnte.
Bei globalen ökonomischen Ungerechtigkeiten

wird die Anklage schwieriger, ihr
Gegenstand diffuser. Es ist daher in naher
Zukunft wahrscheinlich noch keine
unmittelbare Verurteilung dieses globalen
Unrechtssystems von seiten des Reformierten
Weltbundes zu erwarten. Trotzdem halte
ich es für wichtig, diese dringende Frage im
«Magnetfeld» des Status confessionis zu
behandeln. Es ist notwendig, eine ernste
Diskussion - einen Processus confessionis
(Bekenntnisprozess) - in den Kirchen
einzuleiten.

NW: Meine Frage gilt allerdings weniger
dem Problem der Globalisierung als
vielmehr der Ideologie des Neoliberalismus,
die den Markt absolut setzt. Da gibt es doch

wohl eine Unvereinbarkeit mit dem christlichen

Glauben.

Milan Opocensky: Ich glaube, dass die
Integrität unseres Glaubens durch die
Mechanismen des verabsolutierten globalen
Marktes auf dem Spiel steht. Es geht
tatsächlich um mein Heil. Da ich mich an
diesen Mechanismen beteilige, muss ich
mir immer wieder die Frage stellen: Wem
diene ich, Gott oder dem Mammon? Wir
wollen auch, dass unsere Delegierten an
der nächsten Generalversammlung des
Reformierten Weltbundes im ungarischen
Debrecen sich diese Fragen stellen und mit
diesen Fragen zurück in ihre Kirchen
gehen. Thema der Versammlung ist der
prophetische Aufruf aus Jesaja 58,6: «Sprengt
die Ketten der Ungerechtigkeit».

In einem vorbereitenden Arbeitspapier,
das die Konsultation «Reformierter Glaube
und wirtschaftliche Gerechtigkeit» vom
Mai dieses Jahres in Genf zusammenfasst,
heisst es, die «Globalisierung der
Wirtschaft» bedeute «Versklavung und
Ungerechtigkeit», ja diese Situation könne «mit
der Entfesselung des alles verschlingenden
Götzen Moloch verglichen werden, die zu
Ausschluss, Ungerechtigkeit und Tod führt
und die Segnungen Gottes leugnet».

Wem gilt unsere letzte Loyalität?
NW: Sie haben fünfBereiche im «Magnetfeld»

des Status confessionis erwähnt. Ich
vermisse dabei die neuen Nationalismen.
Gehören sie nicht auch dazu?

Milan Opocensky: Sie sind selbstverständlich

auch ein wichtiges Thema. Wir
müssen immer wieder die Frage stellen:
Wem gehört meine letzte Loyalität? Sie
kann nicht der nationalen oder kulturellen
Identität gelten, sondern nur Jesus Christus.

Auch das ist eine Glaubensfrage.

NW: In meiner Eingangsfrage habe ich
festgestellt, dass Sie aus einem Land kommen,

das bis vor kurzem noch Tschechoslowakei

hiess und das nun auch auseinandergebrochen

ist. Sie gehörten zu den wenigen
Intellektuellen, die sich damals in einem
Aufruf gegen diese Trennung in Tschechi-

366



sehe Republik und Slowakei ausgesprochen
haben. Wie waren da die Loyalitäten?

Milan Opocensky: Ich glaube, dass es
tatsächlich nicht gut war, dass wir uns
getrennt haben. Als loyaler Bürger dieser
Tschechischen Republik muss ich das nun
aber hinnehmen. Wenn damals in der
Tschechoslowakei allerdings ein Referendum

nach Schweizer Muster über diese
Trennung in zwei Staaten entschieden
hätte, wäre es wahrscheinlich nicht dazu
gekommen.

Ich verstehe, dass die Slowakinnen und
Slowaken sich nach einer eigenen
Staatsidentität sehnten. Es war nicht nur eine
politische oder ökonomische, sondern auch
eine emotionale Frage. Ein Teil meiner
Familie lebt in der Slowakei, meine Schwester

hat einen Slowaken geheiratet und lebt
dort seit mehr als vierzig Jahren. Mein
Schwiegersohn ist Slowake. Ich bin mit der
Slowakei eng verbunden. Wir haben
längere Zeit als zwei Völker in einem Staat
zusammengelebt. Es wäre möglich gewesen,

weiter zusammenzuleben. Die Trennung

ist gewiss schädlich für beide Staaten.
Und das in einer Zeit, in der man in Europa
auf die Einheit hinarbeitet.

Zur Nachfolge Christi gehört das
Nachdenken über Alternativen
NW: Der sich selbst überlassene Markt
schafft die Probleme, die der Sozialbmus
vor 100 Jahren lösen wollte. Nur sind diese
Probleme heute so global wie der Markt,
der sie hervorbringt, während die politischen

Steuerungsmechanismen noch im
einzelstaatlichen Postkutschenzeitalter
zurückgeblieben sind. Sehen Sie noch eine
Alternative zum Kapitalismus? Wenn ja,
müsste das nicht eine globale Alternative
sein? Und welches wäre der Beitrag der
Kirche, die ja wohl noch die letzte
funktionierende «Internationale» ist?

Milan Opocensky: Die letzten Jahre
haben sehr klar gezeigt, dass die Mechanismen

des globalen Marktes für weite Teile
unserer Welt schädlich sind, dass man also
neue Wege suchen muss. Ich glaube auch,
dass die christliche Kirche sich an diesem

Suchen nach einer Alternative beteiligen
sollte. Wenn wir annehmen, dass durch die
Herausforderung des Neoliberalismus die
Integrität unseres Glaubens auf dem Spiel
steht, dann können wir uns nicht mit dem
Status quo abfinden. Ich glaube fest, dass
Jesus Christus im Widerspruch zu jedem
Status quo steht. Zur Nachfolge Christi
gehört, über Alternativen zu jedem Status quo
nachzudenken. Das gilt erst recht in bezug
auf Kapitalismus und Neoliberalismus
sowie auf die ökonomischen Mechanismen,
die in der heutigen Welt vorherrschend
sind. Zu dieser Nachfolge sind wir als
Einzelpersonen und als christliche Gemeinde
gerufen.

NW: Aber konkretere Alternativen sehen
Sie noch nicht? Das Beharren auf einem
Suchprozess tönt ja noch sehr bescheiden.

Milan Opocensky: Es ist schon sehr wichtig,

dass die Menschen das, was ihnen als
die einzige Lösung angeboten wird, nicht
akzeptieren. Die Kirche muss dazu aufrufen,

kritisch zu sein und nach Alternativen
zu suchen. Das gehört zur prophetischen
Aufgabe der Kirche. Aber es gibt auch
konkretere Vorschläge. Einer geht dahin, dass
die Kirchen die zivilgesellschaftlichen
Ansätze der Veränderung unterstützen sollten.
In der Zivilgesellschaft könnten dann auch
weiterführende Alternativen entstehen.

NW: Wenn ich von diesem neoliberalen
System höre, dass es keine Alternative
neben sich duldet, kommt mir zunächst das
Buch «Der Mensch ohne Alternative» des
polnischen Philosophen Leszek Kolakowski

in den Sinn, das freilich als Kritik am
realsozialistischen System gedacht war.
Nun ist es das «siegreiche» System, das
dem Menschen das Denken in Alternativen
nehmen will. Wäre damit unsere Hoffnung
aufden Sozialismus, ja vielleicht sogar auf
das Reich Gottes gescheitert?

Milan Opocensky: Wir können scheitern
als diejenigen, die diese Vision repräsentieren

ihr also näherzukommen suchen. Nicht
scheitern kann die Hoffnung oder die Utopie,

die stets notwendig bleibt. Auch der
genuine Sozialismus als Utopie, die er am

367



Anfang war, bleibt für uns eine Inspiration
und Herausforderung. Wenn ich sage: «Ich
bin Sozialist», heisst das nicht, dass ich
alles bejahe, was im Namen des Sozialismus

geschehen ist.

NW: Im Nachwort zu Ihrem Hromädka-
Lesebuch steht: «Die unpolitischen Theologen

sind nie umstritten. Man kann
allerdingsfragen, ob sie noch Theologen sind.»
Schon dieses Lesebuch war «wider den
Strom» veröffentlicht worden. Ihre
theologischen Aussagen zur Situation unserer
Gesellschaft sind auch nicht eben «pflegeleicht».

Wie umstritten btMilan Opocensky
innerhalb des Reformierten Weltbundes
und der weiteren Ökumene?

Milan Opocensky: Ich bin dankbar und
froh, dass ich in diesen sieben Jahren von
meinen Kollegen und Kolleginnen in den
leitenden Gremien des Reformierten
Weltbundes weitgehend akzeptiert wurde. Auch
das Programm der nächsten Vollversammlung

geht teilweise zurück auf meine
Vorschläge. Anderseits bin ich wahrscheinlich
nicht nur in der Tschechischen Republik,
sondern auch in gewissen Kreisen des
Reformierten Weltbundes umstritten. Neulich

hat mich ein Theologe in Korea als
Linken bezeichnet, der nicht auf der Linie
einer orthodoxen Theologie stehe. Auf der
andern Seite wäre ich enttäuscht, wenn ich
nicht auch ein bisschen umstritten wäre.

Der Kapitalismus gefährdet die
menschlichen Beziehungen - auch in
der Schweiz

NW: Sie haben dargetan, unter welch
schwierigen Bedingungen das christliche
Zeugnis in der Tschechoslowakei nach '68
trotz allem möglich war. 1st es heute nicht
eher noch schwieriger, in Mittel- und
Osteuropa ein so authentisches Zeugnis
abzulegen?

Milan Opocensky: Unsere Leute reagieren
sehr empfindlich auf «Propheten», die von
Genf aus Ratschläge erteilen. Ich habe mir
darum eine gewisse Schweigeperiode
auferlegt. Die Herausforderung für die Kirche
ist heute aber tatsächlich schwieriger, weil

die Fronten nicht mehr so klar sind. Es gibt
viele positive Entwicklungen, für die ich
dankbar bin. So kann ich heute mit meinem
Reisepass alle Länder in Europa besuchen.
Das gleiche gilt für die Rede- und
Pressefreiheit, nicht zu reden von der Religionsfreiheit.

Aber die Auswirkungen des
Neoliberalismus werden zur Versuchung für die
Menschen, auch für die Christinnen und
Christen. Ich zittere, wenn ich sehe, wie
unsere Leute geneigt sind, den Neoliberalismus

unreflektiert hinzunehmen, als ob er
eine unausweichliche Notwendigkeit wäre.
Das ist wirklich eine gefährliche Situation.
Dagegen müssen wir uns wehren. In dieser
Hinsicht erwarte ich von der Kirche
Wachsamkeit, Wächteramt und prophetischen
Dienst an der Gesellschaft.

NW: Was sagen Sie zu dem Land, in dem
Sie jetzt wohnen?

Milan Opocensky: Ich bin durch meine
internationale Arbeit so sehr in Anspruch
genommen, dass ich mich vor allem als
Kosmopolit fühle. Aber die Schweiz ist
schon zu unserer zweiten Heimat geworden.

Wir leben jetzt alles in allem schon
vierzehn Jahre hier. Ich bewundere die
demokratische Tradition der Schweiz. Auf
der andern Seite sehe ich, wie die kapitalistische

Wirtschaft auch in der Schweiz die
menschlichen Beziehungen gefährdet,
Arbeitslosigkeit und Armut steigert und für
viele Menschen eine Existenzkrise herbeiführt.

Insofern sind wir eigentlich auf der
ganzen Welt im selben Boot. Darum bin ich
so dankbar für die Stimme der Neuen Wege.
Vieles, was hier gedacht wird, ist nicht nur
für die Schweiz relevant, sondern für die
ganze Welt. Ich verstehe die Stimme der
Neuen Wege als Mahnung, die aus Solidarität

erfolgt. Die Neuen Wege wollen dieser
Gesellschaft etwas Prophetisches sagen.
Ich wurde davon immer wieder inspiriert
und ermutigt.
NW: Auch die religiös-sozialistische
Bewegung und unsere Zeitschrift durften von
Ihnen in den Jahren vor und nach '89 viel
Ermutigung und Anregung erfahren. Eben
wieder durch dieses Gespräch, für das ich
Ihnen sehr herzlich danke.

368


	NW-Gespräch mit Milan Opočenský : die Hoffnung kann nicht scheitern

