
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 12: 90 Jahre religiös-soziale Bewegung - 90 Jahre Neue Wege

Artikel: Ökofeministische Spiritualität

Autor: Sölle, Dorothee

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144006

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Dorothée Solle

Ökofeministische Spiritualität

Was «feministische» und «ökologische» Spiritualität oder — beide zusammengenommen
- «ökofeministische Spiritualität» bedeuten, ist Gegenstand des folgenden Beitrags, den
Dorothée Solle den Leserinnen und Lesern unserer Zeitschrift und den Mitgliedern der
Religiös-sozialistischen Vereinigung zum Doppeljubiläum schenkt. Es ist ein sehr langer
Text unter dem Titel «Scientia und Sapientia», den die Autorin uns zur Publikation
angeboten hat. Wir veröffentlichen daraus den dritten und letzten Teil. Er hat den Geist
zum Thema, der dem Reich Gottes innewohnt, die Geistin, die es bewegt, die Heilige
Ruach, die das Antlitz der Erde erneuert. Von ihr heisst es im vorangehenden Textteil:
«Energie, Bewegung und Veränderung gehören zu Gottes Geistin, und vielleicht ist das die
grösste Hoffnung, die uns an sie bindet: lebendig zu sein, nicht erstarren zu müssen in
unseren Gewohnheiten und unseren Ängsten, ihrem Flug zu folgen und ihre Wohnung zu
werden, wie es so viele Lieder singen.» Die Ruach des Reiches Gottes könnte unsere
«Lebensfrömmigkeit» - welch ein schönes Wortfür «Spiritualität»! - so ändern, dass wir
anfingen, die Schöpfung zu Heben. Red.

Die Sterblichkeit annehmen

Für das Überleben der Schöpfung ist
eine andere Spiritualität als die der «Herren

und Besitzer» (Descartes) unabdingbar.

Wie könnte sie aussehen? Was müsste
sich denn in unserer Lebensfrömmigkeit
ändern, so dass wir anfingen, die Schöpfung

zu lieben? Rosemary Ruether nennt in
ihrem Buch «Gaia und Gott» drei
Voraussetzungen einer ökofeministischen
Spiritualität:

Die erste ist die Annahme der Vergänglichkeit

des Ich. Die christliche Tradition
hat sich manchmal schwer getan, Vergänglichkeit

und Sünde klar auseinanderzuhalten.

Immer wieder hat sie «die Frau zum
Sündenbock für Sünde und Tod und zur
Ursache von Unreinheit und Vergänglichkeit»

gemacht. Und eher dem platonischen
als dem hebräischen Denken folgend, hat
sie oft die Vergänglichkeit und Sterblichkeit

der materiellen Existenz als etwas
Schlechtes gedeutet.

Aber nicht unser Begrenztsein trennt uns
von Gott, und nicht die Unsterblichkeit des

Ego ist uns versprochen. Nicht dass wir von

Erde genommen wieder zu Erde werden,
eingebettet in den Kreislauf alles Lebendigen,

das eine Zeitlang atmet, ist unser
Hauptunglück. Nicht der Tod ist unser
Problem, sondern das Töten. Wir können
verlernen, uns an das oft unsterblich geträumte
Ego zu klammern.

Bei uns sind Scientia und diese
Herrenträume des Industriepatriarchats einen
schöpfungsfeindlichen Bund eingegangen.
Vor kurzem sah ich in einer Fernsehshow
einen Mann, etwa Ende 30, der fest an die
medizinische Herstellbarkeit der Unsterblichkeit

des Menschen glaubt. In dem
Augenblick seines Todes wird er sich
einfrieren lassen, sein Blut wird abgesaugt
und ein Frostschutzmittel eingeführt. Die
Prozedur und die Aufbewahrung kosten
38000 Dollar. Er vermutet, dass nach 500
Jahren der medizinische Fortschritt so weit
ist, dass er sich auftauen lassen und unendlich

weiterleben kann. Das Beispiel mag
absurd klingen, aber die medizinischen
Fortschritte in Sachen Verlängerung der
Lebenszeit bis auf 120 bis 150 Jahre,
Transplantationsaustausch aller Organe, von
Genmanipulationen ganz zu schweigen,

355



deuten auf die Mentalität hin, welche die
Schöpfung als ersetzbar ansieht.

Noch ist Sterblichkeit eine Bedingung,
die wir mit allen anderen Lebewesen teilen.
Sie anzunehmen statt unsere Lebensgier zu
verlängern, ist eine Gestalt der spirituellen
Weisheit. Einer der grossen christlichen
Heiligen hat den Tod unsere Schwester
genannt und ihn mit Sonne, Wasser und
Erde zusammen gelobt. Eine Spiritualität
des Loslassenkönnens könnte uns einüben
in ein anderes Verhältnis zur Schöpfung.

Gegenseitige Abhängigkeit als Gegenmodell

zum Willen zur Macht

Der zweite wichtige Punkt ist die
Erkenntnis von der gegenseitigen Abhängigkeit

alles Seienden. Sie ist die tiefe Grundlage

einer Frömmigkeit, die uns Menschen
nicht mehr als «maîtres et possesseurs de la
nature» (Descartes) ansieht. Die Natur ist
keine Sache, von der wir nach Belieben
mehr produzieren können. Land, Wasser,
Luft sind nicht Waren, die privat angeeignet,

beliebig vermehrt und wie Aktien
gehandelt werden können. «Die Erde gehört
Gott», ist einer der grossen unter uns
vergessenen Sätze der Bibel. Und so ist Ökologie

«die biologische Wissenschaft von den
Lebensgemeinschaften; sie zeigt die Gesetze

auf, durch welche die Natur ohne
menschliche Hilfe Leben hervorgebracht
und erhalten hat».

Alles, was ist, steht in einer wechselseitigen

Beziehung, und die Krise der
Umweltzerstörung ist «zu einem grossen Teil das
Resultat unserer Unfähigkeit, das
Recycling-System der Natur nachzuahmen»
(Ruether). Gegenseitige Abhängigkeit ist
das Gegenmodell zum männlich-abendländischen

Modell von Herrschaft. Auch die
Pflanzen sind lebende organische Wesen,
die auf Wärme, Licht, Wasser und Klang
reagieren. Sogar chemische Aggregate sind
tanzende Energiezentren. Negativ formuliert:

Es gibt Pflanzenfresser, die verhungern,

weil sie alle Pflanzen kahlfressen. Sie
missachten das Organisationsprinzip der
Schöpfung, eben die gegenseitige
Abhängigkeit.

In diesem Sinn ist es falsch, den Kampf
ums Dasein und die Verabsolutierung der
Konkurrenz zur Grundlage des Denkens
über die Natur zu machen. Das, wozu unser
Wirtschaftssystem die Menschen gnadenlos

erzieht - entweder Du oder Ich, eine
der beiden Seiten muss weg -, das führt
biologisch gesprochen in das Ausgerottetwerden

und in die Selbstzerstörung, die wir
betreiben. «Die rastlose Suche nach absoluter

Macht und Kontrolle, die heute durch
die moderne Industrie und Kriegstechnologie

geschürt wird, bringt die menschliche
Gesellschaft an den Rand der
Selbstauslöschung» (Ruether).

Eines der grotesken neuesten Beispiele
für diesen Willen zur Macht ohne jede
Gegenseitigkeit war die Entscheidung von
Präsident Chirac zur Fortführung der
Atomtests in Polynesien. Rüstungspolitisch

gesprochen, stellte sie geradezu eine
Einladung an alle atomtechnologischen
Schwellenländer dar, sich doch nicht
abschrecken zu lassen und es ebenfalls
weiterhin auszuprobieren. Die amerikanische
Umrüstung - vom indessen umbenannten
SDI-Programm - zu besserer militärischer
Nutzung des Weltraums entspricht dem
gleichen ungebrochenen Geist der
Herrschaft über Natur und kolonialisierte Völker.

Die andere Spiritualität, die wir
brauchen, beruht auf dem Angewiesensein aller
aufeinander, und nicht nur der Schwächeren

auf die Starken, wie es eine freundlich-
patriarchale, wertkonservative Ethik zugesteht.

Auch die Starken brauchen die
Schwachen. Das ist aus der Natur zu lernen
ebenso wie aus den realen historischen
Erfahrungen des «Empowerment». Was wäre
Jesus ohne quengelnde Witwen? Was Martin

Luther King ohne die Textilarbeiterin
Rosa Parks? Was hiesse Freiheit ohne die
Gleichheit zwischen der menschlichen
Spezies und allen anderen Mitgliedern der
Lebensgemeinschaft, zu der wir gehören?
Die Sichtbaren brauchen die Unsichtbaren,
und ohne einen Ausgleich zwischen denen,
die jetzt leben, und den späteren Generationen

ist menschliche Kultur nicht denkbar.

356



Abschied vom Individualismus

Damit bin ich schon beim dritten Punkt
dieser ökofeministischen Spiritualität. Er
besteht in einer anderen Wertschätzung der
Gemeinschaft und dem Abschied vom
technologisch angeordneten Individualismus.

Erst im Miteinander von aufeinander
angewiesenen Lebewesen können wir das,
was Personsein bedeutet, leben. Eins der
oft beschriebenen Symbole einer kranken
Gesellschaft ist die Autoschlange mit je
einem Individuum in seinem Blech mitten
im Stau. Die Idee, dieses Problem durch
mehr Strassen zu lösen, ist selbstmörderisch.

Das spirituelle Problem, das hinter
diesem Krankheitssymptom steckt, ist ein
totalitär gewordener Individualismus. Wer
nur gelernt hat, «ich» zu sagen, kann mit
der ökologischen Katastrophe, in der wir
sind und die wir ansteuern, nur in hilfloser
Betroffenheit umgehen. Er oder sie lernt
nicht zu beten, die Passion der anderen
Wünsche zu spüren. Eine feministischökologische

Analyse findet nicht mehr
statt, Kinder und gar ihre Atmungsorgane
sind keine Wirtschaftsfaktoren. Die Un
verwertbaren bleiben unverwertbar

Ein anderes Verständnis der
menschlichen Arbeit

Ein Grundfaktor in einer neuen ökologischen

Ökonomie wäre ein anderes
Verständnis der Arbeit. Wir müssen die knappe
Ware «Arbeit» nicht nur gerechter verteilen,

wir können sie auch nicht nur auf das,
was heute als bezahlte Erwerbsarbeit gilt,
reduzieren. Arbeit ist zunächst ein
Menschenrecht. Sie sollte im ökonomischen
Denken an erster Stelle stehen - aber in
unserem System taucht sie an wesentlichen
Stellen gar nicht mehr auf.

Dafür zwei Beispiele: Die Länder, die
der Europäischen Union beitreten wollen,
werden im wesentlichen daraufhin
überprüft, ob ihre Staatshaushalte verschuldet
sind, ob ihre Bilanzen ausgeglichen sind,
wie das Verhältnis von Export und Import
ist. Die Frage, wieviel Millionen Arbeitslose

ein Land hat, wird nicht gestellt. Sie ist

für diese politische Ökonomie unerheblich.
In unserm System ist es zur Zeit für die
Unternehmen am besten, wenn sie mit
immer weniger Beschäftigten und immer
mehr kostspieliger und oft umweltschädlicher

Technologie arbeiten. Die Rund-um-
die-Uhr-Produktion ist erwünscht, nicht
nur für die Werkstatt, auch im Büro!
Die Rationalisierung wird in Deutschland
wirtschaftlich und steuerlich belohnt, die
Schaffung von Arbeitsplätzen bestraft.

Es scheint mir wichtig, an einer anderen
Vision von einem gerechteren Verständnis
von Arbeit zu arbeiten. Alle sollten weniger
Erwerbsarbeit leisten müssen, um freier für
die vielen Formen unbezahlter Arbeit, die
bei uns im wesentlichen von Frauen getragen

wird, zu sein. Vorschläge zu einer
sozialverträglichen und umweltfreundlichen
Veränderung brauchen andere
Steuerungsmechanismen. Ein Grundeinkommen sollte
für alle garantiert sein, und zugleich sollte
die Wertschätzung, nicht die hohe Bezahlung

von Teilzeitarbeit gefördert werden.
Es mangelt ja nicht an notwendiger sozialer,

erzieherischer, handwerklicher,
ökologischer Arbeit. Es sind nur die verdrehten
Begriffe des Industriepatriarchats, die uns
weismachen, Arbeit sei das wert, was sie
finanziell bringt.

Der neue Mensch, der nicht wie Midas
alles zu Geld machen will, wird sich in
unserer Situation freuen «über die Befreiung

von Erwerbsarbeit, auch wenn sie mit
einer Begrenzung des materiellen Konsums
einhergeht». (Ich zitiere aus einer
ökonomischen Analyse von Carlo Knöpfel für die
Caritas Schweiz.) Er oder sie lernt, die
gewonnene Verfügungsfreiheit über die
eigene Existenz zu feiern. Die Lebensumstände

ändern sich, wenn weniger bezahlte
Arbeit ein neues Umfeld in der gewählten
Gemeinschaft ermöglicht. Nicht nurAutos,
sondern auch soziale Arbeit werden anders
geteilt. Der homo communis wird den
homo oeconomicus ablösen. Viele Frauen
arbeiten schon heute daran, «ein neues
Gleichgewicht zwischen entlöhnter Arbeit
und nicht-entlöhnten produktiven Tätigkeiten

herzustellen, zum Beispiel indem sie
die gegenseitige Nachbarschaftshilfe, die

357



eigenverantwortlich organisierten Solidar-
netze, Produktionsgenossenschaften und
die kulturellen Vereine aufbauen und
fördern», heisst es weiter in dieser Studie. Wir
müssen nicht für immer unter der sanften
Diktatur des ungebremst wie die Krebszellen

wachsenden Verbrauchs leben.

Glauben an die Erneuerung
der Schöpfung

Was ist das für eine Ohnmacht, die uns
unter der ökonomischen Gewaltherrschaft
fesselt? Warum gibt es heute keine machtvolle,

öffentliche Bewegung von Frauen
und Männern für den Planeten Erde? Es
mangelt ja nicht an gut durchdachten,
wissenschaftlich abgesicherten, vielfach
schon erprobten Vorschlägen zu einem
anderen Umgang mit den Ressourcen. Aber
wo findet ein gemeinsames Umdenken in
Gruppen oder gar ein neues Miteinanderleben

statt? Wenn Beten heisst, das
Wünschen zu lernen, statt im wunschlosen
Unglück zu verharren, dann ist es notwendig,
dies gemeinsam zu tun. Das Subjekt der
Umkehr, die wir brauchen, beginnt bei dem
erschrockenen, verstörten, mit-leidenden
Ich, aber es geht über in Gruppen,
Netzwerke, Gemeinschaften. Wir haben kein
Recht, die gegenseitige Abhängigkeit auch
im Spirituellen aufzukündigen, wir haben
alles Recht, sie einzuklagen.

Die Ohnmacht ist in der Tat ein spirituelles
und nicht nur ein politisches Problem

von Minderheiten und Mehrheiten.
Ich denke, dass ohne die Fähigkeit, Gott

seine weitergehende Schöpfung zu glauben,

die Hoffnung vor unsern Augen
eingeht. Co-creatio heisst heute sich an Gottes
Arbeit beteiligen, die im 104. Psalm heisst:
Und du erneust das Angesicht der Erde.
Renovabisfaciem terrae. Um das zu verstehen,

um sich daran halten zu können, brauchen

wir Glauben. Nicht die Für-wahr-Hal-
terei von sieben Tagen Schöpfungszeit,
sondern wirklichen Glauben. Ich kenne
viele Menschen, die bringen diesen Glauben

an die renovatio der Schöpfung nicht
mehr auf. Es ist zu spät, sagen sie, es kann
nur noch das Ende der Welt kommen. Mir

wird nirgends so deutlich, wie sehr ich den
Glauben an Gottes Kraft, an Gottes Geistin
brauche. Mitten in einer geistlosen Welt
lebend, will ich darauf vertrauen können,
dass sich das Gesicht Gottes dem Gesicht
der Erde zuwendet, damit sie leben kann.

Wollen und Beten

«Wollen» ist das, worauf sich unsere
Lebenswünsche richten: Kopf und Herz,
Bedürfnis und Intention gehören zusammen.
Wollen ist ein spiritueller Grundbegriff aus
der mystischen Tradition. Einswerden mit
dem, wie es gemeint war in der Schöpfung,
endlich deine Wohnung sein, wie es von der
Geistin heisst. Was die Bibel mit «Willen»
meint, ist nicht nur rationale Einsicht, der
sich dann das Verhalten unterordnet. Es ist
nicht die Herrschaft der Vernunft über die
disziplinlosen Triebe, sondern ein
ganzheitlicher Begriff. Wie lernen wir unsere
eigene Sehnsucht kennen, und wie lernen
wir sie zu benennen? Wo berühren sich
unser Wille und Gottes Wille? Wie lernen
wir das Beten? Spirituelle Ohnmacht ist
gebetsfreie Existenz, Sachlichkeit,
Sinnverzicht und Selbstaufgabe in einem. Wie
werden wir frei davon?

Die Freundinnen und Freunde Jesu sehnten

sich wie wir nach Befreiung und lebten
in der spirituellen Ohnmacht, in der sie
Dämonen nicht austreiben konnten. «Herr,
sagten sie, lehre uns beten» (Lk. 11,1). So
möchte ich auch hier mit einem Gebet
schliessen:

Komm heilige Geistin
erneuere die Gestalt der Erde
Versöhn uns mit der Luft,
die wir verpesten
versöhn uns mit dem Wasser,
das wir vergiften
versöhn uns mit dem Land,
das wir zubetonieren
Erneuere unsere Wünsche
und das Angesicht der Erde
Komm Mutter des Lebens
reinige uns vom Willen zur Macht
lass uns glauben an die Versöhnung
zwischen uns und den Tieren

358



die wir wie Maschinen behandeln
mach uns geduldig mit allen Pflanzen
die uns zu nichts nützlich sind
gib uns Glauben an die Rettung der Bäume
dass sie nicht alle sterben
Erneuere unsern Verstand
und das Angesicht der Erde

Komm Atem Gottes
du Lehrerin der Demütigen
hauch uns die Totgeborenen an
dass wir mit allen Kreaturen leben lernen
mach uns aus Siegern zu Geschwistern
aus Benutzern zu Hüterinnen

aus Profitberechnern zu Freunden der
Erde

Erneuere unsere Herzen
und das Angesicht der Erde

Komm du Hoffnung der Armen
du Richter der Mächtigen
du Rettung im Schiffbruch unseres

Planeten
Führ uns aus dem Gefängnis
Atem des Lebens, weh uns an
Wasser des Lebens, lass uns von dir trinken
Lass uns deine Wohnung werden
und erneuere das Angesicht der Erde.

Jan Milic Lochman

Hussitische Akzente zum Thema
«Protestantismus»

Der folgende Text ist eine gekürzte Fassung des Vortrags, den ich am 30. Mai 1996
anlässlich der Jubiläumsfeier der Evangelisch-Theologischen Fakultät der Universität
Wien im Rahmen eines Symposiums zum Thema «Protestantismus» gehalten habe. Wenn
ich ihn im Jubiläumsheft der Neuen Wege veröffentliche, so ist es nicht von ungefähr. Ich
kenne keinen massgebenden deutschsprachigen theologischen Denker unseres Jahrhunderts,

der sich zu dem reformatorisch bahnbrechenden, doch ökumenisch immer noch
wenig berücksichtigten Erbe der Hussiten und der Böhmischen Brüder so eindeutig
bekannt hat wie Leonhard Ragaz. J.M.L.

Das «radikale Erbe» der Böhmischen
Reformation

Ich verstehe den Begriff «Protestantismus»

in einem umfassenderen Sinne, als es
meistens geschieht. Ich denke nicht nur an
die kirchengeschichtliche Bewegung, die
mit der «Protestation» der evangelischen
Reichsstände (1529) vor allem auf
deutschem Boden wirksam wurde, sondern
bereits an die Anfänge der reformatorischen
Bemühungen im späten Mittelalter, etwa
bei den Waldensern und besonders im Rahmen

der Böhmischen Reformation. Meiner

Meinung nach gehört auch dieses «radikale
Erbe» der «ersten Reformation» (Amedeo
Molnar) nicht bloss zu den Voraussetzungen,

auf die man sich im weiteren Sinne mit
dem Begriff des Protestantismus bezieht,
sondern zu seinem wesentlichen Erbe.
Denn in diesen Bewegungen werden
unbestreitbar die klassischen Elemente der
kommenden deutschen und helvetischen
Reformationen vorweggenommen,
zugleich jedoch spezifische Akzente gesetzt,
die später oft unterschätzt wurden, die
jedoch zum Reichtum der legitim protestantischen

Überlieferung gehören. Auf drei

359


	Ökofeministische Spiritualität

