Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 12: 90 Jahre religids-soziale Bewegung - 90 Jahre Neue Wege
Artikel: Okofeministische Spiritualitat

Autor: Solle, Dorothee

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-144006

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-144006
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Dorothee Solle

Okofeministische Spiritualitiit

Was «feministische» und «6kologische» Spiritualitdt oder — beide zusammengenommen
— «0kofeministische Spiritualitiit» bedeuten, ist Gegenstand des folgenden Beitrags, den
Dorothee Solle den Leserinnen und Lesern unserer Zeitschrift und den Mitgliedern der
Religids-sozialistischen Vereinigung zum Doppeljubildum schenkt. Es ist ein sehr langer
Text unter dem Titel «Scientia und Sapientia», den die Autorin uns zur Publikation
angeboten hat. Wir verdffentlichen daraus den dritten und letzten Teil. Er hat den Geist
zum Thema, der dem Reich Gottes innewohnt, die Geistin, die es bewegt, die Heilige
Ruach, die das Antlitz der Erde erneuert. Von ihr heisst es im vorangehenden Textteil:
«Energie, Bewegung und Verdnderung gehéren zu Gottes Geistin, und vielleicht ist das die
grosste Hoffnung, die uns an sie bindet: lebendig zu sein, nicht erstarren zu miissen in
unseren Gewohnheiten und unseren Angsten, ihrem Flug zu folgen und ihre Wohnung zu
werden, wie es so viele Lieder singen.» Die Ruach des Reiches Gottes konnte unsere
«Lebensfrommigkeit» — welch ein schones Wort fiir «Spiritualitit»! — so dndern, dass wir

anfingen, die Schopfung zu lieben.
Die Sterblichkeit annehmen

Fiir das Uberleben der Schopfung ist
eine andere Spiritualitét als die der «Her-
ren und Besitzer» (Descartes) unabding-
bar. Wie kénnte sie aussehen? Was miisste
sich denn in unserer Lebensfrommigkeit
dndern, so dass wir anfingen, die Schop-
fung zu lieben? Rosemary Ruether nennt in
ithrem Buch «Gaia und Gott» drei Voraus-
setzungen einer Okofeministischen Spiri-
tualitét:

Die erste 1st die Annahme der Vergdng-
lichkeit des Ich. Die christliche Tradition
hat sich manchmal schwer getan, Verging-
lichkeit und Siinde klar auseinanderzuhal-
ten. Immer wieder hat sie «die Frau zum
Siindenbock fiir Siinde und Tod und zur
Ursache von Unreinheit und Vergédnglich-
keit» gemacht. Und eher dem platonischen
als dem hebridischen Denken folgend, hat
sie oft die Vergidnglichkeit und Sterblich-
keit der materiellen Existenz als etwas
Schlechtes gedeutet.

Aber nicht unser Begrenztsein trennt uns
von Gott, und nicht die Unsterblichkeit des
Egoist uns versprochen. Nicht dass wir von

Red.

Erde genommen wieder zu Erde werden,
eingebettet in den Kreislauf alles Leben-
digen, das eine Zeitlang atmet, ist unser
Hauptungliick. Nicht der 7od ist unser Pro-
blem, sondern das Tdten. Wir kénnen ver-
lernen, uns an das oft unsterblich getraumte
Ego zu klammern.

Bei uns sind Scientia und diese Her-
rentrdume des Industriepatriarchats einen
schopfungsfeindlichen Bund eingegangen.
Vor kurzem sah ich in einer Fernsehshow
einen Mann, etwa Ende 30, der fest an die
medizinische Herstellbarkeit der Unsterb-
lichkeit des Menschen glaubt. In dem
Augenblick seines Todes wird er sich
einfrieren lassen, sein Blut wird abgesaugt
und ein Frostschutzmittel eingefiihrt. Die
Prozedur und die Aufbewahrung kosten
38000 Dollar. Er vermutet, dass nach 500
Jahren der medizinische Fortschritt so weit
1st, dass er sich auftauen lassen und unend-
lich weiterleben kann. Das Beispiel mag
absurd klingen, aber die medizinischen
Fortschritte in Sachen Verlingerung der
Lebenszeit bis auf 120 bis 150 Jahre, Trans-
plantationsaustausch aller Organe, von
Genmanipulationen ganz zu schweigen,

355



deuten auf die Mentalitit hin, welche die
Schopfung als ersetzbar ansieht.

Noch ist Sterblichkeit eine Bedingung,
die wir mit allen anderen Lebewesen teilen.
Sie anzunehmen statt unsere Lebensgier zu
verldngern, 1st eine Gestalt der spirituellen
Weisheit. Einer der grossen christlichen
Heiligen hat den Tod unsere Schwester
genannt und ihn mit Sonne, Wasser und
Erde zusammen gelobt. Eine Spiritualitit
des Loslassenkonnens konnte uns einiiben
in ein anderes Verhdltnis zur Schopfung.

Gegenseitige Abhiingigkeit als Gegen-
modell zum Willen zur Macht

Der zweite wichtige Punkt ist die Er-
kenntnis von der gegenseitigen Abhéngig-
keit alles Seienden. Sie ist die tiefe Grund-
lage einer Frommigkeit, die uns Menschen
nicht mehr als «maitres et possesseurs de la
nature» (Descartes) ansieht. Die Natur ist
keine Sache, von der wir nach Belieben
mehr produzieren kénnen. Land, Wasser,
Luft sind nicht Waren, die privat angeeig-
net, beliebig vermehrt und wie Aktien ge-
handelt werden konnen. «Die Erde gehort
Gott», ist einer der grossen unter uns ver-
gessenen Sétze der Bibel. Und so ist Okolo-
gie «die biologische Wissenschaft von den
Lebensgemeinschaften; sie zeigt die Geset-
ze auf, durch welche die Natur ohne
menschliche Hilfe Leben hervorgebracht
und erhalten hat».

Alles, was 1st, steht in einer wechselseiti-
gen Beziehung, und die Krise der Umwelt-
zerstorung ist «zu einem grossen Teil das
Resultat unserer Unfidhigkeit, das Recyc-
ling-System der Natur nachzuahmen»
(Ruether). Gegenseitige Abhingigkeit ist
das Gegenmodell zum ménnlich-abendlan-
dischen Modell von Herrschaft. Auch die
Pflanzen sind lebende organische Wesen,
die auf Wirme, Licht, Wasser und Klang
reagieren. Sogar chemische Aggregate sind
tanzende Energiezentren. Negativ formu-
liert: Es gibt Pflanzenfresser, die verhun-
gern, weil sie alle Pflanzen kahlfressen. Sie
missachten das Organisationsprinzip der
Schopfung, eben die gegenseitige Abhin-
gigkeit.

356

In diesem Sinn ist es falsch, den Kampf
ums Dasein und die Verabsolutierung der
Konkurrenz zur Grundlage des Denkens
iiber die Natur zu machen. Das, wozu unser
Wirtschaftssystem die Menschen gnaden-
los erzieht — entweder Du oder Ich, eine
der beiden Seiten muss weg —, das fiihrt
biologisch gesprochen in das Ausgerottet-
werden und in die Selbstzerstorung, die wir
betreiben. «Die rastlose Suche nach abso-
luter Macht und Kontrolle, die heute durch
die moderne Industrie und Kriegstechno-
logie geschiirt wird, bringt die menschliche
Gesellschaft an den Rand der Selbstaus-
16schung» (Ruether).

Eines der grotesken neuesten Beispiele
fiir diesen Willen zur Macht ohne jede
Gegenseitigkeit war die Entscheidung von
Prdésident Chirac zur Fortfiihrung der
Atomtests in Polynesien. Riistungspoli-
tisch gesprochen, stellte sic geradezu eine
Einladung an alle atomtechnologischen
Schwellenliander dar, sich doch nicht ab-
schrecken zu lassen und es ebenfalls wei-
terhin auszuprobieren. Die amerikanische
Umriistung — vom indessen umbenannten
SDI-Programm — zu besserer militdrischer
Nutzung des Weltraums entspricht dem
gleichen ungebrochenen Geist der Herr-
schaft iiber Natur und kolonialisierte Vol-
ker.

Die andere Spiritualitit, die wir brau-
chen, beruht auf dem Angewiesensein aller
aufeinander, und nicht nur der Schwéche-
ren auf die Starken, wie es eine freundlich-
patriarchale, wertkonservative Ethik zuge-
steht. Auch die Starken brauchen die
Schwachen. Das ist aus der Natur zu lernen
ebenso wie aus den realen historischen Er-
fahrungen des «<Empowerment». Was wiire
Jesus ohne quengelnde Witwen? Was Mar-
tin Luther King ohne die Textilarbeiterin
Rosa Parks? Was hiesse Freiheit ohne die
Gleichheit zwischen der menschlichen
Spezies und allen anderen Mitgliedern der
Lebensgemeinschaft, zu der wir gehoren?
Die Sichtbaren brauchen die Unsichtbaren,
und ohne einen Ausgleich zwischen denen,
die jetzt leben, und den spiteren Genera-
tionen ist menschliche Kultur nicht denk-
bar.



Abschied vom Individualismus

Damit bin ich schon beim dritten Punkt
dieser Okofeministischen Spiritualitédt. Er
besteht in einer anderen Wertschitzung der
Gemeinschaft und dem Abschied vom
technologisch angeordneten Individualis-
mus. Erst im Miteinander von aufeinander
angewiesenen Lebewesen kdnnen wir das,
was Personsein bedeutet, leben. Eins der
oft beschriebenen Symbole einer kranken
Gesellschaft ist die Autoschlange mit je
einem Individuum in seinem Blech mitten
im Stau. Die Idee, dieses Problem durch
mehr Strassen zu ldsen, ist selbstmorde-
risch. Das spirituelle Problem, das hinter
diesem Krankheitssymptom steckt, ist ein
totalitdr gewordener Individualismus. Wer
nur gelernt hat, «ich» zu sagen, kann mit
der okologischen Katastrophe, in der wir
sind und die wir ansteuern, nur in hilfloser
Betroffenheit umgehen. Er oder sie lernt
nicht zu beten, die Passion der anderen
Wiinsche zu spiiren. Eine feministisch-
okologische Analyse findet nicht mehr
statt, Kinder und gar ihre Atmungsorgane
sind keine Wirtschaftsfaktoren. Die Unver-
wertbaren bleiben unverwertbar

Ein anderes Verstindnis der
menschlichen Arbeit

Ein Grundfaktor in einer neuen dkologi-
schen Okonomie wire ein anderes Ver-
standnis der Arbeit. Wir miissen die knappe
Ware «Arbeit» nicht nur gerechter vertei-
len, wir konnen sie auch nicht nur auf das,
was heute als bezahlte Erwerbsarbeit gilt,
reduzieren. Arbeit ist zundchst ein Men-
schenrecht. Sie sollte im Okonomischen
Denken an erster Stelle stehen — aber in
unserem System taucht sie an wesentlichen
Stellen gar nicht mehr auf.

Dafiir zwei Beispiele: Die Linder, die
der Europdischen Union beitreten wollen,
werden im wesentlichen daraufhin iiber-
priift, ob ihre Staatshaushalte verschuldet
sind, ob ihre Bilanzen ausgeglichen sind,
wie das Verhiltnis von Export und Import
ist. Die Frage, wieviel Millionen Arbeits-
lose ein Land hat, wird nicht gestellt. Sie ist

fiir diese politische Okonomie unerheblich.
In unserm System ist es zur Zeit fiir die
Unternehmen am besten, wenn sie mit im-
mer weniger Beschiftigten und immer
mehr kostspieliger und oft umweltschid-
licher Technologie arbeiten. Die Rund-um-
die-Uhr-Produktion ist erwiinscht, nicht
nur fiir die Werkstatt, auch im Biiro!
Die Rationalisierung wird in Deutschland
wirtschaftlich und steuerlich belohnt, die
Schaffung von Arbeitsplédtzen bestraft.

Es scheint mir wichtig, an einer anderen
Vision von einem gerechteren Verstiandnis
von Arbeit zu arbeiten. Alle sollten weniger
Erwerbsarbeit leisten miissen, um freier fiir
die vielen Formen unbezahlter Arbeit, die
bei uns im wesentlichen von Frauen getra-
gen wird, zu sein. Vorschlidge zu einer so-
zialvertraglichen und umweltfreundlichen
Veridnderung brauchen andere Steuerungs-
mechanismen. Ein Grundeinkommen sollte
fiir alle garantiert sein, und zugleich sollte
die Wertschitzung, nicht die hohe Bezah-
lung von Teilzeitarbeit gefordert werden.
Es mangelt ja nicht an notwendiger sozia-
ler, erzieherischer, handwerklicher, 6kolo-
gischer Arbeit. Es sind nur die verdrehten
Begriffe des Industriepatriarchats, die uns
weismachen, Arbeit sei das wert, was sie
finanziell bringt.

Der neue Mensch, der nicht wie Midas
alles zu Geld machen will, wird sich in
unserer Situation freuen «iiber die Befrei-
ung von Erwerbsarbeit, auch wenn sie mit
einer Begrenzung des materiellen Konsums
einhergeht». (Ich zitiere aus einer dkono-
mischen Analyse von Carlo Knopfel fiir die
Caritas Schweiz.) Er oder sie lernt, die
gewonnene Verfiigungsfreiheit iiber die
eigene Existenz zu feiern. Die Lebensum-
stinde dndern sich, wenn weniger bezahlte
Arbeit ein neues Umfeld in der gewihlten
Gemeinschaft erméglicht. Nicht nur Autos,
sondern auch soziale Arbeit werden anders
geteilt. Der homo communis wird den
homo oeconomicus ablosen. Viele Frauen
arbeiten schon heute daran, «ein neues
Gleichgewicht zwischen entléhnter Arbeit
und nicht-entldhnten produktiven Titig-
keiten herzustellen, zum Beispiel indem sie
die gegenseitige Nachbarschaftshilfe, die

357



eigenverantwortlich organisierten Solidar-
netze, Produktionsgenossenschaften und
die kulturellen Vereine aufbauen und for-
dern», heisst es weiter in dieser Studie. Wir
miissen nicht fiir immer unter der sanften
Diktatur des ungebremst wie die Krebszel-
len wachsenden Verbrauchs leben.

Glauben an die Erneuerung
der Schopfung

Was ist das fiir eine Ohnmacht, die uns
unter der 6konomischen Gewaltherrschaft
fesselt? Warum gibt es heute keine macht-
volle, offentliche Bewegung von Frauen
und Minnern fiir den Planeten Erde? Es
mangelt ja nicht an gut durchdachten,
wissenschaftlich abgesicherten, vielfach
schon erprobten Vorschldgen zu einem an-
deren Umgang mit den Ressourcen. Aber
wo findet ein gemeinsames Umdenken in
Gruppen oder gar ein neues Miteinander-
leben statt? Wenn Beten heisst, das Wiin-
schen zu lernen, statt im wunschlosen Un-
gliick zu verharren, dann ist es notwendig,
dies gemeinsam zu tun. Das Subjekt der
Umkehr, die wir brauchen, beginnt bei dem
erschrockenen, verstorten, mit-leidenden
Ich, aber es geht iiber in Gruppen, Netz-
werke, Gemeinschaften. Wir haben kein
Recht, die gegenseitige Abhdngigkeit auch
im Spirituellen aufzukiindigen, wir haben
alles Recht, sie einzuklagen.

Die Ohnmacht ist in der Tat ein spirituel-
les und nicht nur ein politisches Problem
von Minderheiten und Mehrheiten.

Ich denke, dass ohne die Fihigkeit, Gott
seine weitergehende Schopfung zu glau-
ben, die Hoffnung vor unsern Augen ein-
geht. Co-creatio heisst heute sich an Gottes
Arbeit beteiligen, die im 104. Psalm heisst:
Und du erneust das Angesicht der Erde.
Renovabis faciem terrae. Um das zu verste-
hen, um sich daran halten zu kénnen, brau-
chen wir Glauben. Nicht die Fiir-wahr-Hal-
terei von sieben Tagen Schopfungszeit,
sondern wirklichen Glauben. Ich kenne
viele Menschen, die bringen diesen Glau-
ben an die renovatio der Schopfung nicht
mehr auf. Es ist zu spit, sagen sie, es kann
nur noch das Ende der Welt kommen. Mir

358

wird nirgends so deutlich, wie sehr ich den
Glauben an Gottes Kraft, an Gottes Geistin
brauche. Mitten in einer geistlosen Welt
lebend, will ich darauf vertrauen konnen,
dass sich das Gesicht Gottes dem Gesicht
der Erde zuwendet, damit sie leben kann.

Wollen und Beten

«Wollen» ist das, worauf sich unsere Le-
benswiinsche richten: Kopf und Herz, Be-
diirfnis und Intention gehdren zusammen.
Wollen ist ein spiritueller Grundbegriff aus
der mystischen Tradition. Einswerden mit
dem, wie es gemeint war in der Schopfung,
endlich deine Wohnung sein, wie es von der
Geistin heisst. Was die Bibel mit «Willen»
meint, ist nicht nur rationale Einsicht, der
sich dann das Verhalten unterordnet. Es ist
nicht die Herrschaft der Vernunft iiber die
disziplinlosen Triebe, sondern ein ganz-
heitlicher Begriff. Wie lernen wir unsere
eigene Sehnsucht kennen, und wie lernen
wir sie zu benennen? Wo beriihren sich
unser Wille und Gottes Wille? Wie lernen
wir das Beten? Spirituelle Ohnmacht ist
gebetsfreie Existenz, Sachlichkeit, Sinn-
verzicht und Selbstaufgabe in einem. Wie
werden wir frei davon?

Die Freundinnen und Freunde Jesu sehn-
ten sich wie wir nach Befreiung und lebten
in der spirituellen Ohnmacht, in der sie
Damonen nicht austreiben konnten. «Herr, -
sagten sie, lehre uns beten» (Lk. 11,1). So
mochte ich auch hier mit einem Gebet
schliessen:

Komm heilige Geistin

erneuere die Gestalt der Erde
Versohn uns mit der Lufft,

die wir verpesten

versohn uns mit dem Wasser,

das wir vergiften

versohn uns mit dem Land,

das wir zubetonieren

Erneuere unsere Wiinsche

und das Angesicht der Erde
Komm Mutter des Lebens

reinige uns vom Willen zur Macht
lass uns glauben an die Versohnung
zwischen uns und den Tieren



die wir wie Maschinen behandeln

mach uns geduldig mit allen Pflanzen

die uns zu nichts niitzlich sind

gib uns Glauben an die Rettung der Bdume
dass sie nicht alle sterben

Erneuere unsern Verstand

und das Angesicht der Erde

Komm Atem Gottes

du Lehrerin der Demiitigen

hauch uns die Totgeborenen an

dass wir mit allen Kreaturen leben lernen
mach uns aus Siegern zu Geschwistern
aus Benutzern zu Hiiterinnen

aus Profitberechnern zu Freunden der
Erde

Erneuere unsere Herzen

und das Angesicht der Erde

Komm du Hoffnung der Armen

du Richter der Mdchtigen

du Rettung im Schiffbruch unseres
Planeten

Fiihr uns aus dem Gefdngnis

Atem des Lebens, weh uns an

Wasser des Lebens, lass uns von dir trinken

Lass uns deine Wohnung werden

und erneuere das Angesicht der Erde.

Jan Milic Lochman

Hussitische Akzente zum Thema

«Protestantismus»

Der folgende Text ist eine gekiirzte Fassung des Vortrags, den ich am 30. Mai 1996
anldsslich der Jubildumsfeier der Evangelisch-Theologischen Fakultdt der Universitdt
Wien im Rahmen eines Symposiums zum Thema « Protestantismus» gehalten habe. Wenn
ich ihn im Jubildumsheft der Neuen Wege verdffentliche, so ist es nicht von ungefdhr. Ich
kenne keinen massgebenden deutschsprachigen theologischen Denker unseres Jahrhun-
derts, der sich zu dem reformatorisch bahnbrechenden, doch dkumenisch immer noch
wenig berticksichtigten Erbe der Hussiten und der Bohmischen Briider so eindeutig

bekannt hat wie Leonhard Ragaz.

Das «radikale Erbe» der Bohmischen
Reformation

Ich verstehe den Begriff «Protestantis-
mus» in einem umfassenderen Sinne, als es
meistens geschieht. Ich denke nicht nur an
die kirchengeschichtliche Bewegung, die
mit der «Protestation» der evangelischen
Reichsstinde (1529) vor allem auf deut-
schem Boden wirksam wurde, sondern be-
reits an die Anfidnge der reformatorischen
Bemiihungen im spiten Mittelalter, etwa
bei den Waldensern und besonders im Rah-
men der Bohmischen Reformation. Meiner

J.M.L.

Meinung nach gehort auch dieses «radikale
Erbe» der «ersten Reformation» (Amedeo
Molnar) nicht bloss zu den Voraussetzun-
gen, auf die man sich im weiteren Sinne mit
dem Begriff des Protestantismus bezieht,
sondern zu seinem wesentlichen Erbe.
Denn in diesen Bewegungen werden unbe-
streitbar die klassischen Elemente der
kommenden deutschen und helvetischen
Reformationen vorweggenommen, zu-
gleich jedoch spezifische Akzente gesetzt,
die spiter oft unterschitzt wurden, die je-
doch zum Reichtum der legitim protestan-
tischen Uberlieferung gehoren. Auf drei

359



	Ökofeministische Spiritualität

