
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 12: 90 Jahre religiös-soziale Bewegung - 90 Jahre Neue Wege

Artikel: Fragmente zum Doppeljubiläum

Autor: Spieler, Willy

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-144004

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-144004
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Mittlerweile produziert der Kapitalismus

immer mehr Waren und immer mehr
Einsamkeit. Sein globaler Herrschaftsanspruch

nährt sich jedenfalls nicht vom
Evangelium.

Und wir Christen, wir Weltverbesserer?
Wie schwer doch, auch nur einem einzigen

Menschen gerecht zu werden, ihm Gerechtigkeit

widerfahren zu lassen! Als Streiter
für soziale Gerechtigkeit, für einen religiös
inspirierten Sozialismus, sind wir ebenfalls
Verlierer, zum mindesten stolpern wir je
und je wieder über unser eigenes Versagen.
Gut deshalb, dass das Reich Gottes SEIN
Reich, SEINE Tat bleibt und nicht auf
Gedeih und Verderb von uns abhängt! Macht
diese Einsicht aus uns fröhliche Verlierer?
Hoffentlich ebenfalls: fröhliche Streiter.

Willy Spieler

Fragmente zum Doppeljubiläum

Die Geschichte der Religiös-sozialen Bewegung, der Neuen Wege und ihrer Trägervereinigung

muss erst noch geschrieben werden. Gut erforscht ist die Gründungsgeschichte
bis zum Ausbruch des Ersten Weltkriegs. Zu hoffen bleibt, dass auch künftig ein nicht nur
historisches Interesse am Religiösen Sozialismus in der Schweiz besteht und - was
dasselbe bedeutet -, dass seine Sache Zukunft hat. Imfolgenden werden ein paar weitere
Fragmente hinzugefügt, verbunden mit dem Wunsch, eine Historikerin oder ein Historiker
möge sie zum Anlass nehmen, diese Geschichte zu schreiben, und zwar so parteilich, wie
sie es verdiente. W.Sp.

Aus der Gründungsgeschichte
der Neuen Wege

Die Gründung der Neuen Wege hat ein
Datum: Am 22. Januar 1906 beschloss ein
Freundeskreis um Paul Wernle, Basler
Professor für Kirchengeschichte, die Herausgabe

einer neuen Zeitschrift, um «eine bessere

Verbindung zwischen der Arbeit der
Theologie und den Suchenden unter der
Gemeinde herzustellen».1 Zu den Gründern

gehörten vorwiegend protestantische
Theologen, die aber kein «Kirchen- oder
Theologenblatt» wollten, sondern «an die
sogenannten Laien» dachten. Die
Zeitschrift war anfänglich weder vom
Religiösen Sozialismus noch vom Pazifismus2
geprägt, sollte sie doch zur Überwindung
des damals etablierten kirchlich-theologi¬

schen Richtungswesens beitragen. Die
erste Redaktion bildeten Leonhard Ragaz,
Pfarrer am Basler Münster, Benedikt
Hartmann, Stadtpfarrer in Chur, und Rudolf
Liechtenhan, Pfarrer im zürcherischen
Burch am Irchel. Wernle gehörte nicht
dazu, er sollte sich schon ein paar Jahre
später von diesem «ragazischen
Sozialistenblatt» distanzieren. Ein berühmter
anderer Theologe jener Zeit, Hermann Kutter,
wollte nur «wohlwollender Zuschauer und
gelegentlicher Mitarbeiter» sein.

Der Name «Neue Wege» kam auf
Vorschlag von Ragaz zustande. Nicht ohne
Widerspruch, wie Ragaz in seiner Autobiographie

schreibt: «Gegen <Neue Wege>
wurde eingewendet, dieser Namen müsse
in dem Masse veralten, als unser Programm
sich erfülle. Diese Sorge hat sich als unbe-

342



gründet erwiesen.» Der Titel ist geblieben.
Nicht aber der Untertitel, der fast vierzig
Jahre lang «Blätter für religiöse Arbeit»
hiess, 1944 von «Blätterfür den Kampfder
Zeit» abgelöst wurde, ab 1971 auf «Zeitkritische

Monatsblätter» lautete und erst
1980, auf Wunsch der inzwischen
mitherausgebenden «Christen für den Sozialismus»,

in «Beiträge zu Christentum und
Sozialismus» umbenannt wurde.

Ende Oktober 1906 ist das erste Heft der
Neuen Wege erschienen, datiert vom
November jenes Jahres. Die Aufnahme in der
Öffentlichkeit war freundlich. Im März des
ersten «Probejahres» meldete Ragaz: «Die
Abonnentenzahl ist auf 650 gestiegen und
wächst fortwährend. Hurrah!» Die weitere
Entwicklung in den ersten zwanzig
Jahrgängen dieser «unvergleichlichen
Zeitschrift» hat Markus Mattmüller im
Jubiläumsheft «75 Jahre NEUE WEGE»
nachgezeichnet.3 Wie aus diesem wichtigen Baustein

für die Geschichte unserer Zeitschrift
hervorgeht, hat Ragaz erst seit April 1924
als Alleinredaktor den Neuen Wegen
seinen Stempel aufgedrückt. Ab 1922 bildete
sich der noch heute wegleitende Kanon von
vier Hauptrubriken heraus: Betrachtungen
- theologische und ethische Probleme -
Soziales und Politisches - Rundschau bzw.
politische Kommentare.

Die Wende zu einer profiliert
religiössozialistischen Zeitschrift ist allerdings
schon 1912 erfolgt, als Lukas Stückelberger,

Pfarrer in Oerlikon, und Jean Matthieu,
Religionslehrer an der Zürcher Kantonsschule,

in die Redaktion eintraten. Der Ju-
rassier Matthieu hat 1913 die erste
wissenschaftliche Darstellung des Religiösen

Sozialismus geschrieben und auch
«das Erbe des europäischen Anarchismus
in die religiös-soziale Bewegung
eingebracht». Als weitere Mitarbeiter in diesem
zweiten Jahrzehnt kamen hinzu: der Zürcher

Pfarrer Robert Lejeune, der für Ragaz
ein wichtigerWeggefährte wurde und bis zu
dessen Tod die Vereinigung «Freunde der
Neuen Wege» präsidierte; Max Gerber, der
1919 in die Redaktion der damals gegründeten

religiös-sozialen Wochenzeitung
«Der Aufbau» wechselte; Paul Trautvetter,

Pfarrer in Höngg, der 1946 die Nachfolge
von Ragaz als Redaktor der Neuen Wege
antreten sollte; schliesslich als einziger
Nichttheologe Hugo Kramer, der nach
Ragaz' Tod die Tradition der politischen
Kommentare in unserer Zeitschrift fortsetzte.

Im Rückblick schreibt Ragaz: «Die
Zeitschrift erregte jedenfalls Aufsehen. Sie
drang in allerlei Kreise ein und hatte eine
grosse Wirkung. Sie ist dann mit der
Entwicklung der Dinge immer mehr ein
Sturmvogel geworden. Sie vor allem hat
mich in den Tageskampf mit all seinen
Begleiterscheinungen gezogen. Auf jeden
Fall bedeuten die Neuen Wege ein grosses
Stück meiner geistigen Existenz.»4 Die
Neuen Wege als Sturmvogel! Unvergesslich

bleibt mir, wie Albert Böhler, mein
1990 verstorbener ehemaliger Redaktionskollege,

das gleichlautende Gedicht von
Maxim Gorki an der Jahresversammlung
1978 als Symbol für unsere Zeitschrift
vortrug.

und der religiös-sozialen Bewegung

Kein bestimmtes Datum hat die Gründung

der religiös-sozialen Bewegung. Wir
wissen nur vom ersten Treffen einer kleinen

Gruppe religiös-sozialer Gesinnungsgenossen

Anfang Oktober 1906 am Rande
einer «Pädagogisch-sozialen Konferenz»,
zu der Pfarrer Hans Bader nach Degersheim

eingeladen hatte. Bader, Kutter,
Ragaz und weitere Konferenzteilnehmer
beschlossen, miteinander in Kontakt zu
bleiben und Referate über soziale Fragen
zu veranstalten. Um auch nur den Anschein
einer neuen kirchlichen Gruppierung zu
vermeiden, wurde kein Protokoll geführt,
so dass Markus Mattmüller schreibt: «Die
Gründung der religiös-sozialen Bewegung
vollzog sich wie eine Verschwörung im
Halbdunkel.»

Als einziges greifbares Resultat der
damaligen Aussprache wurde eine «Religiössoziale

Zusammenkunft» im April 1907
nach Zürich einberufen. Grundlage der
Diskussion waren zwei wichtige Publikationen

aus dem Jahr 1904: Kutters Buch
«Sie müssen!» und Ragaz' Predigerfest-

343



Vortrag «Das Evangelium und der soziale
Kampf der Gegenwart». Über diese
Zusammenkunft gibt es wenigstens Zeitungsberichte.

In der NZZ hiess es: «Pfarrer
Ragaz erwartet das Heil von einer grossen
Woge des neuen religiösen Lebens, die
Gesellschaft und Kirche erneuern wird.»
Dagegen stand im «Grütlianer», «dass die
acht einberufenden Pfarrer Gegner des

Kapitalismus und Freunde des Sozialismus
sind... Ihr Leitgedanke ist, dass das Dilemma

zwischen Gott und Mammon vom Pfarrer

den Kampf gegen den Kapitalismus in
Gottes Namen fordert.»

Im Oktober 1909 kam es zu einem engeren

Zusammenschluss der «Gesinnungsgenossen».

Als solche galten «diejenigen,
welche mit uns eine prinzipielle Umgestaltung

unserer Wirtschaftsordnung als eine
religiöse Tat und sittliche Pflicht empfinden
und die soziale Bewegung unserer Tage als
Mittel zur Verwirklichung des Reiches Gottes

freudig begrüssen». Man nannte sich
«vertrauliche Zusammenkunft von Freunden

der religiös-sozialen Konferenz». Eine
eigentliche, wenn auch «ganz lose»
Vereinigung wurde 1911 unter Liechtenhans
Vorsitz gegründet. Daneben bildeten sich in
Zürich, Basel und Bern sowie in der
Westschweiz lokale Vereinigungen, die sich
«Sozialistische Kirchgenossen», «Freunde
der Neuen Wege», «Religiös-Soziale
Vereinigung» oder «Socialistes chrétiens» nannten.

Der Verzicht auf ein verpflichtendes
Programm gehörte damals wie später zum
Selbstverständnis der religiösen Sozialistinnen

und Sozialisten. Das hinderte sie
freilich nicht, 1919 ein «Sozialistisches
Programm» vorzulegen, das zeigen sollte,
wie ein ethisch begründeter Sozialismus
aussehen müsste: demokratisch, völkerverbindend

genossenschaftlich, feministisch .5

Die religiös-soziale Bewegung stand
von Anfang an auf der Seite der
Sozialdemokratie. Schon an den ersten Kongressen
traten bedeutende Politiker der SP als
Referenten auf, unter ihnen Herman Greulich
und der Basler Regierungs- und Nationalrat

Eugen Wullschleger, die sich als Christen

in der Partei verstanden. Dass die
damalige SP eine «atheistische» Partei gewe-

344

sen wäre, ist eine Mär, die insbesondere der
politische Katholizismus verbreitete und
die von seinen Geschichtsschreibern noch
bis heute kolportiert wird.

Der Name «religiös-soziale Bewegung»
ist nach Ragaz «zufälliger und damit
oberflächlicher Art». Er komme «von dem
Umstand her, dass wir in der ersten Zeit zu
<religiösen und sozialen Konferenzen)
einluden»6. «Christlich-sozial» und
«evangelisch-sozial» waren bereits anderweitig
besetzte Begriffe. Später erwies sich der
Name aber auch als Zeichen der
ökumenischen Offenheit: Es gab vor allem im
Judentum eine Reihe von bedeutenden
Persönlichkeiten wie Martin Buber oder
Margarete Susman, die sich als religiöse
Sozialistinnen und Sozialisten verstanden.
«Sogar die Katholiken fehlten nicht»,
schreibt Ragaz in seiner Autobiographie.
An das bewegende Zeugnis des
katholischen Priesters Georg Sebastian Huber,
dem der Bischof von St. Gallen jede
Betätigung in «dieser Gesellschaft» untersagte,
habe ich früher schon erinnert.7

Positionen und Konflikte

«Vom Sinn und Werden der
religiössozialen Bewegung» heisst ein Vortrag, den
Ragaz 1931 in Caub (am Rhein) gehalten
hat. Den «Sinn» fasste er in das «Bekenntnis»

zusammen: «der lebendige Gott und
sein Reich für die Erde».8 Das «Werden»
aber zeigte einen sehr selbstkritischen
Ragaz, der weniger über Erfolge und mehr
über Brüche oder Konflikte, über Gründe
des Scheiterns auch, nachdachte. Eine
künftige Geschichtsschreibung hätte
einige dieser bedrückenden Auseinandersetzungen

aufzuarbeiten, die immer wieder
die gemeinsame Sache schwächten.

Da gab es zunächst einmal die
Auseinandersetzung mit der dialektischen Theologie
von Karl Barth, der sich von seinen
religiös-sozialen Anfängen immer mehr löste.
Wie Ragaz war auch der junge Barth
geprägt von der Reich-Gottes-Theologie
Christoph Blumhardts, des schwäbischen
Pfarrers, der sich 1899 der Sozialdemokratie

angeschlossen hatte und dafür sein



kirchliches Amt aufgeben müsste. Doch
war es ausgerechnet die unterschiedliche
Deutung eines Blumhardt-Buches, die Ragaz

und Barth entzweite.
In der dialektischen Theologie sah Ragaz

eine Theologisierung und Verkirchlichung
der religiös-sozialen Sache, die schliesslich
die Botschaft vom Reiche Gottes auch noch
durch eine entpolitisierende «Rechtfertigung

aus dem Glauben allein» zu verdrängen

schien. Wie sehr Ragaz unter dieser
Gegnerschaft litt, geht aus seiner
Autobiographie hervor: «Jedenfalls wurde die
religiös-soziale Bewegung durch diese
Gegnerin gewaltig zur Seite gedrängt. Sie
verlor die Katheder fast ganz und die Kanzeln

zum grossen Teil. Die Dialektiker wurden

Mode. Man verstand zwar ihre Predigten

nicht, aber man verstand, dass sie den
Kapitalismus und Militarismus in Ruhe
Hessen.»9 Erst der letzte Band der Barthschen

«Dogmatik» ermöglichte wieder
eine Annäherung zwischen den beiden
Antipoden der «Blumhardt-Bewegung». Eduard

Buess und Markus Mattmüller berichten

ausführlich über diesen Konflikt in
ihrem Buch «Prophetischer Sozialismus».10

Nie wirklich verarbeitet wurde jener
Konflikt innerhalb der religiös-sozialen
Bewegung selbst, der sich seit dem «Prager
Umsturz» am 25. Februar 1948 abzeichnete.

Einigkeit bestand in der Ablehnung
diktatorischer Einparteienstaaten in Mittel-
und Osteuropa, die sich zwar «sozialistisch»

nannten, in Tat und Wahrheit aber
die Grundwerte des Sozialismus diskreditierten.

Die Auseinandersetzung begann
mit der Frage, ob diese Staaten deswegen
für den Sozialismus ein für allemal
verloren oder ob sie vielleicht doch noch
einer Demokratisierung und Liberalisierung
fähig seien. Zur eigentlichen Streitfrage
wurde der Umgang mit dem bürgerlichen
Antikommunismus, der geflissentlich
darüber hinwegsah, wie ähnlich sich die
Interventionsdoktrinen der beiden Supermächte
in ihrem je «eigenen Hinterhof» waren, und
der nichts gegen Diktaturen einzuwenden
hatte, sofern sie zur Bekämpfung der
Arbeiterklasse eingesetzt wurden. Es war
Hugo Kramer, der in seiner «Weltrund¬

schau» eine differenzierte Sicht der
Entwicklungen in Ost und West vortrug und
dabei den Vorwurf des «Pharisäertums»
und der «Heuchelei» an die Adresse dieses
Antikommunismus nicht scheute."

Die Gegenposition, dass vom «realen
Sozialismus» nichts mehr zu erwarten sei
und die Kritik am bürgerlichen
Antikommunismus nur der mehr oder weniger
verschleierten Legitimation dieses
«Terrorsystems» diene, vertrat vor allem Paul
Trautvetter, der nach dem Tod von Leonhard

Ragaz die Redaktion der Neuen Wege
übernommen hatte. Während Ragaz noch
auf eine Synthese zwischen «Lenin und
Wilson», zwischen liberaler Freiheit und
sozialer Gerechtigkeit hoffte, war es der
religiös-sozialen Bewegung nach dem Tod
ihres wichtigsten Vertreters offenbar nicht
mehr möglich, sich dieser Dialektik der
beiden Systeme zu stellen.

Es kam, wie es kommen müsste:
Kramers «Weltrundschau» erschien mit dem
Vermerk «ohne Verantwortung der Redaktion».

Der Jahresversammlung 1948 der
Neuen Wege lag gar ein Antrag auf
Streichung der «Weltrundschau» vor. Als dieses
Ansinnen mehrheitlich abgelehnt wurde,
wechselte Trautvetter in die Redaktion des
«Aufbau». Der «Aufbau-Flügel» wollte
sodann verhindern, dass die Neuen Wege
weiterhin als Organ der Religiös-sozialen
Vereinigung erscheinen dürften. Als auch
dieser Antrag 1950 nicht die Zustimmung
der Mitgliederversammlung fand, war die
Spaltung unausweichlich geworden.

Die unterlegene Minderheit gründete die
«Neue religiös-soziale Vereinigung» mit
dem «Aufbau» als ihrem Organ.12 Erst
1980 gelang es Markus Mattmüller, die
beiden Vereinigungen für eine Zusammenarbeit

im Rahmen der «Ökumenischen
Konferenz Religiöser Sozialisten der
Schweiz» zu gewinnen. In der Folge fanden
einige Tagungen statt, die auch mit stark
beachteten Erklärungen, etwa zu den Rechten

der Ausländerinnen und Ausländer in
der Schweiz, zum politischen Auftrag der
Kirchen oder zum UNO-Beitritt unseres
Landes, hervortraten. Seit der Auflösung
der «Neuen religiös-sozialen Vereinigung»

345



und dem Ende ihrer Zeitschrift in den Jahren

1988 und 1989 ist die Konferenz nicht
mehr zusammengetreten.

1976 erfolgte die Gründung einer weiteren

Vereinigung, die sich später mit der
Sache des Religiösen Sozialismus immer
mehr identifizieren sollte: der «Chrbten
für den Sozialismus» (CfS). Hervorgegangen

aus Empörung über den Militärputsch
in Chile und dessen Claqueure in der
Schweiz, aus Solidarität auch mit den
gleichnamigen Vereinigungen von Genossinnen

und Genossen in Lateinamerika und
in Europa, erreichten die Schweizer CfS
durch ihre systemkritischen Erklärungen
eine Publizität, die in gar keinem Verhältnis
zur Grösse dieser Gruppe stand.

Als Gründungsmitglied der CfS wurde
ich von der «Neuen religiös-sozialen
Vereinigung» eingeladen, am Ferienkurs 1976 in
Wilerbad ein Referat über unser Verhältnis
zum Religiösen Sozialismus zu halten. Es

zwang mich erstmals zur Auseinandersetzung

mit Leonhard Ragaz, den ich bislang
erst vom Hörensagen kannte. «<Christ für
den Sozialismus): Leonhard Ragaz» hiess
der Titel des Vortrags, der im «Aufbau»
abgedruckt wurde. Ein Jahr später war ich
Redaktor, aber nicht beim «Aufbau»,
sondern bei den Neuen Wegen.

Wäre der «Aufbau» in einer Krise gewesen,

hätte ich mich gewiss auch für dessen
Redaktion zur Verfügung gestellt. Nun waren

es aber die «Freunde der Neuen Wege»,
die ihr Organ wegen der geringen Zahl
von gerade noch 250 zahlenden Abonnentinnen

und Abonnenten einstellen wollten;
zumal auch Redaktor Paul Furrer wegen
der schweren Erkrankung seiner Frau auf
eine weitere Tätigkeit für die Neuen Wege
verzichten müsste. Um den Verlust der
Zeitschrift zu verhindern, boten CfS ihre
Mitarbeit an. So wurde ich am 13.
November 1977 in die Redaktion der Neuen
Wege gewählt, zusammen mit Albert
Böhler, der die Religiös-soziale Vereinigung

vertrat. Der guten Zusammenarbeit
folgte im Umbruchjahr 1989 die Fusion
von CfS und Religiös-sozialer Vereinigung
zur «Religiös-sozialistischen Vereinigung
der Deutschschweiz».

Damit könnte der Weg offen sein für
einen neuen Aufbruch des Religiösen
Sozialismus in der Schweiz. Ist es die
traditionelle Scheu vor allzu viel Organisatorischem

und Programmatischem, die uns
nicht weiterkommen lässt? Ragaz würde
erwidern, dass die entscheidende Ursache
dieses Stehen- und Steckenbleibens in
mangelnder Radikalität und kleinbürgerlicher

Unfähigkeit zu einem neuen Lebensstil,

zum Leben in kommunitären Formen
liege. «Mir schwebte immer mehr die
<Neue Gemeinde) vor», schreibt Ragaz in
seinerAutobiographie13, «aber ich habe auf
dem Weg zu ihr stets auch einen
unüberwindlichen Widerstand schweizerischer
Unfähigkeit zu irgendwie entscheidenden
<extremen> Schritten gefunden und mich
mit einem Kompromiss begnügen
müssen.» Beiträge von Willi Kobe und Eva
Lezzi im Jubiläumsheft «75 Jahre Neue
Wege» lassen etwas von diesem Suchen
und Scheitern der religiös-sozialen Bewegung

auf dem Weg zu einer Basisgemeinde
des Reiches Gottes erahnen.

«Tradition heisst nicht Asche
aufbewahren, sondern die Flamme
am Brennen halten»

Eine Geschichte der religiös-sozialen
Bewegung dürfte aber auch viel Pionierhaftes,

Zukunftsträchtiges, Ermutigendes
aufzeigen. Ich muss mich mitAndeutungen
begnügen:

1. Diese Bewegung hat sich stets als eine
Ökumene des Reiches Gottes verstanden.
Sie vereinigte Menschen unterschiedlicher
religiöser oder konfessioneller Herkunft,
aber getragen von der gemeinsamen Hoffnung

auf das Reich Gottes und seine
Gerechtigkeit für die Erde. Die Bewegung
war vor allem eine Pionierin der jüdisch-
christlichen Ökumene. Erstmals in der
Geschichte wurden hier Judentum und
Christentum als zwei gleichberechtigte Stämme
angesehen, «in welche der Baum, der Israel
heisst, sich gespalten hat»14. Der ökumenischen

Theologie folgte die Praxis durch die
Hilfe für jüdische Flüchtlinge im «Gartenhof»

während des Zweiten Weltkriegs.

346



Ökumenisch war und ist die Bewegung
aber auch durch ihre weltweite Vernetzung
im «Internationalen Bund religiöser
Sozialisten». Die wichtigsten Impulse gingen
schon vor dem Ersten Weltkrieg von der
Schweiz aus. Ragaz war bis zu seinem Tod
Präsident dieser «Internationale».

2. Die Theologie des Reiches Gottes
prägt heute auch die kirchliche Ökumene.
Das macht es religiösen Sozialistinnen und
Sozialisten möglich, in den Kirchen zu
arbeiten, gewiss nicht für deren Selbsterhaltung

aber für das gemeinsame Ziel. Kommt
hinzu, dass die Kirchen die letzte noch
halbwegs funktionierende «Internationale»
sind, Gemeinschaften auch, in denen es
keine Ausländer und Ausländerinnen gibt.
Dieses Zeichen für die Einheit der ganzen
Menschheit ist so wichtig, dass wir alle
Christenmenschen ermutigen müssen, die
es immer wieder neu setzen. Was an
der religiös-sozialistischen Kirchenkritik
bleibt, ist der Massstab des Reiches Gottes,
der verhindert, dass Kirche je Selbstzweck
wird, statt sich auf ihre Rolle als Instrument
dieses Reiches zu beschränken.

Quer durch alle konfessionellen oder
religiösen Denominationen hindurch sollten
religiöse Sozialistinnen und Sozialisten in
einer tieferen Einheit verbunden bleiben.
Und das gilt für alle Suchenden nach
«Gerechtigkeit, Frieden und Bewahrung der
Schöpfung», nicht nur für die Mitglieder
unserer Vereinigungen. «Es gibt nicht nur
eine unsichtbare Kirche, sondern auch eine
unsichtbare Vereinigung religiöser
Sozialisten», sagte Markus Mattmüller am
Jubiläum «75 Jahre Religiös-soziale Fraktion»
in Zürich, indem er gleichzeitig mahnte,
die Solidarität mit den Unkirchlichen und
mit den Randgruppen zu üben, das Wächteramt

gegenüber dem Unrecht zu vertreten
und die Laienhaftigkeit des Christentums
in demokratischen Strukturen zu pflegen15.

3. Der Religiöse Sozialismus solidarisierte

sich von Anfang an mit der
Arbeiterbewegung, indem er in ihren Organisationen

präsent war. Er stand der Sozialdemokratie

und den Gewerkschaften während
der Klassenkämpfe von 1912 bis 1918 zur
Seite. Anders als die Parteileitung unmit¬

telbar nach 1918 vertrat er einen demokratischen,

genossenschaftlichen und
pazifistischen Sozialismus, was sich auch in der
erfolgreichen Opposition gegen den Beitritt

der SPS zur III. Internationale äusserte.
Diese kritische Solidarität ist erhalten
geblieben, wie heute wieder die Auseinandersetzung

der Neuen Wege mit einer gewissen

sozialdemokratischen Nonchalance im
Umgang mit den Grundwerten des
demokratischen Sozialismus zeigt.

Im übrigen war der Religiöse Sozialismus

nie auf eine einzige Partei fixiert. Im
unseligen Konflikt zwischen SP und KP
hielt es Ragaz sogar für die «Aufgabe des
religiösen Sozialismus, den sozialistischen
Bruderkrieg überwinden zu helfen»16.
Auch heute ist es ein Vorzug der
Religiössozialistischen Vereinigung, dass sie in keiner

Partei aufgeht (wie in Österreich oder
Schweden), sondern Mitgliedern aller
linken, grünen, pazifistischen, feministischen
Gruppierungen offensteht.

4. Der Religiöse Sozialismus in der
Schweiz war und ist ein nicht
wegzudenkender Teil der sozialen Bewegungen.
Schon früh wurde er für die Friedensfrage,
insbesondere für die Abrüstung und den
Zivildienst, sensibilisiert. Die «Vereinigung

antimilitaristischer Pfarrer» bestand
vor allem aus religiösen Sozialisten. Von
der Friedensethik eines Leonhard Ragaz
gingen wichtige Impulse aus -mit Wirkung
bis in unsere Zeit, zum Beispiel bis zur
Initiative für die Abschaffung der Schweizer

Armee, die 1989 36 Prozent der Stimmen

auf sich vereinigte.
In der Persönlichkeit von Clara Ragaz

kamen Friedensbewegung und
Frauenbewegung zusammen. Ein «Programm der
Frauenbewegung» hat die religiöse Sozialistin

schon 1919 verfasst.17 Im Rahmen
der Internationalen Frauenliga für Frieden
und Freiheit entwickelte sie erste Ansätze
zu einem feministischen Pazifismus.18
Der Beitrag religiöser Sozialistinnen zur
Frauenbewegung und zur Friedensbewegung

verdiente es, in einer künftigen
Geschichtsschreibung besonders festgehalten
zu werden. Es gibt eine Reihe grossartiger
Frauen, denen ich in dieser Geschichte

347



unserer Bewegung wieder begegnen
möchte. Ich denke an Hélène Monastier,
«die religiöse Sozialistin, Quäkerin und
Pazifistin der ersten Stunde»19, an Dora
Staudinger, die sich als bedeutende Theoretikerin

des Genossenschaftssozialismus einen
Namen machte20, an Carmen Weingartner-
Studer, die bislang einzige Redaktorin der
Neuen Wege in den Jahren 1951 bis 1956,
und an die vielen andern, die zum Beispiel
in den Briefbänden von L. Ragaz erwähnt
werden.

Die Ökologiebewegung, die erst in den
80er Jahren politisch bedeutsam geworden
ist, findet in Leonhard Ragaz den ersten
theologischen Anwalt der Bewahrung der
Schöpfung. Die Jugendbewegung, die
zerschlagene von 1980 und jede weitere, die
kommen wird, um sich ihr Recht auf
Bildung und Kultur neu zu erkämpfen, durfte
und darf auf unsere Solidarität zählen.
Überhaupt gehört die Bildungsarbeit für
Jugendliche und Erwachsene zu den
wichtigsten Leistungen des Religiösen Sozialismus,

sei es im «Gartenhof» oder in «Casoja»

in den «Ferienkursen» oder auch in den
«Neuen Wegen».21 Ähnliches wäre für
Bewegungen zu sagen, die sich um alternative
Lebensformen bemühen. Die gemeinsame
«Siedelung», wie sie von religiösen
Sozialistinnen und Sozialisten immer wieder
versucht wurde, sollte Ort der systemüberwindenden

Ausstrahlung, Vorgriff auf die
Gemeinde des Reiches Gottes sein.

5. Schliesslich hatte die religiös-soziale
Bewegung immer auch eine prophetische
Aufgabe zu erfüllen. Wegen ihres
Antifaschismus wurden die Neuen Wege während
des Zweiten Weltkriegs unter militärische
Vorzensur gestellt und damit faktisch zum
Schweigen gebracht. 1945 prophezeite der
Redaktor, was erst in diesen Tagen - mit 50
Jahren Verspätung - offenkundig wird:
«Nun geht es für die Schweiz ans Bezahlen!...

Dieses Sinken unseres moralischen
und politischen Kredites bei den andern
Völkern tut sich besonders in dem
Misstrauen gegen unsere Stellung zum Faschismus

und Nazismus kund.»22
Das religiös-soziale Erbe hat sich als

genügend tragfähig erwiesen, um zu¬

kunftsfähig zu sein. Seine Kapitalismuskritik
ist aktueller denn je, sein Sozialismus

nicht desavouiert worden. Dies zu sagen,
heisst nicht, rechthaberisch alles besser zu
wissen, je schon immer besser gewusst zu
haben. Anders - und mit Jean Jaurès -
gesagt: «Tradition heisst nicht Asche
aufbewahren, sondern die Flamme am Brennen

halten.»

1 Dieser Abriss der Gründungsgeschichte der Neuen
Wege und der religiös-sozialen Bewegung folgt:
Markus Mattmüller, Leonhard Ragaz und der religiöse
Sozialismus, Band I, Zollikon 1957, S. 127-145; Band
II, Zürich 1968, S. 227-238.
2 Diesen Aspekt behandelt Ruedi Brassel in einem
Beitrag, der im Januarheft 1997 der Neuen Wege erscheinen

wird.
3 Markus Mattmüller, Die Anfänge der «Neuen Wege».
Zwanzig Jahrgänge einer unvergleichlichen Zeitschrift,
in: NW, November 1981, S. 31 Off.
4 Mein Weg, Band II, Zürich 1952, S. 100.
5 Max Gerber, Jean Matthieu, Clara und Leonhard
Ragaz, Dora Staudinger: Ein sozialistisches Programm,
Olten 1919.
6 Mein Weg, Band I, Zürich 1952, S. 240f.
7 Vom Christentum zum Reiche Gottes - Georg
Sebastian Huber, in: NW 3/1992, S. 83ff.
8 Erschienen: Zürich 1936.
9 Mein Weg II, S. 190.
10 Vgl. Eduard Buess/Markus Mattmüller, Prophetischer

Sozialismus, Blumhardt - Ragaz - Barth,
Freiburg 1986.
11 Vgl. W. Spieler, Zum 20. Todestag von Hugo
Kramer, in: NW 6/1989, S. 190ff.
12 Zu dieser Leidensgeschichte gibt es lediglich eine
Prüfungsarbeit im Fach Kirchengeschichte: Hans
Wittwer, Kalter Krieg im Spiegel der religiös-sozialen
Zeitschrift «Neue Wege», Bern 1988.
13 Mein Weg II, S. 193.
14 Ragaz, Israel, Judentum und Christentum, Zürich
1942, S.7.
15 75 Jahre Religiös-soziale Fraktion (der Zürcher
Synode), Zürich 1986, S.44f.
16 Sinn und Werden, S. 5.
17 In: Ein sozialistisches Programm, S. 200ff.
18 Wertvolle Spurensicherungen aus Leben und Werk
von Clara Ragaz verdanken wir dem «Lebensrückblick»,

den Helen Kremos im Vorjahr aufgezeichnet
hat.
19 Vgl. ihren Text aus dem Jahr 1916: Die «Religiössoziale»

Bewegung der deutschen Schweiz, in: NW
1995, S.230ff. und 260ff.
20 Vgl. Ein sozialistisches Programm, S. 97ff.
21 Das bestätigt eine unveröffentlichte Magisterarbeit
von Christoph Jacobowsky zum Thema «Das (Bil-
dungs-)Konzept des Religiösen Sozialismus am
Beispiel von Leonhard Ragaz, Passau 1996.
22 Zur schweizerischen Lage, in: NW 1945, S. 660,
663.

348


	Fragmente zum Doppeljubiläum

