
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 11

Buchbesprechung: Mythos nach dem Tod aller Götter : Gedanken zu Christa Wolfs
Roman "Medea-Stimmen"

Autor: Züfle, Manfred

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Manfred Züfle

Mythos nach dem Tod aller Götter
Gedanken zu Christa Wolfs Roman «Medea - Stimmen»

Manfred Züfle schreibt nicht nur Romane, Gedichte, Essays und Rezensionen, erführt
daneben auch ein Arbeitsbuch, in dem er den gesellschaftlichen Kon-Text seiner
schriftstellerischen Tätigkeit reflektiert. Dem Redaktor der Neuen Wege ist es vergönnt, diese
«Kontexte» von Zeit zu Zeit zu lesen oder vorgelesen zu bekommen. Im vergangenen
Frühjahr wurde er dabei auf Manfred Züfles Auseinandersetzung mit Christa Wolfs
«Medea» aufmerksam. Unserem Freund geht es dabei weniger um die Kritik an der
rechthaberischen Häme, mit der die bedeutendste Schriftstellerin des zweiten deutschen
Staates bedacht wird, in der durchsichtigen Absicht, alles zur ideologischen Altlast zu
erklären, was ihn historisch legitimieren könnte, nicht zuletzt eine Literatur, die es wert ist,
auch diese «Wende» zu überdauern. Manfred Züfle zeigt vielmehr, dass Wolfs «Medea»
nur gerecht wird, wer in diesem Roman die Bedeutung des Mythischen in einer «apokalyptischen»

Situation wiedererkennt. Red.

Als Christa Wolf 1990 die schon 1979
entstandene Erzählung «Was bleibt» über
die Stasi-Wirklichkeit in der DDR
veröffentlichte, hatte die westliche Kritik endlich
den richtigen Anlass, über die lange Jahre
hochgepriesene DDR-Autorin herzufallen.
In der Zwischenzeit ist der ganze unappetitliche

Medienstreit um eine der bedeutendsten

Autorinnen deutscher Sprache in
diesem Jahrhundert in einem eigenen Sammelband

dokumentiert. Stephan Hermlin (an
den sich die westliche Hatz nie so recht
heranwagte) schrieb 1992 in einem Text mit
dem Titel «Zur Lage»: «Der Hetze gegen
die bekannten Autoren der DDR liegt der
Wunsch zugrunde, diesen vergangenen
Staat insgesamt als ein Nichts im Abgrund
der Zeit verschwinden zu lassen... Dass
eine Clique und Claque von Kritikern selbst
zu den Bewunderern mancher DDR-
Schriftsteller gehört hatte, versuchte sie
durch opportune Hassausbrüche in Vergessenheit

geraten zu lassen. Dazu gehörte die
Erfindung des Begriffes Gesinnungsästhetik

und das Argument, die inkriminierten
Schriftsteller hätten gerade durch
Interessantheit und Perfektion die Existenz des
verhassten Staates verlängert oder auch
ihm eine künstlerische Aura verliehen
anstatt ihn zu stürzen.»

1994 erschien von Christa Wolf «Auf
dem Weg nach Tabou. Texte 1990-1994».
Der Band gibt einen erregenden Einblick in
die vier Jahre, während denen sich Christa
Wolf mit den ihr zugefügten Verletzungen
auseinandersetzt und - viel mehr als das -
sich der Frage stellt, wie der geschichtliche
Ort beschaffen sein muss, dass man - nach
dem Anschluss jenes deutschen Staates,
dessen engagierte und kritische Bürgerin
sie als Autorin, Intellektuelle und moralische

Person war - mit einer zur
Repräsentantin eben jenes Staates gemachten
Frau so umgehen kann. Christa Wolf
schreibt sich in «Aufdem Weg nach Tabou»
in einem schmerzlichen Prozess frei, macht
sich - in Essay, Reflexion und Journal - die
«Schnittstelle» offen zwischen ihr selbst
und dem, «was wir uns geschichtlich
antun», um Peter Brückner zu zitieren. Im
Verlauf dieses Weges nach Tabou taucht der
Gedanke auf, mit einem neuen literarischen
Erzählwerk, nach der Endgültigkeit der
«Wende» der deutschen Geschichte, sich
ebenso endgültig dezidiert als Autorin nicht
zum Schweigen bringen zu lassen. «Medea

- Stimmen» ist dieser Text.
Es wäre interessant und lohnend, sich

Gedanken zu machen über die Bedeutung
des Medea-Stoffs in der Literatur der DDR

311



(und mit Christa Wolfs neuem Buch in der
Literatur der vergangenen DDR). So hat
Stephan Hermlin schon 1974 eine Erzählung

geschrieben mit dem Titel «Die
Argonauten», wo er kommentarlos und gleichsam

ohne Angabe von Gründen den Sagenstoff

rund um Jason und Medea wieder neu
erzählt. Hermlins Erzählung endet mit den
eigenartigen und der mythischen Überlieferung

gegenüber bedeutsam offenen
Sätzen: «Um Jasons Ende weiss man nichts
Genaues. Manche sagen, er habe sich nach
dem Tod seiner Kinder und der Flucht der
Medea in sein Schwert gestürzt. Andere
behaupten, er sei keiner Tat mehr fähig
gewesen, sondern habe in einer Art Erstarrung

seinem Tod entgegengelebt.»
Christa Wolf folgt in ihrer «Medea» in

bezug auf Jason der zweiten Sicht und öffnet

die Überlieferung des Stoffs (die sie
umfassend kennt) noch weit mehr. In sechs
«Stimmen», in sechs sich selbst
aussprechenden und darstellenden Perspektiven,
zerbricht die scheinbare Eindeutigkeit der
mythischen Tradition. Scheinbar Zentrales
der Überlieferung wird durch Wolfs Erzählung

unmöglich: Medea tötet ihre Kinder
nicht, und Medea ist Jason nicht in einerArt
Liebeswahnsinn von Kolchis weg gefolgt
(obwohl sie ihn lieben wird), sondern weil
sie in ihrer Heimat ein Verbrechen hat
aufdecken müssen. Die sechs Stimmen, die zu
Worte kommen, sind: MEDEA, «Kolche-
rin, Tochter des Königs Aietes und der
Idya, Schwester der Chalkiope und des Ab-
syrtos» (der ermordet wurde); JASON,
«Argonaut, Schiffsführer der <Argo>»;
AGAMEDA, «Kolcherin, vormals Medeas
Schülerin» (die in Korinth zu deren ärgsten
Feindin wird); AKAMAS, «Korinther,
erster Astronom des Königs Kreon» (und als
solcher Ideologe der Macht); LEUKON,
«Korinther, zweiter Astronom des Königs
Kreon» (und als solcher ohnmächtig sich
verweigernder Intellektueller); GLAUKE,
«Korintherin, Tochter des Königs Kreon
und der Merope»(die zweite Tochter nach
der ermordeten ersten Iphinoe). Alle anderen

Figuren der Geschichte haben keine
Stimme, kommen zur Sprache nur in den
Stimmen der sechs; insbesondere keine

eigene Stimme haben die Machthaber Kreon

undAietes, die je auf ihre Weise die Rede
über die Verbrechen zum Schweigen zu
bringen versuchen.

Christa Wolf hat den gewaltigen Stoff
einer mehrdeutigen Überlieferung in eine
gewaltige und immer eindeutiger werdende
Form verdichtet, die sie «Roman» nennt.

Ich bin froh, dass mir Christa Wolfs
Roman «Medea» nicht für eine ordentliche
«Besprechung» angeboten wurde; das
Buch ist mir zu wichtig!

Nach «Auf dem Weg nach Tabou» nun
also der «Roman». Christa Wolf schweigt -
nach all dem- nicht als Autorin, als Dichterin.

Sie antwortet «all dem» auf einer anderen

Ebene als noch im Buch «Auf dem Weg
nach Tabou».

Es hat mich schon lange kein Buch mehr
so aufgewühlt wie Wolfs «Medea». Christa
Wolf schreibt gegen das - auf ihre Weise
dichterisch - an, wovor genau ich auch als
Schreibender stehe. Was mich aufwühlt, ist
dieses Genau-Gleiche, wobei meine
persönlichen Erfahrungen mit denen Christa
Wolfs wohl in nichts «übereinstimmen».

Wer aus diesem Buch etwas vom Fall
Wolf oder vom Fall Wolf-Rezeption oder
auch vom historischen Fall Anschluss DDR
und Folgen herauslesen will, verpasst das
Wesen dieses Textes.

Natürlich stelle ich mir vor, dass die
Grundzüge der Figur Medea, derjenigen,
die sie geschaffen hat, nicht so fremd sind,
dass sie sie hätte erfinden müssen. Aber
Medea ist - nach diesem Buch auf eine
vollkommen neue, einmalige Art - Medea
und ist nicht auf Christa Wolf hin
aufzuschlüsseln, genausowenig wie die zwei
Haupt-Orte und alle Orte und alle anderen
Figuren auf irgendeine «Gegebenheit» hin
aufzuschlüsseln sind, auf die die Wolf jetzt
halt reagierte (was man ihr in den
Besprechungen als zum Teil «verständlich» und
auch mit Herablassung «durchlässt»!).
Irgend etwas Aufzuschlüsselndes ist Wolfs
Buch nicht,dieses Buch am allerwenigsten;

312



aber es ist ihr gegenwärtigstes, obwohl und
weil es sich dem Mythischen stellt. In der
Einleitung steht am Schluss: «Neben uns,
so hoffen wir, die Gestalt mit dem magischen

Namen, in der die Zeiten sich treffen,
schmerzhafter Vorgang. In der unsere Zeit
uns trifft. Die wilde Frau. Jetzt hören wir
Stimmen.» - Ich merke, es gäbe eine Lust,
zu interpretieren, Satz für Satz, genau an der
Figur, den Figuren, den Orten, dem Duktus
des sich Ereignenden, den «Stimmen».
Aber ich will nicht besprechen, interpretieren,

deuten, beurteilen, ich will die Gedanken

denken, meine, die dieses Buch der
Autorin Christa Wolf aufgewühlt hat.

Irgendwann während (etwa im letzten
Drittel) der Lektüre, nach einigem auch
irritiertem Suchen nach vordergründiger
«Aktualität», wurde mir schlagartig deutlich,

dass mich Wolf mit dieser ihrer «Medea»

in den Mythos versetzt, den Mythos als
die einmalige und offenbar trotz der
Geschichte immer noch unaufhebbare Form
von Zeit, versetzt, nicht zurückversetzt, und
zwar in eine Gegenwärtigkeit des Mythos,
der von Wolf so erzählt wird - ich habe seit
Jahren kein «spannenderes» Buch gelesen

-, dass während (und weil) sie ihn heute
erzählt, die Götter sterben, gestorben sind.
Die letzten Worte von Medeas «Stimme»
und von Christa Wolfs Buch: «Wohin mit
mir. Ist eine Welt zu denken, eine Zeit, in die
ich passen würde. Niemand da, den ich
fragen könnte. Das ist die Antwort.» Das
sind Sätze, die Medea betreffen,
wahrscheinlich Christa Wolf, aber das ist im
Buch nirgends von Bedeutung, mich, «uns»
(dieses eigentümliche «wir» schon in der
Einleitung, das weder anbiedernd noch plu-
ralis maiestatis ist!), die Zeit, in der «wir»
stehen, ob «wir» es wissen wollen oder
nicht. Das hat die Wolf zw sagen.

In dem Korinth, in das Medea, dem Jason
unbedingt folgend, gekommen ist, in dem
Korinth, in dem sich die Ereignisse zuspitzen,

unausweichlich auf die endgültige
Katastrophe hin, sind die Götter nicht mehr,

nie mehr wohl. Dass Medea nie wegschauen
kann, ist ihre Wildheit; sie, die Fremde,

die Kolchis letztlich wegen eines Verbrechens

dort (des Mordes an ihrem Bruder)
verlassen hat, wird sich nie integrieren lassen

in die Stadt und ihre Herrschaftssysteme,
sie wird in Korinth weder aufsteigen

noch verkommen wie viele ihrer Landsleute
aus Kolchis, sie kann zuletzt nur ausge-

stossen werden,-weil sie erkennen müsste,
dass die Macht auch hier auf einem Verbrechen

gründet. Die Verbrechen sind
vergleichbar. In Kolchis und in Korinth lässt
der König ein eigenes Kind ermorden, weil
es seine (usurpierte) Herrschaft gefährden
könnte. Medea tötet - im Widerspruch zu
griechischen mythischen Überlieferungen
zwischen den «Argonauten» und Euripides
- ihre Kinder in Christa Wolfs Erzählung
der Mythen nicht; der Mord am Sohn, an
der Tochter, hat rein männliche Tradition,
war von keiner Mutter gebilligt worden,
weder von der Königin in Kolchis, noch
von derjenigen in Korinth. Aber Idya in
Kolchis und Merope in Korinth waren auf
unterschiedliche Weise zum Schweigen
gebracht worden, während Medea das Verbrechen

der Macht ausspricht. Weil sie es
ausspricht, zweimal - zuerst in Kolchis und
dann in Korinth - muss sie verschwinden;
dann kann man von ihr als einer «Rasenden»

alles Mögliche erzählen, - auch - sie
habe ihre Kinder getötet!

Man könnte im Korinth, in dem die
Tragödie sich zuspitzt, den Kapitalismus in
seiner jetzigen, in seiner vorläufig letzten
Form lesen. Man könnte die Verdichtungen
des Erzählten analytisch auseinanderdenken

und würde feststellen, dass kaum ein
wesentliches Moment fehlt von dem, was
man heute registrieren müsste in den
Entwicklungen eines totalitär gewordenen
«freien Marktes» und seinen manipulierten
Lügen, aus dem sich langsam aber sicher
mit absoluter Notwendigkeit die nackte
Gewalt wieder hinauszuentwickeln scheint.
Ich sage nicht, dass eine solche Lektüre
nicht möglich ist, sie erfasst allerdings
Dimensionen von Wolfs Text nicht.

313



Medea, in ihrer Heimat Kolchis noch
Priesterin, die dem Göttlichen noch so
verbunden sein kann, dass sie um die Heilkräfte

weiss, die im Menschen und in der Welt,
in der «wir» irgendwie richtig sein könnten,
lägen, - Medea, mit der Jason gerade darin
wesensverwandt zu sein scheint und es
anfänglich auch noch ist -, Medea, die solch
heilendes Wissen auch immer und ohne zu
zögern, gross lachend, wie mehrmals
erwähnt wird, anwendet, es noch der tief
verstörten, zuinnerst zerstörten Glauke gegenüber

fast mit Erfolg anzuwenden versucht

-, diese Medea wird, schon in Kolchis, aber
dann systematisch in Korinth zur «Zauberin»

zur bösen - wie ihre Verwandte Kirke
(und auch diese zu Unrecht) - umgedeutet.
Dieser Prozess der Umdeutung, begonnen
schon in mythischer Zeit, den Christa Wolf
nicht-wie fast die ganze Überlieferung der
Geschichte - mitmacht, sondern ihn
darstellt, ist ein Prozess der Macht, die auf
einem Verbrechen gründet. Das scheint mir
die Dimension zu sein, die in Wolfs Roman
nicht überlesen werden sollte.

Denn dieser Prozess führt erstens Medea
immer unbedingter zur Einsicht, nein, zum
Wissen, dass alle Götter gestorben sind.
Darin scheint sie nicht nur mit dem absoluten

Macht-Zyniker Akamas übereinzustimmen,

darin ist sie sogar wesentlich härter als
der. Denn während Akamas, der oberste
Propaganda-Ideologe des puren Erhalts der
Macht, immer noch glaubt, sein zynisches
Wissen in den Massen umsetzen zu können,
fehlerfrei und mit absolutem Erfolg, dem
Erfolg, die Gegnerin wenn auch nicht
physisch vernichten zu wollen, so doch ins
Nirgends stossen, vertreiben zu können,
denunziert Medea bis zum letzten Wort
ihrer «Stimme» das verschwiegene Verbrechen,

auf dem die Macht Kreons und seines
Propagandisten gründet.

Darüber wird von Wolf nicht theo-
retisiert, sondern erzählt in menschlichen
Schicksalen, in Liebe, Rausch, Krankheit,
Tod, in den Stimmungen der Tage und
Nächte, in Medeas Hütte am Rand des Palastes,

in die sie zunächst einmal vertrieben
wurde, auf den Strassen und Plätzen und

den auf ihnen für die Massen inszenierten
Festen, an diesem mythischen Ort Korinth,
an dem sich - wieder einmal - ein Letztes
der Menschen-Geschichte abspielt. Dabei
konstruiert Wolf aus Medea keine Heilige
ohne Schuld. Während sie sich tollkühn
einer letzten Auseinandersetzung mit der
Macht nicht entzieht, sich an das von Akamas

und seinem kolchischen Gehilfen Pres-
bon inszenierte Fest der Gottheit Korinths
begibt, um auch hier zu demonstrieren, dass
sich dieser Staat ohne irgendein Recht mit
Göttern zu legitimieren versucht, kann sie
die in ihrem Unglück und in ihrer totalen
Manipuliertheit rasende Masse nur gerade
zunächst von einer Massenschlachterei
abhalten indem sie «bewirkt», dass die Masse
sich mit einem Sündenbock zufrieden gibt.
Sie kann damit genau nicht verhindern,
dass die Forderung nach Menschenopfern
sich wieder etabliert, ja sie trägt, ohne es zu
wollen, noch dazu bei; sie kann es noch viel
weniger verhindern, dass sie es ist, die der
endgültige Sündenbock sein wird für die
Systeme der Macht.

Anders gesagt, während die Gottlosigkeit
oder, was genau dasselbe ist, die

Unmenschlichkeit des korinthischen Systems,
in der Medea alles ausser sich selbst
verliert, sich absolut halten zu können scheinen

auch gegenüber der Pest, die man zwar
nicht besiegen, aber wie all die begangenen
Verbrechen und Gewalttaten verschweigen
kann, behält Medeas Stimme in Christa
Wolfs Dichtung das letzte Wort. Und was
für ein Wort! Wenn sie in ihrer Verbannung
noch das Letzte erfährt, den Tod ihrer Kinder,

sagt sie: «Wollen die Götter mich
lehren, wieder an sie zu glauben. Da lach ich
nur. Jetzt bin ich ihnen über. Wo sie mich
auch abtasten mit ihren grausamen Organen,

sie finden keine Spur von Hoffnung,
keine Spur von Furcht an mir. Nichts nichts.
Die Liebe ist zerschlagen, auch der
Schmerz hört auf. Ich bin frei. Wunschlos
horch ich auf die Leere, die mich ganz
erfüllt. Und die Korinther sollen immer
noch nicht fertig sein mit mir. Was reden sie.
Ich, Medea, hätte meine Kinder
umgebracht. Ich, Medea, hätte mich an dem
ungetreuen Jason rächen wollen. Wer soll das

314



glauben, frage ich. Arinna sagte: Alle. Auch
Jason? Der hat nichts mehr zu sagen. Aber
die Kolcher? Die sind alle tot, bis auf die
Frauen in den Bergen, und die sind verwildert.»

Nachdem sie das verstanden hat, sagt
Medea- als Zweitletztes: «Sie sorgen dafür,
dass auch die Späteren mich Kindsmörderin

nennen sollen. Aber was ist denen das

gegen die Greuel, auf welche sie zurückblicken

werden. Denn wir sind unbelehrbar.»

Wieder das «wir», diesmal in der von
Christa Wolf geschaffenen «Stimme»
Medeas.

Christa Wolf setzt vor die letzte Medea-
Stimme ein Zitat von Adriana Cavarero:
«Die Männer, die von dem Geheimnis
ausgeschlossen sind, Leben hervorzubringen,
finden im Tod einen Ort, der, da er das
Leben nimmt, als mächtiger angesehen
wird als dieses selbst.» Vor der letzten
Jason-Stimme zitiert sie aus der Medea des

Euripides: «Jason: Gab es andre Geburt,
ganz ohne die Frau, wie glücklich wäre das
Leben!» Zwischen dem Euripides-Zitat
und dem letzten von Adriana Cavarero setzt
sie vor die über seine intellektuelle
Ohnmacht verzweifelnde Leukon-Stimme den
Satz von Dietmar Kamper: «In gewisser
Hinsicht gleicht der Planet der Argo: ziellos,

mit nebensächlichem Auftrag, ausgesetzt

den endlichen Abenteuern der Zeit.»
Die Zitate vor jedem der elf Stimmen-

Kapitel sind für die innere Form des Buches
von grösster Bedeutung. Die sechs Stimmen
selbst erheben sich im immer reissenderen
Strom derEreignisse in einer äusserst präzisen

Dramaturgie, in der sich die Stimmen
einerseits gegenseitig und darin anderseit
die ganze Welt, wie sie sich in Korinth
verdichtet, spiegeln: viermal die Stimme
Medeas, unter anderem am Anfang und am
Ende, zweimal die Stimme Jasons, zweimal
die Stimme Leukons (des Intellektuellen in
seiner letztendlichen Ohnmacht gegen die
Macht), je einmal die Stimme Agamedas
(der zu Medeas Feindin gewordenen
ehemaligen Schülerin), die Stimme Akamas
(des Zynikers der Macht), die Stimme
Glaukes (des gleichsam letzten, unheilbar

verstörten Opfers der Systeme). Das alles
ist der genaue Bau des Mythos in dem
Stadium, in dem ihn Christa Wolf uns heute
erzählt, - des Mythos, wie er, vom Heute
her gesehen und erzählt, sich unerbittlich
darstellt als eine Welt ohne die Götter.

In dem allein schon wäre der Autorin
ihre «Medea» rein ästhetisch geglückt, und
niemand könnte wohl ernsthaft noch aufdie
Idee verfallen, ihr erneut den stupiden
Vorwurf der «Gesinnungsästhetik» zu machen.
Aber Christa Wolf geht in ihrem letzten
Buch noch einen Schritt weiter und
nirgends zurück (weder zu «Kassandra» noch
zu «Kein Ort. Nirgends», wie man ihr selbst
in relativ wohlgesinnten Rezensionen
vorwirft): Sie bricht selbst die geschlossen
tragische Form der Erzählung auf, zum
Beispiel und vordringlich in den zwischen und
vor die einzelnen Stimmen gesetzten Zitaten

von Seneca, Platon, Euripides, Cato
(«Sobald die Weiber uns gleichgestellt
sind, sind sie uns überlegen»!), Ingeborg
Bachmann (aus dem Franza-Fragment),
René Girard (aus: «Das Heilige und die
Gewalt») und den schon erwähnten Dietmar

Kamper und Adriana Cavarero.
Die Spannweite der in die Kompaktheit

des rein Erzählten eingeblendeten
Reflexionspartikel ist weit, lässt die Leserin oder
den Leser aber immer neu um die Pole Frau,
Gewalt, Geschichte, Umdeutung kreisen.
Christa Wolf setzt (wie ich in meiner
eigenen Lektüre erfahren konnte) mit diesen

Partikeln Widerstände, Widerstände
gegen die reissende Zeit des Erzählens und
des Erzählten, aber auch, wie mir scheint,
Widerstände gegen eine zu enge Lektüre
des gewaltigen Textes. Sicher jedenfalls ist:
Es geht der Autorin nicht um mit mythischen

Versatzstücken allegorisierte
Zeitgeschichte, genausowenig wie um die
persönlichen Verletzungen, die sie sich in
den letzten Jahren der «gewendeten
deutschen» Zeit hat zufügen lassen müssen!
Genaue, widerständige, meinetwegen
störrische Zeitgenossenschaft in diesem
deutschen Heute der Christa Wolf sind
selbstredend der Ort, von dem aus sie schreibt (in
all ihrenWerken ohne Ausnahme, mag sein,
mehr oder weniger geglückt, je immer

315



schon geschrieben hat); und dass dieser Ort
bei ihr nie ein Elfenbeinturm war, dürften ja
eigentlich gerade die Kritiker, die ihr
«Gesinnungsästhetik» vorgeworfen, mindestens

nicht übersehen haben.
Aber in «Medea - Stimmen» ist alles

noch ein wenig komplexer geworden. Die
nicht irgendwohin einfach aufschlüsselbaren

Figuren, Orte und Ereignisse sind,
indem sie strikte in den «mythischen» Fesseln

ihrer eigenen Geschichte belassen werden,

in sich selbst aufgebrochen, sich selbst
in der Logik ihrer Geschichte ans Höchste,
Niedrigste, Lebendigste und Entsetzlichste
treibend, sind, wie Dürrenmatt das einmal
in eine Formel zwang, an ihr schlimmstmögliches

Ende gebracht. Dieses Ende aber
mündet in und ist dieses «wir», auf dem
sowohl die Stimme der mythischen Medea
als auch die Stimme ihrer Autorin immer
wieder - von der Einleitung bis zu den
letzten Sätzen des Buches - beharren.

Von daher erscheinen mir alle kurz-
schliessenden Allegoresen auf kurzatmige
Aktualität hin vor diesem Text schlicht
lächerlich. Niemand möchte ja wohl ganz so
plump sein, Kolchis und Korinth mit DDR
und BRD «gleichzusetzen»; aber etwas
davon, lässt man durchblicken, sei halt doch
gemeint bei dieser Wolf, die sich nie tüchtig
und nie rechtzeitig genug von diesem anderen

deutschen Staat distanziert habe, ihm
wohl immer noch nachtraure, wie man
insinuiert. Ganz abgesehen davon, dass ich
mich in der äusserst plastisch, farbig, sinnlich

anschaulich erzählten Geographie in
diesem Buch, nie, kein einziges Mal, an
irgendein Deutschland erinnert fühlte, sich
eigentlich auch keiner und keine fühlen
könnte. Weil da ganz andere Landschaft vor
den Augen entsteht, wäre doch wohl zu
vermuten, dass Christa Wolf ganz anderem
«nachtrauert».

Ich würde es einmal metaphorisch sagen:
Kolchis liegt viel weiter in einem Osten, als
eine DDR (selbst in ihren besten Zeiten) je
hätte liegen können. Anders gesagt, Kolchis

ist das Land, aus dem Medea kommt, in
dem Götter insofern gerade noch angenom¬

men werden konnten, als Menschen, Frauen

vor allem, noch von den heilenden Kräften

in der Natur, in der Welt wissen, auf sie

zurückgreifen, sie einsetzen konnten; Kolchis

gerade noch das Land, in dem eine
Medea Priesterin sein konnte, das sie lieben
konnte, bis sie entdecken müsste, dass auch
hier alles anfängt, sich auf einem verdeckten

Verbrechen abzuspielen -, bis sie dieses
Land floh, bis sie nach Korinth kam mit
Jason und anderen Kolchern und Kolche-
rinnen, die mit ihr flohen, um in Korinth
wieder dasselbe entdecken zu müssen.

Ich würde sagen, obwohl ich mir bewusst
bin, mich mit einer solchen Vermutung der
üblichen Häme des herrschenden Literaturbetriebs

auszusetzen, dass die dichterische
Geographie dieses Buches viel näher einer
zum Beispiel Hölderlinschen ist. Hölderlin
wusste zu seiner Zeit)a auch am dichterisch
genausten, wie er von und mit «den
Deutschen» in seiner Zeit zu reden hatte. Ich
würde meinen, es gehe, zu ihrer Zeit, Christa

Wolf (die ja mehrmals in ihrem Oeuvre
und bedeutend verschwiegen auch in dem
am meisten inkriminierten ihrer Texte
«Was bleibt» auf Hölderlin weist) immer
noch um dasselbe, das Hölderlin das
Rettende genannt hat, mit dem geschichtlichen
Unterschied allerdings, dass es wie die
«Götter» verschwundener ist als je.

Zur fast gleichen Zeit wie Christa Wolfs
«Medea - Stimmen» ist auf dem Markt das
Buch «Das Zeitalter der Extreme» von Eric
Hobsbawm in deutscher Übersetzung
erschienen. Der grosse englische, immer
noch marxistische Historiker und, in
diesem seinem letzten Buch, scharfsinnigste
Diagnostiker der Weltgeschichte unseres
kurzen 20. Jahrhunderts, beendet sein
monumentales Werk mit Sätzen, die es nicht
nötig haben, postmodern vom «Ende der
Geschichte» zu raunen, sondern stellt sich
nüchtern menschlich, den zwei Aussichten,
die wir noch haben. Diese Sätze lesen sich
(wenn man wie ich die grosse Dichtung und
die grosse Geschichtsschreibung fast
nebeneinander las) wie ein Kommentar zu
dem von Christa Wolf Gedichteten. Sie

316



scheint sich ja auch am meisten davor zu
fürchten, dass «wir» weder willens noch
fähig sein könnten, aus Geschehenem
etwas zu lernen. Hobsbawm schreibt am
Schluss seines Buches: «Wir wissen nicht,
wohin wir gehen. Wir wissen nur, dass uns
die Geschichte an diesen Punkt gebracht
hat, und wir wissen auch weshalb... Doch
eines steht völlig ausser Frage. Wenn die

Menschheit eine erkennbare Zukunft haben
soll, dann kann sie nicht darin bestehen,
dass wir die Vergangenheit oder Gegenwart
lediglich fortschreiben. Wenn wir versuchen,

das dritte Jahrtausend auf dieser
Grundlage aufzubauen, werden wir scheitern.

Und der Preis für dieses Scheitern, die
Alternative zu einer umgewandelten
Gesellschaft, ist Finsternis.»

Carl Ordnung

Befreiung und «Sowjetisierung»
Erfahrungen aus der DDR

Carl Ordnung ist den Leserinnen und Lesern der Neuen Wege kein Unbekannter: Zu
DDR-Zeiten wissenschaftlicher Mitarbeiter im Hauptvorstand der damaligen CDU, ist er
nach der « Wende» aus dieser Partei ausgetreten, da er deren opportunistischen Anschluss
an die West-CDU nicht mitverantworten konnte und wollte. Der Autor denkt imfolgenden
nach über die Gründe seiner Option für den Sozialismus in der DDR, aber auch über die
Ursachen des Scheiterns dieses ersten sozialistischen Experiments der deutschen
Geschichte Anlass dazu gibt ihm einerseits die Diskussion um die Bewertung des 8. Mai 1945,
nicht zuletzt die schockierende Tatsache, dass heute eine nicht geringe Zahl von Intellektuellen

aus dem rechten Lager von Niederlage statt von Befreiung spricht. Anderseits
nimmt Ordnung Bezug aufÄusserungen von Jürgen Habermas, dass es ein Glück gewesen
sei, in der BRD zu leben. Was ja wohl heisst, dass Habermas es für ein Unglück gehalten
hätte, in der DDR leben zu müssen. «Wie war das mit mir?» fragt Ordnung in der — hier
weggelassenen - Einleitung und gibt zur Antwort: «Ich habe in der DDR nichtpausenlos
gejubelt. Ich habe auch Schmerzliches und Enttäuschendes erlebt. Aber ich erinnere mich
auch an Situationen und Erfahrungen, in denen ich es als ein Glück empfand, hier leben zu
können. Ich will das in sechs Punkten, die alle mit der Befreiung zu tun haben, zu
beschreiben versuchen.» Der vorliegende Text gibt ein Referat wieder, das der Autor an
einer Tagung des Martin-Niemöller-Kreises in Berlin-Dahlem gehalten hat. Red.

1. Ein Staat, der sich den Folgen
des Hitlerkriegs stellte

Ich habe die DDR als Staat erlebt, der
sich den Folgen des Hitlerkriegs stellte
und als Konsequenz daraus eine
antifaschistisch-demokratische Gesellschaftsordnung

errichten wollte. Die Sowjetische
Besatzungsmacht ging mit Faschisten hart

ins Gericht und setzte ihre Massnahmen
ohne Rücksicht auf demokratische Prinzipien

durch. Mich verwunderten weder diese

Repression noch die Reparationsforderungen.

Nach allem, was Deutsche in der
Sowjetunion getan hatten, meinte ich, kein
moralisches Recht zur Kritik zu haben.
Man sollte nicht vergessen, dass der faschistische

Krieg gegen Osteuropa eine andere

317


	Mythos nach dem Tod aller Götter : Gedanken zu Christa Wolfs Roman "Medea-Stimmen"

