Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege
Band: 90 (1996)

Heft: 11

Buchbesprechung: Mythos nach dem Tod aller Goétter : Gedanken zu Christa Wolfs
Roman "Medea-Stimmen"

Autor: Zufle, Manfred

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Manfred Ziifle

Mythos nach dem Tod aller Gotter

Gedanken zu Christa Wolfs Roman «Medea — Stimmen»

Manfred Ziifle schreibt nicht nur Romane, Gedichte, Essays und Rezensionen, er fiihrt
daneben auch ein Arbeitsbuch, in dem er den gesellschaftlichen Kon-Text seiner schrift-
stellerischen Tdtigkeit reflektiert. Dem Redaktor der Neuen Wege ist es vergonnt, diese
«Kontexte» von Zeit zu Zeit zu lesen oder vorgelesen zu bekommen. Im vergangenen
Friihjahr wurde er dabei auf Manfred Ziifles Auseinandersetzung mit Christa Wolfs
«Medea» aufmerksam. Unserem Freund geht es dabei weniger um die Kritik an der
rechthaberischen Hdame, mit der die bedeutendste Schriftstellerin des zweiten deutschen
Staates bedacht wird, in der durchsichtigen Absicht, alles zur ideologischen Altlast zu
erkldren, was ihn historisch legitimieren kdnnte, nicht zuletzt eine Literatur, die es wert ist,
auch diese «Wende» zu iiberdauern. Manfred Ziifle zeigt vielmehr, dass Wolfs «Medea»
nur gerecht wird, wer in diesem Roman die Bedeutung des Mythischen in einer «apokalyp-

tischen» Situation wiedererkennt.

Als Christa Wolf 1990 die schon 1979
entstandene Erzdhlung «Was bleibt» iiber
die Stasi-Wirklichkeit in der DDR verof-
fentlichte, hatte die westliche Kritik endlich
den richtigen Anlass, iiber die lange Jahre
hochgepriesene DDR-Autorin herzufallen.
In der Zwischenzeit ist der ganze unappetit-
liche Medienstreit um eine der bedeutend-
sten Autorinnen deutscher Sprache in die-
sem Jahrhundert in einem eigenen Sammel-
band dokumentiert. Stephan Hermlin (an
den sich die westliche Hatz nie so recht
heranwagte) schrieb 1992 in einem Text mit
dem Titel «Zur Lage»: «Der Hetze gegen
die bekannten Autoren der DDR liegt der
Wunsch zugrunde, diesen vergangenen
Staat insgesamt als ein Nichts im Abgrund
der Zeit verschwinden zu lassen... Dass
eine Clique und Claque von Kritikern selbst
zu den Bewunderern mancher DDR-
Schriftsteller gehort hatte, versuchte sie
durch opportune Hassausbriiche in Verges-
senheit geraten zu lassen. Dazu gehorte die
Erfindung des Begriffes Gesinnungsisthe-
tik und das Argument, die inkriminierten
Schriftsteller hitten gerade durch Interes-
santheit und Perfektion die Existenz des
verhassten Staates verldngert oder auch
ihm eine kiinstlerische Aura verliehen an-
statt ihn zu stiirzen.»

Red.

1994 erschien von Christa Wolf «Auf
dem Weg nach Tabou. Texte 1990—1994».
Der Band gibt einen erregenden Einblick in
die vier Jahre, wihrend denen sich Christa
Wolf mit den ihr zugefiigten Verletzungen
auseinandersetzt und — viel mehr als das —
sich der Frage stellt, wie der geschichtliche
Ort beschaffen sein muss, dass man — nach
dem Anschluss jenes deutschen Staates,
dessen engagierte und kritische Biirgerin
sie als Autorin, Intellektuelle und mora-
lische Person war — mit einer zur Repra-
sentantin eben jenes Staates gemachten
Frau so umgehen kann. Christa Wolf
schreibt sich in « Auf dem Weg nach Tabou»
in einem schmerzlichen Prozess frei, macht
sich —in Essay, Reflexion und Journal - die
«Schnittstelle» offen zwischen ihr selbst
und dem, «was wir uns geschichtlich an-
tun», um Peter Briickner zu zitieren. Im
Verlauf dieses Weges nach Tabou taucht der
Gedanke auf, mit einem neuen literarischen
Erzdhlwerk, nach der Endgiiltigkeit der
«Wende» der deutschen Geschichte, sich
ebenso endgiiltig dezidiert als Autorin nicht
zum Schweigen bringen zu lassen. «Medea
— Stimmen» ist dieser Text.

Es wire interessant und lohnend, sich
Gedanken zu machen iiber die Bedeutung
des Medea-Stoffs in der Literatur der DDR

311



(und mit Christa Wolfs neuem Buch in der
Literatur der vergangenen DDR). So hat
Stephan Hermlin schon 1974 eine Erzih-
lung geschrieben mit dem Titel «Die Argo-
nauten», wo er kommentarlos und gleich-
sam ohne Angabe von Griinden den Sagen-
stoff rund um Jason und Medea wieder neu
erzihlt. Hermlins Erzéhlung endet mit den
eigenartigen und der mythischen Uberlie-
ferung gegeniiber bedeutsam offenen Sét-
zen: «Um Jasons Ende weiss man nichts
Genaues. Manche sagen, er habe sich nach
dem Tod seiner Kinder und der Flucht der
Medea in sein Schwert gestiirzt. Andere
behaupten, er sei keiner Tat mehr fahig
gewesen, sondern habe in einer Art Erstar-
rung seinem Tod entgegengelebt.»

Christa Wolf folgt in ihrer «Medea» in
bezug auf Jason der zweiten Sicht und 6ff-
net die Uberlieferung des Stoffs (die sie
umfassend kennt) noch weit mehr. In sechs
«Stimmen», in sechs sich selbst ausspre-
chenden und darstellenden Perspektiven,
zerbricht die scheinbare Eindeutigkeit der
mythischen Tradition. Scheinbar Zentrales
der Uberlieferung wird durch Wolfs Erzéh-
lung unmdéglich: Medea totet ihre Kinder
nicht,und Medea ist Jason nichtin einer Art
Liebeswahnsinn von Kolchis weg gefolgt
(obwohl sie 1hn lieben wird), sondern weil
sie in ihrer Heimat ein Verbrechen hat auf-
decken miissen. Die sechs Stimmen, die zu
Worte kommen, sind: MEDEA, «Kolche-
rin, Tochter des Konigs Aietes und der

Idya, Schwester der Chalkiope und des Ab-

syrtos» (der ermordet wurde); JASON,
«Argonaut, Schiffsfilhrer der <Argo»»;
AGAMEDA, «Kolcherin, vormals Medeas
Schiilerin» (die in Korinth zu deren &rgsten
Feindin wird); AKAMAS, «Korinther, er-
ster Astronom des Konigs Kreon» (und als
solcher Ideologe der Macht); LEUKON,
«Korinther, zweiter Astronom des Konigs
Kreon»(und als solcher ohnméchtig sich
verweigernder Intellektueller); GLAUKE,
«Korintherin, Tochter des Koénigs Kreon
und der Meropex»(die zweite Tochter nach
der ermordeten ersten Iphinoe). Alle ande-
ren Figuren der Geschichte haben keine
Stimme, kommen zur Sprache nur in den
Stimmen der sechs; insbesondere keine

312

eigene Stimme haben die Machthaber Kre-
onund Aietes,die je auf ihre Weise die Rede
iber die Verbrechen zum Schweigen zu
bringen versuchen.

Christa Wolf hat den gewaltigen Stoff
einer mehrdeutigen Uberlieferung in eine
gewaltige und immer eindeutiger werdende
Form verdichtet, die sie <Roman» nennt.

*

Ich bin froh, dass mir Christa Wolfs Ro-
man «Medea» nicht fiir eine ordentliche
«Besprechung» angeboten wurde; das
Buch ist mir zu wichtig!

Nach «Auf dem Weg nach Tabou» nun
also der «<Roman». Christa Wolf schweigt —
nach all dem — nicht als Autorin, als Dichte-
rin. Sie antwortet «all dem» auf einer ande-
ren Ebene als noch im Buch «Auf dem Weg
nach Tabou».

Es hat mich schon lange kein Buch mehr
so aufgewiihlt wie Wolfs «Medea». Christa
Wolf schreibt gegen das — auf ihre Weise
dichterisch — an, wovor genau ich auch als
Schreibender stehe. Was mich aufwiihlt, ist
dieses Genau-Gleiche, wobei meine per-
sonlichen Erfahrungen mit denen Christa
Wolfs wohl in nichts «iibereinstimmen» .

*

Wer aus diesem Buch etwas vom Fall
Wolf oder vom Fall Wolf-Rezeption oder
auch vom historischen Fall Anschluss DDR
und Folgen herauslesen will, verpasst das
Wesen dieses Textes.

Natiirlich stelle ich mir vor, dass die
Grundziige der Figur Medea, derjenigen,
die sie geschaffen hat, nicht so fremd sind,
dass sie sie hitte erfinden miissen. Aber
Medea ist — nach diesem Buch auf eine
vollkommen neue, einmalige Art — Medea
und ist nicht auf Christa Wolf hin aufzu-
schliisseln, genausowenig wie die zwel
Haupt-Orte und alle Orte und alle anderen
Figuren auf irgendeine «Gegebenheit» hin
aufzuschliisseln sind, auf die die Wolf jetzt
halt reagierte (was man ihr in den Bespre-
chungen als zum Teil «verstdndlich» und
auch mit Herablassung «durchlésst»!). Ir-
gend etwas Aufzuschliisselndes ist Wolfs
Buch nicht,dieses Buch am allerwenigsten;



aber es ist ihr gegenwirtigstes, obwohl und
weil es sich dem Mythischen stellt. In der
Einleitung steht am Schluss: «Neben uns,
so hoffen wir, die Gestalt mit dem magi-
schen Namen, in der die Zeiten sich treffen,
schmerzhafter Vorgang. In der unsere Zeit
uns trifft. Die wilde Frau. Jetzt héren wir
Stimmen.» — Ich merke, es gébe eine Lust,
zu interpretieren, Satz fiir Satz, genau an der
Figur, den Figuren, den Orten, dem Duktus
des sich Ereignenden, den «Stimmen».
Aber ich will nicht besprechen, interpretie-
ren, deuten, beurteilen, ich will die Gedan-
ken denken, meine, die dieses Buch der
Autorin Christa Wolf aufgewiihit hat.

*

Irgendwann wéhrend (etwa im letzten
Drittel) der Lektiire, nach einigem auch
irritiertem Suchen nach vordergriindiger
«Aktualitdt», wurde mir schlagartig deut-
lich, dass mich Wolf mit dieser ihrer «Me-
dea» in den Mythos versetzt,den Mythos als
die einmalige und offenbar trotz der Ge-
schichte immer noch unaufhebbare Form
von Zeit, versetzt, nicht zurlickversetzt, und
zwar in eine Gegenwdrtigkeit des Mythos,
der von Wolf so erzdhlit wird — ich habe seit
Jahren kein «spannenderes» Buch gelesen
—, dass wihrend (und weil) sie ihn heute
erzdhlt, die Gotter sterben, gestorben sind.
Die letzten Worte von Medeas «Stimme»
und von Christa Wolfs Buch: «Wohin mit
mir. Isteine Welt zu denken, eine Zeit, in die
ich passen wiirde. Niemand da, den ich
fragen konnte. Das ist die Antwort.» Das
sind Sitze, die Medea betreffen, wahr-
scheinlich Christa Wolf, aber das ist im
Buch nirgends von Bedeutung, mich, «uns»
(dieses eigentiimliche «wir» schon in der
Einleitung,das weder anbiedernd noch plu-
ralis maiestatis ist!), die Zeit, in der «wir»
stehen, ob «wir» es wissen wollen oder
nicht. Das hat die Wolf zu sagen.

*

Indem Korinth,in das Medea,dem Jason
unbedingt folgend, gekommen ist, in dem
Korinth, in dem sich die Ereignisse zuspit-
zen,unausweichlich auf die endgiiltige Ka-
tastrophe hin, sind die Gotter nicht mehr,

nie mehr wohl. Dass Medea nie wegschau-
en kann, ist ihre Wildheit; sie, die Fremde,
die Kolchis letztlich wegen eines Verbre-
chens dort (des Mordes an ithrem Bruder)
verlassen hat, wird sich nie integrieren las-
sen in die Stadt und ihre Herrschaftssyste-
me, sie wird in Korinth weder aufsteigen
noch verkommen wie viele ihrer Landsleu-
te aus Kolchis, sie kann zuletzt nur ausge-
stossen werden,—weil sie erkennen musste,
dass die Macht auch hier auf einem Verbre-
chen griindet. Die Verbrechen sind ver-
gleichbar. In Kolchis und in Korinth ldsst
der Konig ein eigenes Kind ermorden, weil
es seine (usurpierte) Herrschaft gefihrden
konnte. Medea totet — im Widerspruch zu
griechischen mythischen Uberlieferungen
zwischen den «Argonauten» und Euripides
— ihre Kinder in Christa Wolfs Erzdhlung
der Mythen nicht; der Mord am Sohn, an
der Tochter, hat rein mdnnliche Tradition,
war von keiner Mutter gebilligt worden,
weder von der Konigin in Kolchis, noch
von derjenigen in Korinth. Aber Idya in
Kolchis und Merope in Korinth waren auf
unterschiedliche Weise zum Schweigen ge-
bracht worden, wihrend Medea das Verbre-
chen der Macht ausspricht. Weil sie es aus-
spricht, zweimal — zuerst in Kolchis und
dann in Korinth — muss sie verschwinden;
dann kann man von ihr als einer «Rasen-
den» alles Mogliche erzidhlen, — auch — sie
habe ihre Kinder getotet!

*

Man konnte 1im Korinth, in dem die Tra-
godie sich zuspitzt, den Kapitalismus in
seiner jetzigen, in seiner vorldufig letzten
Form lesen. Man koénnte die Verdichtungen
des Erzdhlten analytisch auseinanderden-
ken und wiirde feststellen, dass kaum ein
wesentliches Moment fehlt von dem, was
man heute registrieren miisste in den Ent-
wicklungen eines totalitir gewordenen
«freien Marktes» und seinen manipulierten
Liigen, aus dem sich langsam aber sicher
mit absoluter Notwendigkeit die nackte
Gewalt wieder hinauszuentwickeln scheint.
Ich sage nicht, dass eine solche Lektiire
nicht moglich ist, sie erfasst allerdings
Dimensionen von Wolfs Text nicht.

5 K



*

Medea, in ithrer Heimat Kolchis noch
Priesterin, die dem Gottlichen noch so ver-
bunden sein kann, dass sie um die Heilkrdf-
te weiss, die im Menschen und in der Welt,
in der «wir» irgendwie richtig sein konnten,
lagen, — Medea, mit der Jason gerade darin
wesensverwandt zu sein scheint und es an-
fanglich auch noch ist —, Medea, die solch
heilendes Wissen auch immer und ohne zu
zogern, gross lachend, wie mehrmals er-
wihnt wird, anwendet, es noch der tief ver-
storten, zuinnerst zerstorten Glauke gegen-
tiber fast mit Erfolg anzuwenden versucht
—,diese Medea wird, schon in Kolchis, aber
dann systematisch in Korinth zur «Zaube-
rin», zur bosen — wie ihre Verwandte Kirke
(und auch diese zu Unrecht) — umgedeutet.
Dieser Prozess der Umdeutung, begonnen
schon in mythischer Zeit, den Christa Wolf
nicht —wie fast die ganze Uberlieferung der
Geschichte — mitmacht, sondern ithn dar-
stellt, ist ein Prozess der Macht, die auf
einem Verbrechen griindet. Das scheint mir
die Dimension zu sein, die in Wolfs Roman
nicht iiberlesen werden sollte.

Denn dieser Prozess fiihrt erstens Medea
immer unbedingter zur Einsicht, nein, zum
Wissen, dass alle Gotter gestorben sind.
Darin scheint sie nicht nur mit dem absolu-
ten Macht-Zyniker Akamas iibereinzustim-
men,darin ist sie sogar wesentlich hérter als
der. Denn wihrend Akamas, der oberste
Propaganda-Ideologe des puren Erhalts der
Macht, immer noch glaubt, sein zynisches
Wissen in den Massen umsetzen zu konnen,
fehlerfrei und mit absolutem Erfolg, dem
Erfolg, die Gegnerin wenn auch nicht phy-
sisch vernichten zu wollen, so doch ins
Nirgends stossen, vertreiben zu kOnnen,
denunziert Medea bis zum letzten Wort ih-
rer «Stimme» das verschwiegene Verbre-
chen, auf dem die Macht Kreons und seines
Propagandisten griindet.

Dariiber wird von Wolf nicht theo-
retisiert, sondern erzahlt in menschlichen
Schicksalen, in Liebe, Rausch, Krankheit,
Tod, in den Stimmungen der Tage und
Nichte, in Medeas Hiitte am Rand des Pala-
stes, in die sie zunichst einmal vertrieben
wurde, auf den Strassen und Pldtzen und

314

den auf ihnen fiir die Massen inszenierten
Festen, an diesem mythischen Ort Korinth,
an dem sich — wieder einmal — ein Letztes
der Menschen-Geschichte abspielt. Dabei
konstruiert Wolf aus Medea keine Heilige
ohne Schuld. Wihrend sie sich tollkiihn
einer letzten Auseinandersetzung mit der
Macht nicht entzieht, sich an das von Aka-
mas und seinem kolchischen Gehilfen Pres-
bon inszenierte Fest der Gottheit Korinths
begibt,um auch hier zu demonstrieren, dass
sich dieser Staat ohne irgendein Recht mit
Géottern zu legitimieren versucht, kann sie
die in ihrem Ungliick und in ihrer totalen
Manipuliertheit rasende Masse nur gerade
zundchst von einer Massenschlachterei ab-
halten, indem sie «<bewirkt»,dass die Masse
sich mit einem Siindenbock zufrieden gibt.
Sie kann damit genau nicht verhindern,
dass die Forderung nach Menschenopfern
sich wieder etabliert, ja sie trigt, ohne es zu
wollen, noch dazu bei; sie kann es noch viel
weniger verhindern, dass sie es ist, die der
endgiiltige Siindenbock sein wird fiir die
Systeme der Macht.

Anders gesagt, wihrend die Gottlosig-
keit oder, was genau dasselbe ist, die Un-
menschlichkeit des korinthischen Systems,
in der Medea alles ausser sich selbst ver-
liert, sich absolut halten zu konnen schei-
nen,auch gegeniiber der Pest, die man zwar
nicht besiegen, aber wie all die begangenen
Verbrechen und Gewalttaten verschweigen
kann, behilt Medeas Stimme in Christa
Wolfs Dichtung das letzte Wort. Und was
fiir ein Wort! Wenn sie in ihrer Verbannung
noch das Letzte erfiahrt, den Tod ihrer Kin-
der, sagt sie: «Wollen die Gotter mich leh-
ren, wieder an sie zu glauben. Da lach ich
nur. Jetzt bin ich ihnen iiber. Wo sie mich
auch abtasten mit ihren grausamen Orga-
nen, sie finden keine Spur von Hoffnung,
keine Spur von Furcht an mir. Nichts nichts.
Die Liebe ist zerschlagen, auch der
Schmerz hort auf. Ich bin frei. Wunschlos
horch ich auf die Leere, die mich ganz
erfiillt. Und die Korinther sollen immer
nochnicht fertig sein mit mir. Was reden sie.
Ich, Medea, hitte meine Kinder umge-
bracht. Ich, Medea, hitte mich an dem un-
getreuen Jason rdchen wollen. Wer soll das



glauben, frage ich. Arinna sagte: Alle. Auch
Jason? Der hat nichts mehr zu sagen. Aber
die Kolcher? Die sind alle tot, bis auf die
Frauen in den Bergen, und die sind verwil-
dert.» Nachdem sie das verstanden hat, sagt
Medea—als Zweitletztes: «Sie sorgen dafiir,
dass auch die Spéteren mich Kindsmorde-
rin nennen sollen. Aber was ist denen das
gegen die Greuel, auf welche sie zuriick-
blicken werden. Denn wir sind unbelehr-
bar.» Wieder das «wir», diesmal in der von
Christa Wolf geschaffenen «Stimme» Me-
deas.

*

Christa Wolf setzt vor die letzte Medea-
Stimme ein Zitat von Adriana Cavarero:
«Die Minner, die von dem Geheimnis aus-
geschlossen sind, Leben hervorzubringen,
finden im Tod einen Ort, der, da er das
Leben nimmt, als michtiger angesehen
wird als dieses selbst.» Vor der letzten Ja-
son-Stimme zitiert sie aus der Medea des
Euripides: «Jason: Gib es andre Geburt,
ganz ohne die Frau, wie gliicklich wire das
Leben!» Zwischen dem Euripides-Zitat
und dem letzten von Adriana Cavarero setzt
sie vor die iiber seine intellektuelle Ohn-
macht verzweifelnde Leukon-Stimme den
Satz von Dietmar Kamper: «In gewisser
Hinsicht gleicht der Planet der Argo: ziel-
los, mit nebensdchlichem Auftrag, ausge-
setzt den endlichen Abenteuern der Zeit.»

Die Zitate vor jedem der elf Stimmen-
Kapitel sind fiir die innere Form des Buches
von grosster Bedeutung. Die sechs Stimmen
selbst erheben sich im immer reissenderen
Strom der Ereignisse in einer dusserst prizi-
sen Dramaturgie, in der sich die Stimmen
einerseits gegenseitig und darin anderseit
die ganze Welt, wie sie sich in Korinth
verdichtet, spiegeln: viermal die Stimme
Medeas, unter anderem am Anfang und am
Ende,zweimal die Stimme Jasons, zweimal
die Stimme Leukons (des Intellektuellen in
seiner letztendlichen Ohnmacht gegen die
Macht), je einmal die Stimme Agamedas
(der zu Medeas Feindin gewordenen ehe-
maligen Schiilerin), die Stimme Akamas
(des Zynikers der Macht), die Stimme
Glaukes (des gleichsam letzten, unheilbar

verstorten Opfers der Systeme). Das alles
ist der genaue Bau des Mythos in dem Sta-
dium, in dem ihn Christa Wolf uns heute
erzahlt, — des Mythos, wie er, vom Heute
her gesehen und erzihlt, sich unerbittlich
darstellt als eine Welt ohne die Gotter.

In dem allein schon wire der Autorin
ihre «Medea» rein dsthetisch gegliickt, und
niemand konnte wohl ernsthaft noch auf die
Idee verfallen, ihr erneut den stupiden Vor-
wurf der «Gesinnungsisthetik» zu machen.
Aber Christa Wolf geht in ihrem letzten
Buch noch einen Schritt weiter und nir-
gends zuriick (weder zu «Kassandra» noch
zu «Kein Ort. Nirgends», wie man ihr selbst
in relativ wohlgesinnten Rezensionen vor-
wirft): Sie bricht selbst die geschlossen tra-
gische Form der Erzdhlung auf, zum Bei-
spiel und vordringlich in den zwischen und
vor die einzelnen Stimmen gesetzten Zita-
ten von Seneca, Platon, Euripides, Cato
(«Sobald die Weiber uns gleichgestellt
sind, sind sie uns iberlegen»!), Ingeborg
Bachmann (aus dem Franza-Fragment),
René Girard (aus: «Das Heilige und die
Gewalt») und den schon erwahnten Diet-
mar Kamper und Adriana Cavarero.

Die Spannweite der in die Kompaktheit
des rein Erzidhlten eingeblendeten Refle-
xionspartikel ist weit, 1dsst die Leserin oder
den Leser aber immer neu um die Pole Frau,
Gewalt, Geschichte, Umdeutung kreisen.
Christa Wolf setzt (wie ich in meiner ei-
genen Lektiire erfahren konnte) mit die-
sen Partikeln Widerstinde, Widerstinde
gegen die reissende Zeit des Erzéhlens und
des Erzihlten, aber auch, wie mir scheint,
Widerstinde gegen eine zu enge Lektiire
des gewaltigen Textes. Sicher jedenfalls ist:
Es geht der Autorin nicht um mit mythi-
schen Versatzstiicken allegorisierte Zeit-
geschichte, genausowenig wie um die
personlichen Verletzungen, die sie sich in
den letzten Jahren der «gewendeten deut-
schen» Zeit hat zufiigen lassen miissen!
Genaue, widerstdndige, meinetwegen stor-
rische Zeitgenossenschaft in diesem deut-
schen Heute der Christa Wolf sind selbst-
redend der Ort, von dem aus sie schreibt (in
all ihren Werken ohne Ausnahme, mag sein,
mehr oder weniger gegliickt, je immer

315



schon geschrieben hat); und dass dieser Ort
bei ihr nie ein Elfenbeinturm war, diirften ja
eigentlich gerade die Kritiker, die ihr «Ge-
sinnungsésthetik» vorgeworfen, minde-
stens nicht iibersehen haben.

Aber in «Medea — Stimmen» ist alles
noch ein wenig komplexer geworden. Die
nicht irgendwohin einfach aufschliissel-
baren Figuren, Orte und Ereignisse sind,
indem sie strikte in den «mythischen» Fes-
seln ihrer eigenen Geschichte belassen wer-
den, in sich selbst aufgebrochen, sich selbst
in der Logik ihrer Geschichte ans Hochste,
Niedrigste, Lebendigste und Entsetzlichste
treibend, sind, wie Diirrenmatt das einmal
in eine Formel zwang, an ihr schlimmst-
mogliches Ende gebracht. Dieses Ende aber
miindet in und ist dieses «wir», auf dem
sowohl die Stimme der mythischen Medea
als auch die Stimme ihrer Autorin immer
wieder — von der Einleitung bis zu den
letzten Sétzen des Buches — beharren.

*

Von daher erscheinen mir alle kurz-
schliessenden Allegoresen auf kurzatmige
Aktualitét hin vor diesem Text schlicht ld-
cherlich. Niemand mdchte ja wohl ganz so
plump sein, Kolchis und Korinth mit DDR
und BRD «gleichzusetzen»; aber etwas da-
von, ldsst man durchblicken, sei halt doch
gemeint bei dieser Wolf, die sich nie tiichtig
und nie rechtzeitig genug von diesem ande-
ren deutschen Staat distanziert habe, thm
wohl immer noch nachtraure, wie man in-
sinuiert. Ganz abgesehen davon, dass ich
mich in der dusserst plastisch, farbig, sinn-
lich anschaulich erzéhlten Geographie in
diesem Buch, nie, kein einziges Mal, an
irgendein Deutschland erinnert fiihlte, sich
eigentlich auch keiner und keine fiihlen
konnte. Weil da ganz andere Landschaft vor
den Augen entsteht, widre doch wohl zu
vermuten, dass Christa Wolf ganz anderem
«nachtrauert».

Ich wiirde es einmal metaphorisch sagen:
Kolchis liegt viel weiter in einem Osten, als
eine DDR (selbst in ihren besten Zeiten) je
hitte liegen konnen. Anders gesagt, Kol-
chisistdas Land,aus dem Medea kommt,in
dem Gotter insofern gerade noch angenom-

316

men werden konnten, als Menschen, Frau-
en vor allem, noch von den heilenden Krif-
ten in der Natur, in der Welt wissen, auf sie
zuriickgreifen, sie einsetzen konnten; Kol-
chis gerade noch das Land, in dem eine
Medea Priesterin sein konnte, das sie lieben
konnte, bis sie entdecken musste, dass auch
hier alles anféngt, sich auf einem verdeck-
ten Verbrechen abzuspielen —, bis sie dieses
Land floh, bis sie nach Korinth kam mit
Jason und anderen Kolchern und Kolche-
rinnen, die mit thr flohen, um in Korinth
wieder dasselbe entdecken zu miissen.

Ich wiirde sagen, obwohl ich mir bewusst
bin, mich mit einer solchen Vermutung der
iiblichen Hame des herrschenden Literatur-
betriebs auszusetzen, dass die dichterische
Geographie dieses Buches viel nidher einer
zum Beispiel Héolderlinschen ist. Holderlin
wusste zu seiner Zeit ja auch am dichterisch
genausten, wie er von und mit «den Deut-
schen» in seiner Zeit zu reden hatte. Ich
wiirde meinen, es gehe, zu ihrer Zeit, Chri-
sta Wolf (die ja mehrmals in ihrem Oeuvre
und bedeutend verschwiegen auch in dem
am meisten inkriminierten ihrer Texte
«Was bleibt» auf Holderlin weist) immer
noch um dasselbe, das Holderlin das Ret-
tende genannt hat, mit dem geschichtlichen
Unterschied allerdings, dass es wie die
«Gotter» verschwundener 1st als je.

*

Zur fast gleichen Zeit wie Christa Wolfs
«Medea — Stimmen» ist auf dem Markt das
Buch «Das Zeitalter der Extreme» von Eric
Hobsbawm in deutscher Ubersetzung er-
schienen. Der grosse englische, immer
noch marxistische Historiker und, in die-
sem seinem letzten Buch, scharfsinnigste
Diagnostiker der Weltgeschichte unseres
kurzen 20. Jahrhunderts, beendet sein mo-
numentales Werk mit Sitzen, die es nicht
notig haben, postmodern vom «Ende der
Geschichte» zu raunen, sondern stellt sich
niichtern menschlich, den zwei Aussichten,
die wir noch haben. Diese Sitze lesen sich
(wenn man wie ich die grosse Dichtung und
die grosse Geschichtsschreibung fast ne-
beneinander las) wie ein Kommentar zu
dem von Christa Wolf Gedichteten. Sie



scheint sich ja auch am meisten davor zu
fiirchten, dass «wir» weder willens noch
fahig sein konnten, aus Geschehenem et-
was zu lernen. Hobsbawm schreibt am
Schluss seines Buches: «Wir wissen nicht,
wohin wir gehen. Wir wissen nur, dass uns
die Geschichte an diesen Punkt gebracht
hat, und wir wissen auch weshalb... Doch
eines steht vollig ausser Frage. Wenn die

Menschheit eine erkennbare Zukunft haben
soll, dann kann sie nicht darin bestehen,
dass wir die Vergangenheit oder Gegenwart
lediglich fortschreiben. Wenn wir versu-
chen, das dritte Jahrtausend auf dieser
Grundlage aufzubauen, werden wir schei-
tern. Und der Preis fiir dieses Scheitern, die
Alternative zu einer umgewandelten Ge—
sellschaft, ist Finsternis.»

Carl Ordnung

Befreiung und «Sowjetisierung» —
Erfahrungen aus der DDR

Carl Ordnung ist den Leserinnen und Lesern der Neuen Wege kein Unbekannter: Zu
DDR-Zeiten wissenschaftlicher Mitarbeiter im Hauptvorstand der damaligen CDU, ist er
nach der « Wende» aus dieser Partei ausgetreten, da er deren opportunistischen Anschluss
an die West-CDU nicht mitverantworten konnte und wollte. Der Autor denkt im folgenden
nach iiber die Griinde seiner Option fiir den Sozialismus in der DDR, aber auch iiber die
Ursachen des Scheiterns dieses ersten sozialistischen Experiments der deutschen Ge-
schichte. Anlass dazu gibt ihm einerseits die Diskussion um die Bewertung des 8. Mai 1945,
nicht zuletzt die schockierende Tatsache, dass heute eine nicht geringe Zahl von Intellek-
tuellen aus dem rechten Lager von Niederlage statt von Befreiung spricht. Anderseits
nimmt Ordnung Bezug auf Ausserungen von Jiirgen Habermas, dass es ein Gliick gewesen
sei, in der BRD zu leben. Was ja wohl heisst, dass Habermas es fiir ein Ungliick gehalten
hditte, in der DDR leben zu miissen. « Wie war das mit mir? » fragt Ordnung in der — hier
weggelassenen — Einleitung und gibt zur Antwort: «Ich habe in der DDR nicht pausenlos
gejubelt. Ich habe auch Schmerzliches und Enttduschendes erlebt. Aber ich erinnere mich
auch an Situationen und Erfahrungen, in denen ich es als ein Gliick empfand, hier leben zu
konnen. Ich will das in sechs Punkten, die alle mit der Befreiung zu tun haben, zu
beschreiben versuchen.» Der vorliegende Text gibt ein Referat wieder, das der Autor an
einer Tagung des Martin-Niemoller-Kreises in Berlin-Dahlem gehalten hat. Red.

1. Ein Staat, der sich den Folgen
des Hitlerkriegs stellte

Ich habe die DDR als Staat erlebt, der
sich den Folgen des Hitlerkriegs stellte
und als Konsequenz daraus eine anti-
faschistisch-demokratische Gesellschaffts-
ordnung errichten wollte. Die Sowjetische
Besatzungsmacht ging mit Faschisten hart

ins Gericht und setzte ihre Massnahmen
ohne Riicksicht auf demokratische Prinzi-
pien durch. Mich verwunderten weder die-
se Repression noch die Reparationsforde-
rungen. Nach allem, was Deutsche in der
Sowjetunion getan hatten, meinte ich, kein
moralisches Recht zur Kritik zu haben.
Man sollte nicht vergessen, dass der faschi-
stische Krieg gegen Osteuropa eine andere

317



	Mythos nach dem Tod aller Götter : Gedanken zu Christa Wolfs Roman "Medea-Stimmen"

