
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 9

Rubrik: Zeichen der Zeit : zum Hebammenstreit in Zürich

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Willy Spieler

Zeichen der Zeit
Zum Hebammenstreit in Zürich

«Pränatale Diagnostik - wozu?» habe
ich in einem früheren «Zeichen der Zeit»
gefragt und ethische Zweifel an dieser
«Qualitätskontrolle des Fötus» angemeldet
(vgl. NW 1992, S. 192ff). Inzwischen sind
die vorgeburtlichen Tests zur kaum mehr
hinterfragten Routine geworden. Die
Diagnose kommt bei «positivem Befund» dem
Verdikt des «lebensunwerten Lebens»
gleich. So selbstverständlich ist dieser
medizinische «Fortschritt» geworden, dass
der Kanton Zürich an seiner Hebammenschule

nur noch Schülerinnen duldet, die
sich ausnahmslos und ohne Einschränkung
verpflichten, an der Abtreibung kranker
oder behinderter Föten teilzunehmen.

Abtreibungen nach pränataler
Diagnose

Durch pränatale Untersuchungen am
Fötus können heute körperliche
Behinderungen, wie fehlende Organe, offener
Rücken oder Wasserkopf, aber auch
genetische Schäden, wie vor allem das Down-
Syndrom (Mongolismus), festgestellt werden.

Es braucht oft mehrere Tests, bis eine
aussagekräftige Diagnose vorliegt:
Ultraschalluntersuchungen, Fruchtwasserpunk-
tion, Bluttests usw. Verschiedene
Untersuchungen lassen sich erst im fünften
Schwangerschaftsmonat durchführen. Bis
zur Auswertung dauert es eine bis vier
Wochen. Abtreibungen finden daher oft
erst in der 20. bis 24. Schwangerschaftswoche

statt. In diesem späten Stadium
kann die Schwangerschaft nur noch
durch Einleitung der Geburt abgebrochen
werden. Dies ist denn auch der Grund,
weshalb Hebammen beim
Schwangerschaftsabbruch mitwirken müssen.

Die Wehen werden mit grossen Dosen

Prostaglandin eingeleitet und können bis
zu drei Tagen dauern. Oft kommt der Fötus
noch lebend zur Welt. Dann wird dieses
kleine, fast fertig ausgereifte Kind nach der
Entbindung auf den Wickeltisch und unter
eine Wärmelampe gelegt. Es kann Stunden
dauern, bis es erstickt oder einen
Herzstillstand erleidet. Zeigt es Schmerzen,
wird ihm Morphium verabreicht, damit es
besser sterben kann.

Der Arzt oder die Ärztin gibt der
betroffenen Frau nur gerade die erste Prostag-
landinspritze. Der «Rest» obliegt den
Hebammen, die diese Situation allein durchstehen

müssen, wenn nicht auch die Eltern
das sterbende Kind begleiten wollen, was
aber nur selten vorkommt. Die psychische
und moralische Belastung ist enorm. Bis
1994 trug die Hebammenschule des Kantons

Zürich diesem Umstand Rechnung,
indem pro Klasse ein bis zwei Schülerinnen

aufgenommen wurden, die aus
Gewissensgründen bei Schwangerschaftsabbrüchen

nicht mitwirken wollten. Dieses
«Gewissenskontingent» wurde inzwischen
aufgehoben. Auch der Schweizerische
Hebammenverband hat an seiner
Delegiertenversammlung vom 19. Mai 1995 solche
Kontingente abgelehnt und erklärt, dass
der Schwangerschaftsabbruch heute zum
Beruf der Hebamme gehöre.

Um die Änderung in der Aufnahmepraxis
an der Zürcher Hebammenschule

rückgängig zu machen, hat die EVP-Kantonsrätin
Susanne Huggel-Neuenschwander ein

Postulat eingereicht, das von je einem
Mitglied der CVP und der Grünen mitunterzeichnet

wurde. Das Postulat wird mit der
Gewissensfreiheit der Hebammen begründet

und kann sich auf ein Gutachten stützen,
das die Ethikerin Ruth Baumann-Hölzle im
Auftrag des Kirchenrates der Evangelisch-

267



reformierten Landeskirche erstellt hat. Der
Regierungsrat lehnt das Postulat ab. Er
beruft sich auf die Selbstbestimmung der
betroffenen Frauen und verlangt von den
Hebammen «grundsätzlich eine tolerante,
vorurteilslose Haltung». Das Berufsbild
müsse sich «den gesellschaftlichen Realitäten»

anpassen. Und auch die Ausbildung
dürfe «wesentliche Aspekte der Berufsrealität

nicht ausblenden».

Grenzen der Selbstbestimmung?

Beginnen wir mit der Stellungnahme des
Regierungsrates. Scheinbar plausibel rückt
er die Selbstbestimmung der schwangeren
Frau in den Mittelpunkt seiner Argumentation.

Die Frau oder das betroffene Paar
müsse entscheiden, ob «ein Leben mit
einem Schwerstbehinderten oder kranken
Kind für sie unvorstellbar» sei.

Die Selbstbestimmung wird sonst als
Argument für die Straflosigkeit des

Schwangerschaftsabbruchs vorgebracht
und geht davon aus, dass es in der Entscheidung

für oder gegen werdendes Leben
Grenzsituationen gibt, die sich allgemeingültigen

moralischen wie juristischen Normen

entziehen. Weder eine Indikationenregelung

noch gar das strikte Abtreibungsverbot

sind taugliche Mittel, in solche
Grenzsituationen normierend einzugreifen.

Die Legalisierung des
Schwangerschaftsabbruchs respektiert die Freiheit
der Frau oder des betroffenen Paares, dem
eigenen Gewissen zu folgen.

Die Straflosigkeit der Abtreibung wurde
bislang nur innerhalb der ersten drei Monate

einer Schwangerschaft gefordert. Auch
nach der Logik dieser «Fristenlösung»
müsste für spätere Abtreibungen eine
Indikationenlösung gelten. Dazu gehörte
gewiss die medizinische Indikation bei
ernsthafter Gefährdung von Leib und Leben der
Mutter. Wie aber steht es um die eugenische

Indikation aufgrund pränataler
Diagnostik? Das erwähnte «Zeichen der Zeit»
hat in diesem Zusammenhang Ahia Zemp
zitiert, die als Sprecherin der Behindertenbewegung

sagt: «Ich finde es nach wie vor
wichtig, dass jede Frau selber entscheiden

soll, ob sie ein Kind will oder nicht; aber es
hat keine Frau und auch kein Mann das
Recht zu entscheiden, was für ein Kind sie
wollen.» Das ist in der Tat die eine Grundfrage

in dieser Diskussion: ob nämlich die
Selbstbestimmung nicht dort eine Grenze
findet, wo die Anmassung beginnt, lebenswertes

von lebensunwertem Leben zu
unterscheiden.

Die «normative Kraft des Faktischen»

Alles deutet darauf hin, dass Medizin,
Politik und Gesellschaft diesen eugenischen

Schwangerschaftsabbruch als
ethisches Problem verdrängen, ja ihn bis zur
Banalität normalisieren wollen. Frauen, die
sich einer pränatalen Diagnose verweigern,
stossen bei den behandelnden Ärzten auf
Unverständnis. Entschliessen sie sich, trotz
«positivem Befund» das Kind auszutragen,
müssen sie sich Vorhaltungen über ihre
«schwere Verantwortung» gefallen lassen.
Im umgekehrten Fall ist von dieser
Verantwortung kaum die Rede.

Seit es die pränatale Diagnostik gibt,
wächst auch der gesellschaftliche Druck
auf die betroffenen Frauen und Paare.
Kommt ein Kind behindert zur Welt, so gilt
dies als Betriebsunfall, der beim heutigen
Stand der Medizin «nicht mehr passieren
dürfte». Die Krankenkasse kommt für
pränatale Diagnosen auf, um jahrzehntelange
Versicherungsleistungen für Behinderte zu
vermeiden...

Der Druck, dem betroffene Frauen und
Paare ausgesetzt sind, relativiert das

Argument der Selbstbestimmung. Dieses
droht, zum reinen Vorwand für das Wirken
einer eugenischen Technokratie oder - wie
Berthold Rothschild sagt - für die
«sozialrassistische Bereinigung der Gesellschaft»
zu werden. Von Selbstbestimmung könnte
nur dann die Rede sein, wenn der Staat den
betroffenen Frauen und Paaren das Ja zum
Leben in jedem Fall, also auch im Fall eines
behinderten Lebens, erleichtern würde, vor
allem durch eine Sozialpolitik, zu der eine
Mutterschaftsversicherung ebenso gehörte
wie eine existenzsichernde IV

Auch der Zürcher Regierungsrat spricht

268



von «gesellschaftlichen Realitäten», denen
sich wohl nicht nur die Hebammen
«anpassen» müssten. Das wäre dann die
berühmte «normative Kraft des Faktischen»,
die ernsthaft kein ethisches Argument sein
kann. Zur Ethik gehört vielmehr, dieses nur
Faktische in einem öffentlichen Diskurs
zu hinterfragen. Was steckt hinter den re-
gierungsrätlichen «Realitäten», wenn nicht
der Machbarkeitswahn von einer
«behindertenfreien Gesellschaft», das vermessene

Urteil, dass lebenswert nur ist, was
Leistung erbringt und ökonomisch sich
behaupten kann, letztlich der Götze Markt,
der auch behindertem Leben gegenüber
keine Gnade kennt?

Grenzen der Gewissensfreiheit?

Die andere Grundfrage in dieser Diskussion

lautet: Dürfen Hebammen sich
weigern, bei Schwangerschaftsabbrüchen
mitzuwirken? Haben sie ein Recht auf diese
Art Dienstverweigerung aus Gewissensgründen?

Die Antwort erschweren uns
ausgerechnet jene Hebammen, die sich heute
am vehementesten auf ihre «Gewissensfreiheit»

berufen. Es sind leider dieselben,
die jeden Schwangerschaftsabbruch
bekämpfen und andersdenkende Mitarbeiterinnen

als «verlorene Seelen» traktieren.
Dass solche Hebammen auch für die
Betreuung von Frauen vor und nach einem
Schwangerschaftsabbruch nicht in
Betracht kommen, ist verständlich. Dass ein
Spital seine Anstellungspraxis dieser Situation

anpasst, ebenfalls. Die Unruhe, die
fundamentalistische Bewegungen wie «Ja

zum Leben» oder «Betroffenes Spital» in
Spitäler und in Ausbildungsstätten für das

Spitalpersonal hineintragen wollen, gibt
der Diskussion eine bedauerliche Wende

zur Intoleranz.
Wie aber verhält es sich mit dem Gewissen

von Hebammen oder Hebammenschülerinnen,

die gerade die Unterscheidung
von lebenswertem und lebensunwertem
Leben nicht nachvollziehen können? Oder
die behinderte Menschen kennen und wissen,

wie unglaublich arrogant, ja sozialrassistisch

diese Unterscheidung sein kann?

Was legitimiert ein Spital oder eine Schule
dazu, diesen «Gewissensdispens» nicht zu
erteilen, ja grundsätzlich auszuschliessen?

Was aber würde die Anerkennung der
Gewissensfreiheit überhaupt bedeuten?
Wäre es mit einem «Kontingent» getan?
Mit welchem Recht würden die einen Ge-
wissensverweigererinnen aufgenommen
und die andern nicht? Soll das Los
entscheiden? So oder anders: Gewissensfreiheit

wäre ein Menschenrecht, dessen
Ausübung sich nicht «kontingentieren» Hesse.

Warum werden sie nicht wenigstens zur
Hebammenschule zugelassen? Schliesslich

sind nicht alle Hebammen an einem
öffentlichen Spital tätig, zu dessen
«Leistungsauftrag» diese späte Abtreibung
gehört. Hebammen können z.B. auch
freiberuflich arbeiten. Die Schülerinnen, so wird
entgegnet, sollten sich mit allen Problemen
auseinandersetzen, die der Hebammenberuf

heute mit sich bringe. Damit bewegt
sich die Argumentation im Kreis. Zu fragen
wäre, was eine Auseinandersetzung wert
ist, wenn ihr Ergebnis schon feststehen
muss, bevor sie überhaupt begonnen hat.

Die Dialogverweigerung hat System.
Jedenfalls im Kanton Zürich. Die
Verantwortlichen scheuen, ja sabotieren jede
Diskussion über die Pränataldiagnostik und
die ihr folgenden Abtreibungspraktiken.
Ein Interview, das eine Hebamme des

Universitätsspitals dem Informationsdienst der
reformierten Landeskirche gegeben hatte,
wurde auf Geheiss der Spitaldirektion
zurückgezogen. Einer weiteren Hebamme hat
dieselbe Direktion untersagt, mit der
Gutachterin der reformierten Landeskirche am
Fernsehen DRS zu diskutieren. Schon gar
nicht sollen diese Probleme an einer
Hebammenschule offen diskutiert statt auf dem
Weg der Indoktrination behandelt werden.

Dass Fragen von Leben und Tod
unkontrolliert einer Berufsgruppe überlassen
bleiben, ist einer demokratischen Gesellschaft

unwürdig. Darin liegt das eigentliche

Grundproblem dieser Diskussion. Was
ethisch gelten soll, kann in einer offenen
Gesellschaft nur im öffentlichen Diskurs
bestimmt werden. Wer ihn verhindert, verhält

sich weder ethisch noch demokratisch.

269


	Zeichen der Zeit : zum Hebammenstreit in Zürich

