
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 9

Artikel: NW-Gespräch mit Alfredo Wagner : eine Kultur des Todes : zum
Massaker in Eldorado de Carajás

Autor: Wagner, Alfredo

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143992

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143992
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freitag, 19. Juli

Der Generalstaatsanwalt in Belém
bestätigt uns, dass es klare Hinweise auf aus-
sergerichtliche Hinrichtungen von elf der
Landlosen gebe, auch unabhängige
Zeugenaussagen lägen dafür vor. Ob es
allerdings je zu einer Verurteilung der
Militärpolizisten durch ein Militärgericht kommen

wird, bleibt für viele der von uns
befragten Personen fraglich. Unser Besuch
beim obersten Ankläger des Staates Para
trägt wenig dazu bei, unsere Zweifel zu
zerstreuen. Ungesühnte Verbrechen, meint
er im Plauderton, seien nicht nur ein
brasilianisches Problem, hier aber - «wegen
der Grösse des Landes» - unvermeidbar.
Anschliessend wendet er sich anderen Themen

zu, erzählt vom Baden in Bahia und
den Gründen, die ihn vor vielen Jahren zum
Studium der Jurisprudenz bewogen hätten.

Beim Hinausgehen spreche ich mit einer
weisshaarigen Frau, die wortlos unserer

Audienz beigewohnt hat. Ihr Sohn, der
Abgeordneter war und als Anwalt Landarbeiter

gegen Grossgrundbesitzer verteidigte,
ist vor sieben Jahren in Belém auf offener

Strasse erschossen worden. Seither
kommt sie jede Woche her. Der Richter
erklärt ihr regelmässig, dass der Prozess
eben Zeit brauche. Ob sie es noch erleben
wird, dass die Auftraggeber des Mordes an
ihrem Sohn verurteilt werden?

Auch die zivilrechtlichen Abläufe
geben nicht Anlass zu übertriebenen
Hoffnungen. Angekündigt wurde vorerst nur
eine Teilenteignung der Fazenda Macaxeira

im Umfang von 5900 Hektaren
Land. Das würde für die 1500 Familien
nicht reichen und wäre ein schlechtes
Signal für all die andern Landlosen, die auf
ein Stück Land zur Bewirtschaftung hoffen.

Ein Dürrenmatt-Wort will mir nicht
aus dem Kopf gehen: «Die Gerechtigkeit
wohnt in einer Etage, zu der die Justiz
keinen Zugang hat.»

NW-Gespräch mit Alfredo Wagner

Eine Kultur des Todes

Zum Massaker in Eldorado de Carajâs

Alfredo Wagner istAnthropologe und Spezialistfürdie Amazonasregion Brasiliens. Das
NW-Gespräch nimmt Bezug aufden Besuch der internationalen kirchlichen Delegation,
die das Massaker an Landlosen in Eldorado do Carajâs untersucht hat. Alfredo Wagner
nahm als Experte für Landkonflikte an der Delegation teil. Beat Dietschy führte das
Gespräch am 20. Juli 1996 in Belém und besorgte die Übersetzung aus dem Portugiesischen.

Red.

Banalisierung der Gewalt

NW: Im brasilianischen Bundesstaat Para
werden jedes Jahr Dutzende von Landarbeitern

und Landarbeiterinnen ermordet.
Auch das Massaker an den Landlosen,
welche die Fazenda Macaxeira besetzt

haben, ist kein Einzelfall. Fast immer geht
es dabei ums Land, das extrem ungleich
verteilt ist: Auf der einen Seite gibt es 16
Latifundien mit zusammen über drei
Millionen Hektaren Land, aufder andern Seite

über 80000 landlose Bauernfamilien.
Das erklärt die grosse Zahl von Land-

263



Besetzungen und -Konflikten. Weshalb
aber wird dabei - vor allem von seiten der
Grossgrundbesitzer - so viel Gewalt
ausgeübt?

Alfredo Wagner: Auf dem Land gibt es
keinerlei Schiedsrichter und keine Mechanismen

zur Lösung dieser gesellschaftlichen

Konflikte und Widersprüche. Und
weil es die nicht gibt, erlebt man, dass
Gewalt zur Routine wird. Die sozialen
Probleme werden gewissermassen personalisiert.

Es wird jeweils eine «Privatlösung»
gesucht, ohne Konzept und legale Mittel.
In diesen sich endlos wiederholenden Dramen

in Brasilien - 36 Massaker, wenn wir
darunter den gewaltsamen Tod von mehr
als drei Personen verstehen, innerhalb von
zehn Jahren - kommt eine Banalisierung
der Gewalt zum Ausdruck. Das heisst, sie
wird ein selbstverständlicher und normaler
Bestandteil der Ausübung von Macht und
Teil einer Weltanschauung.

Dabei handelt es sich um ein Erbe der
kolonialen Vergangenheit. Für den
Grossgrundbesitzer bedeutete die Tatsache, über
immense Ländereien zu verfügen, dass alle
andern ihm Untertan waren. Das
Hauptsymbol der Macht bestand immer darin,
grosse Gebiete zu besitzen. Und ausgeübt
wurde die Macht in sehr gewaltsamer,
grausamer Art und Weise: zunächst gegenüber

den Indios, dann gegenüber der
Landbevölkerung, den Sklaven, die von Afrika
hergeholt wurden. Alle Arbeitssituationen
und sozialen Beziehungen waren von
Gewalt durchsetzt. Darum gilt die Ausübung
von Gewaltheute noch als etwas Normales.
Denn sie ist mit den sozialen Beziehungen
und der Ausübung von Herrschaft eng
verknüpft. Damit hängt auch die Panik zusammen,

die wir bei den Landlosen von Macaxeira

festgestellt haben. Angst ist das
Primäre in einer solchen Herrschaftsbeziehung:

Man hat Angst vor allem, was der
andere tun wird, denn man weiss aus Erfahrung,

dass er grausam handeln und einem
Schmerz und Leiden zufügen wird. Der
Tod ist in der Realität der sozialen
Beziehungen auf dem Land im heutigen Brasilien

allgegenwärtig.

Religiöse Dimension des Landes

NW: Du sprichst von einer «Kultur des
Todes».

Alfredo Wagner: Viele Autoren brauchen
das Bild des Todes, um die sozialen Verhältnisse

zu charakterisieren. Aber es ist nicht
wie in einer ägyptischen Kultur, wo jedermann

aufden Tod hin lebte. Hier spürt man,
wie die Menschen das Leben lieben. Sie
suchen Land, ein gelobtes Land, ein Kanaan

im Landesinnern. Sie suchen das Leben.
Aber sie wissen, dass dieses Leben mit
grosser Wahrscheinlichkeit den Tod
einschliesst. Darum haben die Bauernbewegungen,

die Landbesetzungen und Kämpfe
in dieser Region immer einen traurigen
Zug. Er ist mit den religiösen Vorstellungen
verbunden, in denen ein magisches und
heroisches Lebensgefühl zum Ausdruck
kommt: Überall in den Siedlungen und
entlang den Strassen, aufdenWegen und in den
Häusern auf dem Land sind Kreuze zu
sehen. Es liegt darin eine grosse Feier des

Märtyrertums: Die Menschen wissen und
akzeptieren es, dass Land ihnen nur zufällt,
wenn fünf, acht oder zehn von ihnen dafür
gestorben sind. In diesem Sinn, scheint es
mir, verstehen die Leute auf dem Land das
Leben. Sie glauben, dass sie den Tod auf
sich nehmen müssen, um Erlösung zu
finden. Es ist, als ob der Tod ihre Beziehung
zum verheissenen Land läutern würde. Es
macht traurig, darüber nachzudenken.

NW: Bist Du der Ansicht, dass sie den Tod
geradezu suchen

Alfredo Wagner: Wenn man sich das
Video anschaut, wie die Leute von der Maca-
xeira-Besetzung vorrücken, mit Holzstük-
ken in den Händen gegen die Maschinengewehre

der Militärpolizei, dann denke ich
schon, dass das eine messianische Komponente

hat. Und sie hat eben auch historische
Grundlagen. In Brasilien nahmen die
Beziehungen zwischen den Klassen die Form
eines Krieges an, das sieht man im Fall von
Canudos, vor hundert Jahren. (Unter der
charismatischen Führerpersönlichkeit von

264



Antonio Conselheiro haben über 25000
ehemalige Sklaven und Landbewohner
1893 im Norden Bahias auf einer verlassenen

Fazenda ein alternatives Gesellschaftsmodell

realisiert. 1896 wurde die Stadt
erobert und dem Erdboden gleichgemacht. -
B.D.) Da gab es praktisch keine Gefangenen,

bis auf etwa 200 Frauen und Kinder
wurden alle umgebracht. Aber der Tod war
eine Begegnung mit dem Leben, er wurde
als etwas Positives gewertet, sie dachten,
dass am Ende die himmlischen Heerscharen

alle Feinde Conselheiros besiegen würden.

In diesem Sinne suchen sie den Tod.
Aber das ganze Leben steht für diese Leute
auf Messers Schneide. Der Tod ist für sie
etwas, mit dem sie stets rechnen müssen.

NW: Hier spielen also nicht nur religiöse
Motive aus der christlicher Tradition hinein,

sondern ebenso die besondere
Geschichte der Kolonialzeit, der Unterdrük-
kung?

Alfredo Wagner: Es ist nie nur das eine.
Und die sozialen Verhältnisse wandeln sich
auch ständig, ebenso wie die Deutungen.
Dass man z.B. die Toten in Landkonflikten
zählt und Statistiken führt, das gibt es erst
seit Ende der sechziger Jahre. Früher war
das ganz anders. In den Quilombos - den
Fliehdörfern der Sklaven -, im Banditenwesen

oder in den messianischen
Bewegungen gab es den Tod im Zusammenhang
mit einer Alternative zum Leben, welche
die bestehende Gesellschaft bot. Heute
aber gibt es eine Routine-Hinnahme des
Todes von Landleuten und von Indios, weil
ihnen der freie Zugang zu den natürlichen
Ressourcen, dem Wasser und dem Land
versperrt ist. Da bleibt der Bevölkerung
keine Alternative mehr. Du hast keinen Ort,
um dich niederzulassen, das verheissene
Land ist dir versperrt. Diese negative
Antwort ist zum Verzweifeln. Du musst praktisch

durch den Tod gehen, um das Leben
zu finden.

NW: Das hat also eine religiöse Dimension,

die über die christlichen Konfessionen -

hinausgeht?

Alfredo Wagner: Ja, im Acampamentoder
Landlosen haben wir evangelische und
katholische Familien angetroffen, aber auch
eine heidnische religiöse Autorität. Für sie
alle hat ein solches Acampamento eine
besondere Bedeutung. Es ist im Grunde etwas
Religiöses darin, eben eine Suche nach
dem gelobten Land. Sonst wäre es ja
absurd, dass Menschen gegen Kräfte
ankämpfen, die unbezwingbar scheinen, nur
gerade für ein Stück Land, das im übrigen
nicht einmal sehr gut ist, nur, um dort leben
zu können. Boden, den der Grossgrundbesitzer

offensichtlich nicht nutzt, hat auch
für ihn eine zeichenhafte Bedeutung: Er
braucht dieses Symbol der Macht, er muss
diese Form der Herrschaft ausüben, um
sich als Herrscher zu fühlen. Landbesitz hat
weniger mit wirtschaftlicher Macht zu tun,
mehr mit einer Ideologie der Macht.
Dasselbe stellt man auch im Acampamento
fest: Die Frage des Landes ist für sie etwas
Heiliges. In diesem Kampf ums Land spielt
Religion - nicht im Sinne der Kirchen, aber
für das Leben der Leute - eine grosse Rolle.

Nichtwissen als Form der Herrschaft

NW: Wir haben eine Woche lang Amtsstellen

der brasilianischen Justiz und Verwaltung

besucht, die mit dem Massaker an den
Landlosen von Macareira zu tun haben.
Was ist Dein persönliches Fazit?

Alfredo Wagner: Was mich am meisten
erschreckt, sind Informationsstand und
Handlungsvermögen dieser Behörden. Ob
es sich um Polizei oder Justiz handelt, Leute

aus Verwaltung oder Regierungsorgane -
sie haben eine enorme Distanz zur Realität,
und stets erklären sie's mit dem «Fehlen
der nötigen Mittel». Im Grunde haben sie
es aufgegeben, überhaupt nach konkreten
Lösungen zu suchen. Der Apparat ist dazu
einfach nicht in der Lage. Wir leben in
einem Land, das regiert wird ohne die
Leute, die eigentlich regieren sollten. Aber
dieses Nichtregieren ist auch eine Form des
Regierens. Man hat einfach keine Daten,
keine genauen Kenntnisse, weiss nicht, wie
das Leben der Leute aussieht. Man hat

265



nicht die Mittel dazu... Dieses Nichtwissen
ist auch eine Form von Herrschaft. Und es
ist schwierig, solche Strukturen zu verbessern;

denn sie sind sehr stark, gerade weil
sie so schwach sind. Brasilien hat keine
Revolution wie Frankreich 1789 oder England

unter Cromwell gehabt, auch keinen
Bürgerkrieg wie die USA. Hier wurde alles
übereinandergeschichtet, wurden neue
Machtkoalitionen auf der Basis der alten
geschmiedet.

NW: Und die politische Sphäre hat nichts
mit dem Leben der einfachen Leute zu tun

Alfredo Wagner: Es handelt sich um völlig

verschiedene Sphären. Sie bekriegen
sich nicht, sondern haben sich aufeinander
eingestellt. Nach einem Krieg hätten wir
eine Neudefinition, wie beim amerikanischen

Bürgerkrieg, als der industrielle Norden

den agrarischen Süden besiegte. Hier
wird der industrielle Süden nie dem agrarischen

Nordosten den Krieg erklären. Präsident

Fernando Henrique Cardoso hat seine
Koalition über diese Gegensätze hinweg
geschlossen und sich mit der Landoligarchie

der Sarney ebenso wie mit den
Industriellen des Südens verbündet.

NW: Welche Erwartungen hast Du vor
diesem Hintergrund in bezug auf eine
Verurteilung der Schuldigen des Massakers?

Alfredo Wagner: Nach dem, was ich vom
Staatsanwalt beim Militärgericht gehört
habe, bin ich ziemlich deprimiert und
desillusioniert. Mein Eindruck ist, dass der
ganze Untersuchungsprozess kaum grössere

Konsequenzen haben wird. Leider sieht
es nicht so aus, dass die Behörden die
tragischen Ereignisse zum Anlass nähmen, über
die Zivilgesellschaft nachzudenken, von
ihr zu lernen oder mit ihr einen Dialog zu
beginnen. Alles deutet darauf, dass es kaum
zu einer Verurteilung kommen wird. Dazu
brauchte es schon einen sehr grossen
öffentlichen Druck. Oder die Entscheidungen

müssten in die Zeit der nächsten
Präsidentschaftswahlen in drei Jahren fallen,
und Cardoso müsste aus dem Skandal ein

Wahlkampfthema machen. Ich halte es
aber für wahrscheinlicher, dass es so
herauskommen wird wie bei dieser Mutter, die
wir im Gericht angetroffen haben, die seit
sieben Jahren vergeblich darauf wartet,
dass man die Auftraggeber für den Mord an
ihrem Sohn verurteilt. Ich persönlich bin
also skeptisch, vor allem auch, wenn ich an
die vier Landlosen denke, gegen die bereits
eine Anklage vorbereitet wird. Da ist schon
eine klare Parteilichkeit erkennbar. Kein
einziger Grundbesitzer hingegen ist in die
Untersuchungen einbezogen worden - das

zeugt von einer sehr einseitigen Wahrnehmung.

Unsere Arbeit anderseits fand ich sehr
aufschlussreich. Denn wir begaben uns an
den Ort der Ereignisse und gingen von den
Geschehnissen aus, wie sie sich aus den
Erzählungen und Zeugnissen der Leute
rekonstruieren liessen. Und wir haben dann
sämtliche Instanzen aufgesucht, die mit
dem Gang der Untersuchungen und der
Anklageerhebung zu tun haben. Das finde
ich sehr wichtig. Um von der Zivilgesellschaft

aus wachsam sein zu können gegenüber

den Justizbehörden, muss man diesen

ganzen Weg gehen. Ich habe dabei sehr viel
gelernt über Personen, die in der
Bürokratie an wichtigen Schaltstellen für
strafrechtliche oder Landfragen sitzen und
offensichtlich weder an der Gerechtigkeit
interessiert sind noch daran, eine
Agrarreform durchzuführen.

266


	NW-Gespräch mit Alfredo Wagner : eine Kultur des Todes : zum Massaker in Eldorado de Carajás

