
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 9

Artikel: Biographische Vorgeschichten deutsch-deutscher Missverständigungen

Autor: Mudry, Anna

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143990

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143990
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Anna Mudry

Biographische Vorgeschichten
deutsch-deutscher Missverständigungen

Wie gehen «gelernte Ostdeutsche» mit dem Geist der Utopie um, der nicht anders
missbraucht werden kann als das religiöse Bedürfnis, dem er verwandt ist? Anna Mudry
zeigt in ihrem Beitrag, wie Utopie, einmal zur absoluten Wahrheit geworden, Menschen
unterdrückt, denen sie angeblich dienen möchte. Diese Erkenntnis war zu DDR-Zeitenfür
die Studentin und spätere Journalistin, die 1974 mit dem Metier brach, um sich der
literarischen Übersetzung und der Literatur überhaupt zuzuwenden, nicht ohne Identitätskrise

möglich. Sie zu verarbeiten und dadurch zur Klärung «deutsch-deutscher
Missverständigungen» beizutragen, ist der Sinn dieser «ideologischen» Biographie. Der Text gibt
ein Referat wieder, das die Autorin im November 1995 an der Universität Tromsö
(Norwegen) vor Deutschlehrerinnen und Germanisten vorgetragen hat. Anna Mudry
wurde 1935 in Warschau geboren und kam 1944 als Flüchtlingskind deutsch-ukrainischer
Eltern nach Deutschland. Sie hat an der Humboldt-Universität in Ost-Berlin Romanistik
studiert. Die wichtigsten Werke, die Anna Mudry in den letzten Jahren herausgegeben hat,
sind: Galileo Galilei, Schriften, Briefe, Dokumente, Berlin/Frankfurt a.M. 1987; Madame
de Staël, Über Deutschland, Berlin 1989; Gute Nacht, du Schöne. Autorinnen blicken
zurück, Frankfurt a.M. 1991. - Und wie ist es mit dem «Leben nach der Utopie» (also im
jetzigen Deutschland)? Die Autorin wird zu diesem Thema gelegentlich einen weiteren
Essay veröffentlichen. Red.

«Gute Nacht, du Schöne...»

Als Ostberliner Betroffene der
Verständigungsschwierigkeiten in Deutschland
habe ich dem Reden und Denken in zwei
deutschen Zungen bereits als «Nischenbewohnerin»

der DDR - ich war es die letzten
fünfzehn Jahre ihrer Existenz - nachzugrübeln

begonnen. Der Fall der Mauer mit den
sich vor Fassungslosigkeit in den Armen
liegenden Berlinern und denjenigen, die
diese Szenen mit Tränen in den Augen vor
dem Fernseher betrachteten, brachte solche
Grübeleien eine Weile in Vergessenheit.
Fenster zur Welt waren auf einmal weit
aufgestossen.

Geschichte als Eruption im eigenen
Leben wahrzunehmen, das war für mich der
Anstoss, im Wettlaufmit der Zeit gewissermassen

Augenblicke und zeitgeschichtliche
Prozesse einfangen zu wollen.

Zwischen Februar 1990 und Januar 1991
verständigten wir, zwölf DDR-Autorinnen,

uns über unsere Prägungen und Beschädigungen

im «real existierenden Sozialismus»

und schrieben darüber. Das bedeutete
für jede Beteiligte Rückblick auf einstige
Lebensumstände und auf Menschen, auf
fürsorgliche und erdrückende Mütter, nicht
akzeptierte leibliche Väter und adoptierte
Überväter, geliebte und ungeliebte Männer,

Kinder, die vor Ideologien und Utopien
davonliefen, Verstrickungen in Strukturen
von Macht und Ohnmacht und das Bemühen,

sich zu behaupten.
«Gute Nacht, du Schöne. Autorinnen

blicken zurück» (Frankfurt a.M. 1991),
diesen wissentlich zweideutigen, an Maxie
Wanders Frauenprotokolle «GutMorgen,
du Schöne» (Berlin 1977) angelehnten Titel

gaben wir dem Buch. Frauen, Autorinnen

zur Mitarbeit zu gewinnen, hatte für
mich keinen feministischen, sondern einen
rein pragmatischen Grund. Es schien mir
am machbarsten, von selbstgefälligem und
politischem Ehrgeiz unbelastete Frauen

253



dreier Generationen, die das Nachdenken
über sich und ihre Umwelt zum Metier
gemacht hatten, zur Zusammenarbeit
aufzufordern. Christa Wolf erbot sich dann
auch, mitzumachen, zog ihr Angebot aber
zu Beginn des «Feuilletonisten-Literatur-
streites» zurück, der durch ihre
Nachwende-Erzählung «Was bleibt» ausgelöst
worden war und um ihre vorgebliche Rolle
als «Staatsautorin» kreiste, aber die
Verstrickung von Macht und Literatur in der
DDR meinte.

Die deutsch-deutschen Missverständigungen

tangierten damit das Vorhaben der
zwölf Autorinnen kräftig, blieben aber,
abgesehen von einigen deutlichen bis drastischen

Äusserungen von Missbehagen
angesichts der bevorstehenden Wiedervereinigung

am Rande. Es war noch zu früh, zu
verwirrend für uns, die wir plötzlich ohne
Ortswechsel in ein «anderes System»
umzogen, zu artikulieren, was jenseits von
Euphorien auch an Befürchtungen und
Ängsten auf uns zukam.

Denn die später oft vehement
aufbrechenden deutschen Unverträglichkeiten -
sie konnten in Ost und West sogar bis zum
Herbeisehnen der zuvor verhassten Mauer
führen - hatten eine lange, mit der Spaltung
Deutschlands und dem Kalten Krieg
gewachsene Vorgeschichte, die Leib und
Seele von Ossis und Wessis bis hin zu
banalsten Kommunikationssignalen in Alltag

und Gesten prägten. Als «gelernte
Ostdeutsche» möchte ich einiges aus der
persönlichen Sphäre prägender Erfahrungen
vermitteln, welche die deutsch-deutschen
Missverständigungen vielleicht begreiflicher

machen.

Nachdenken als Intellektuelle
«von unten»

Den Anstoss zu einer umfassenden
Auseinandersetzung mit meiner «ideologischen»

Biographie gab mir ein Auftrag der
seit 1986 in Westberlin herausgegebenen
Publikation «Niemandsland». Im Untertitel

nannte sie sich «Zeitschrift zwischen
den Kulturen». Meines Erachtens ist diese
bis 1990 von enthusiastischen Herausge¬

bern fortgeführte Publikation einzigartig in
ihrem Bemühen geblieben, Brücken
zwischen Ost- und Westdeutschen, vor allem
zwischen Intellektuellen, durch mehr
Kenntnis und Wissen voneinander zu
schlagen.

Anlässlich einer Kritik Marcel Reich-
Ranickis zu Christa Wolfs «Störfall» (FAZ
12.11.87) wurde ich von den Herausgebern
der Zeitschrift gebeten, mich zur «Kultfigur»

Christa Wolf zu äussern. Als Nicht-
germanistin zögerte ich, entschloss mich
jedoch, unter dem Pseudonym Arianne
Bauer - ich hatte Angst vor den DDR-
Zensoren! - das Thema zum Anlass des
Nachdenkens über das Verhältnis von Geist
und Macht in der DDR, real existierendem
Sozialismus und utopischen Vorstellungen,
speziell über Positionen Intellektueller
«von unten» in der DDR und über einige
Aspekte der Beziehungen zwischen Ost-
und West-Intellektuellen zu nehmen. Ich
erlaube mir, einiges aus diesem Beitrag zu
zitieren, weil er drei Jahre vor dem
Literaturstreit einige Probleme vorwegnahm, die
bis heute im Gespräch geblieben sind:

«... Merkwürdigerweise widerfährt ost-
elbischen Deutschen jetzt, was in ihrer
Gesamtheit den rechtsrheinischen Nachbarn
Frankreichs nach dessen Machtzuwachs
durch Napoleons Schwert geschah. In
ihrem damals vielgelesenen Buch <De

l'Allemagne> (1813) bescheinigte
Madame de Staël den Deutschen Biederkeit
als charakterlichen Grundzug, Biederkeit
im Sinne von Treuherzigkeit. Aber diese

geriet doch immer wieder sehr in die Nähe
geistiger Schwerfälligkeit, wenn Germaine
de Staël nicht müde wurde, über den
Mangel an Esprit bei den Deutschen zu
räsonieren... Gänzlich überhörten Jean
Paul und Heinrich Heine (die gegen die
<geistige Amazono zu Felde zogen -A.M.)
bei aller ihrer Hellhörigkeit und ihrem
eigenen Betroffensein von der deutschen
Misere, dass ihre französische Kollegin
mit ihrer Bekrittelung des
unterentwickelten deutschen Esprit auch diese
Misere meinte. <Die aufgeklärtesten Köpfe
Deutschlands machen einander mit gröss-
tem Eifer die Domäne des Geistes streitig

254



und dulden diesbezüglich keine Fessel;
hingegen überlassen sie den irdischen
Machthabern willfährig die ganze
Wirklichkeit des Lebens> (<Über Deutschland))..

Die deutschen Empfindlichkeiten
in Fragen des Verhältnisses von Geist und
Macht sind bis auf den heutigen Tag unversehrt

erhalten geblieben. Und es ist immer
noch das wohlfeilste Mittel, eigene
Beunruhigung zu überspielen, indem man sich
einen Lukas sucht, auf den man einhaut.
Während in den fünfziger, sechziger Jahren
in der DDR die Bezeichnung kleinbürgerlich

gegen Missliebige und Unbequeme
wie ein Keulenschlag geführt wurde, um
sachliche Auseinandersetzungen zu
verhindern oder ihnen aus dem Wege zu
gehen, gehört es heute in der Bundesrepublik
zum geläufigen Ton, unter ungleich anderen

Bedingungen entstandenen,
nonkonformistischen Publikationen aus der DDR
anzuhängen, sie seien bieder, ohne Glanz
und Esprit, Produkte der Provinzverwandtschaft,

alles in allem.
Manchmal steht dahinter ganz schlicht

die Begriffsstutzigkeit derer, die meinen,
mit unbeschwertem Zugang zu allen
Neuerscheinungen des Büchermarktes, modern
ausgestatteten Bibliotheken, computergespeicherten

Informationen eigene Weisheit
automatisch miteinzukaufen. Häufiger
mag es sich um Gleichgültigkeit handeln,
um voreingenommene Unlust, auch
zwischen den Zeilen zu lesen, um eiliges Abtasten

des Gedruckten nach Reizworten,
intellektuellen Signalen, stilistischen Finessen,

Trends, die ohne grosse Mühe in ein
Raster selbstgefälliger Bestätigung
einklicken.

Vor diesem Hintergrund haben sich in
der DDR bei Intellektuellen Allergien
gegenüber derartigen Klassifizierungen
geistiger Arbeit entwickelt, nicht nur aus
verletztem Selbstwertgefühl, nicht so sehr,
weil damit an Verwundbarkeit gerührt
wird, die täglich aufbricht - wenn man sich
auf Schleichwegen unentbehrliche Literatur

verschafft oder durch Bittstellerei bei
Freunden und Zufallsbekanntschaften oder
durch mühselig verschaffte Westreisen als
intellektuelle Sansculotten -, sondern weil

diese Klassifizierung notwendige Dialoge
und Verständigungen erschwert oder
zunichte macht.»1

Modern ausgestattete Bibliotheken und
computergespeicherte Informationen
stehen heute den ostdeutschen Intellektuellen
zur Verfügung, sofern sie inzwischen nicht
den Arbeitsplatz verloren haben oder in
Kleinmut, Mutlosigkeit verfallen sind.
Geblieben sind im wesentlichen die Fragen
nach den Gründen für die schwierige
Annäherung, für die verschiedenen Sprachen
im übertragenen Sinne, die in Ost- und
Westdeutschland gesprochen werden.

Wie schon erwähnt, will ich einigen
Gründen aus biographischen Erfahrungen

als ostdeutsche Intellektuelle «von
unten» nachgehen, als sogenanntes Arbeiter-

und -Bauernkind, dem in der DDR
alle Bildungseinrichtungen offenstanden,
Einblicke in eine soziale und kulturelle
«Intimsphäre» einer vom «Arbeiter- und
Bauernstaat» geförderten und vereinnahmten

Schicht heranwachsender Menschen
geben.

«Im Kreml brennt noch Licht»

Der Schrecken, den das Rattern der
sowjetischen Panzer 1945 in der ostdeutschen

Bevölkerung verbreitet hatte, wandelte

sich in den Vorstellungen mancher
jungen Intelligenz-Kader in einen Rhythmus

der Befreiung, der die Nacht des
Faschismus beendet hatte. «Im Kreml brennt
noch Licht», verkündete der Dichter Erich
Weinert als jahrhunderterhellende
Botschaft. Stalin wachte über dem Glück der
Menschheit. Welcher jener jungen Kader
hätte sich den Mann im Kreml als einen
machtbesessenen Politiker vorzustellen
vermocht, mit einer vom Geist zaristischer
Despotie geprägten Seele, in seiner grossen

wahnsinnigen Anmassung jedoch
überzeugt, das riesige russische Imperium auch
über Berge von Leichen in ein kommunistisches

Land der Verheissung zu verwandeln?

Im täglichen Lebensablauf eines
nichtbürgerlichen Studenten der fünfziger
Jahre, dessen Erwachsenwerden nach der

255



Gründung der DDR begann, sah es so aus,
dass er mit Bleistift und Lineal Schriften
von Marx, Engels, Lenin und Stalin und
eine Unzahl mundgerechter Sekundär- und
Tertiärliteratur in preiswerten Broschüren
durchforstete, auf der Suche nach Wahrheit,

wie manche sich einredeten, in
Wirklichkeit, um das richtige Stichwort zur
richtigen Zeit abrufbereit zu haben.

Nach den Zufällen des Überlebens im
Krieg befanden wir uns, bald von neuer
Kriegsangst verunsichert, unberaten von
meist rudimentären Familien, auf der Suche

nach neuen Vaterfiguren, denn die
Beschützer der frühen Kindheit waren gefallen,

verschollen, in Lagern umgekommen
oder unglaubwürdig geworden. Den
Heranwachsenden legte man diese Väter in
solchem Masse zur Last, dass sie ihre
Fähigkeit, selbst über Gott und die Welt
nachzudenken, erschütterte. Die Wahrheit stellte

sich dar, als könne sie wegen des Fluchs
der bösen Tat nur ausserhalb von uns
liegen. Das Gewahrwerden der Schlünde
faschistischer Geschichte, in die man wegen
seiner geringen Lebensjahre - der «Gnade
der späten Geburt» - nicht hineingerissen
worden war, erhöhte die Prädisposition für
die Väterrolle von Lenin/Stalin, Marx und
Engels. Die vier Männerprofile, welche
die verschiedenen Klassikerausgaben des
Marxismus-Leninismus zierten, avancierten

zu Ikonen. Alles bisherige Denken
gipfelte in ihren Leistungen als Philosophen
und Politiker, Gläubigkeit mischte sich mit
Empfindungen einer schutzlosen
Bedeutungslosigkeit.

Zwischen Utopie und eigenem Ich

Auftauchende Zweifel und Skrupel
schrieb man oft eigenen Unzulänglichkeiten

und «Unklarheiten» zu. Diese wurden
dann oft im stillen Kämmerlein ausgetragen,

wie in den Tagebuchnotizen der
Studentin X. Die hier aufgeführten Notizen
machte sie mit 19 Jahren, sie war «parteilos»

und blieb es.
«19.9.1954: Was bin ich? Ein Tropfen im
Weltozean.
28.11.54: Hier Materialismus, dem ich

vom Verstand her zustimme. Dort Idealismus,

zu dem es mich hinzieht. Aber nichts
Ganzes.
19.11.55: Es ist ein rein innermenschliches
Problem, das mich beschäftigt, um
vielleicht etwas darüber zu schreiben. Oder wo
sind da die gesellschaftlichen Zusammenhänge?

Was gilt schon die ichbezogene
Kunst?
11.2.55: Robespierre, Marat, Lenin, Stalin,
sie gingen in den Revolutionen über Berge
von Leichen, weil sie das Glück der
Menschheit wollten. Es ist ungeheuer viel
Mut zur Grausamkeit nötig... Ich weiss
nicht, ob ich eine der Lauen und Mittelmäs-
sigen bin, weil ich mich nicht ganz einer
Sache hingeben kann, da, wo es gilt, sich

gegen andere Meinungen durchzusetzen,
habe ich Angst, fanatisch zu erscheinen.
12.3.58: Wir möchten die westliche Kultur
einerseits von uns fernhalten, weil sie
Elitekultur ist... andererseits möchten wir uns
an ihr sättigen, das Abgründige in uns
befriedigen, das Unerklärliche erklären...
Ich frage mich, warum ich trotz meiner
Herkunft als Arbeiter- und Bauernkind keine

geradlinige Entwicklung durchmache.
Was aber ist geradlinig?
Tschernyschewski <Was tun?> gelesen. Er
sagt, der Mensch muss gut, klug, willensstark

sein. Aber was bin ich?»
So weit einige auf eine Identitätskrise

deutende Notizen einer ostdeutschen
Studentin. Die wirklich zum Umdenken nach
dem Faschismus bereite Nachkriegsgeneration

wurde in der DDR, wie sie glaubte,
weitgehend über Faschismus, Rassismus,
Antisemitismus aufgeklärt und stand diesen

Erscheinungen fassungslos und aufgewühlt

gegenüber. Sie wurde programmatisch
mit den grossen Menschheitsträumen

von einem Leben in sozialer Gerechtigkeit
vertraut gemacht und damit zutiefst
empfänglich für Utopien. Es war schwer für die
im guten Glauben an den Sozialismus
Heranwachsenden, die Sünden der Väter zu
verarbeiten und mit der daraus vom DDR-
Erziehungssystem abgeleiteten politischen
und ideologischen Verfügungsgewalt zu
leben. Als Synonyme galten
Antifaschismus/Frieden - aufdem Boden des Sozialis-

256



mus/der DDR stehen. Zu viel nachzudenken,

zu viel nachzufragen, wurde meistens
mit dem Verdikt geahndet: Du stehst nicht
auf dem Boden der DDR.

Die Hinwendung zur Utopie, zur
Zukunftsgläubigkeit im Zeichen der
«justice», die die Französische Revolution
nicht eingelöst hatte, war die Erklärung,
dass viele auch kritische Menschen sich
mit dem Leben im «real existierenden
Sozialismus» arrangierten. Christa Wolfs
Romane, Erzählungen, m.E. vor allem ihre
Essays, waren für die DDR-Leser in vieler
Hinsicht exemplarisch für den Umgang mit
der Schwierigkeit, aus einem mythischen
Wir zum eigenen Ich vorzustossen, seinen
Selbstwert zu definieren, sich der
kritischen Vernunft zu öffnen, ohne seine Ideale
aufzugeben. Erhellend war für mich die
von Christa Wolf in ihrem «Selbstinterview»

(1966) formulierte Erkenntnis,
«dass man um jeden Preis versuchen muss,
den Kreis dessen, was wir über uns selbst
wissen oder zu wissen glauben, zu
durchbrechen und zu überschreiten». Und es war
auch ein deutlich formuliertes Engagement
in einer schwierigen Phase, 1979, nach der
Ausbürgerung Wolf Biermanns und dem
Weggang bedeutender Autoren wie Sarah
Kirsch, Jurek Becker. «Ich habe noch eine
Reserve von Zutrauen, von Produktivitätsantrieb

aus der starken Identifikation mit
dieser Gesellschaft... Ich kann mich nicht
herausziehen.»2 Christa Wolfs Werke fanden

starke Resonanz in der Bundesrepublik
und kehrten erst in einigen Fällen («Christa
T» z.B.) dank dieser Resonanz als Konterbande

in die DDR zurück.

Von der «Trümmerliteratur»

Im Rückblick auf die dramatischen
Literaturdebatten um Christa Wolf und die
DDR-Literatur scheint mir, dass letztere,
obwohl sie in zahlreichen Fällen in der
westdeutschen Öffentlichkeit grosse
Beachtung fand, vielfach missverstanden
oder schlecht verstanden wurde. Insgesamt
herrschte in der Rezeption der DDR-Literatur

in der Bundesrepublik deutliches
Desinteresse an den Bedingungen, unter

denen jene Literatur entstanden war, an der
Existenz der Menschen dort und ihrem in
vierzig Jahren gewachsenen Blick auf den
sogenannten Arbeiter- und Bauern-Staat
und ihre oft konfliktreichen Beziehungen
zu ihm (ausser wenn sie in die Schlagzeilen
gerieten). Unbesehen, ungeprüft, unreflek-
tiert wurden häufig mit der Spaltung
Deutschlands entstandene Urteile und
Vorurteile weitergepflegt und weitergegeben.
Auf diesem Hintergrund war es eigentlich
nicht verwunderlich, dass nach der Euphorie

des Mauerfalls deutsch-deutsche
Missverständnisse und Konflikte in fast allen
Lebensbereichen aufbrachen und im
Bereich der Literatur bis heute ganze
Zeitungsseiten und Bände füllen.

Diesem Teil über das Unverständnis der
alten Bundesrepublik gegenüber
Ostdeutschland und seiner Literatur möchte
ich einige Reflexionen hinzufügen über die
Verantwortung von ostdeutschen Literaten
dafür, dass die genannten Vorurteile entstehen

konnten und sich verfestigten. Dabei
beschränke ich mich auf einige Beispiele
aus der frühen Nachkriegszeit, in der
bereits die kulturpolitischen Weichen gestellt
wurden, und in erster Linie auf einen Autor
der «Trümmerliteratur», Ludwig Turek,
und seinen Roman «Anna Lubitzke»
(1952). Ich wollte, das war mein Ausgangspunkt,

herausfinden, wie die frühe DDR-
Literatur damit umging, «von König David
bis Lenin reichenden, fundamentalistischen

Entwürfen, die gegen den
einzelmenschlichen Egoismus gerichtet waren»3,
Gestalt zu geben.

Es lag nahe, einen Essay Heinrich Bölls,
das 1952 veröffentlichte «Bekenntnis zur
Trümmerliteratur»4, vergleichend heranzuziehen.

Als christlich-humanistischer Autor

aus dem Westen fällt Böll aus dem hier
gesetzten Rahmen der frühen DDR-Literatur,

jedoch macht der genannte Essay deutlich,

dass angesichts der Trümmerlandschaften

in Deutschland die Ausgangssituation

für Böll und Turek die gleiche
war. Bölls Blick richtet sich auf das
gottverlassene, menschliche Wesen, von Krieg,
Vernichtung, körperlicher und seelischer
Verkrüppelung gezeichnet. «Wo warst du,

257



Adam?» erscheint 1951. Wo warst du,
Mensch? Wo warst du, Gott? fragt er weiter.

Er weiss keine Antwort. Er versucht sie
zu finden, indem er mit unbestechlichen
Augen schaut. Von Trümmern umringt,
sieht Böll das mögliche Neue nicht als
undifferenzierte Wunschvorstellung, er sieht
bereits Folgen von inneren und äusseren
Zerstörungen voraus, er sieht in dem Essay
«Über Trümmerliteratur» Bauten, die an
Kulissen erinnern, Gebäude, in denen die
Masse Mensch verwaltet wird. «Es ist
unsere Aufgabe, daran zu erinnern,... dass die
Zerstörungen in unserer Welt nicht nur
äusserer Art sind und nicht so geringfügiger
Natur, dass man sich anmassen kann, sie in
wenigen Jahren zu heilen.»

Nicht minder teilnahmsvoll sieht Ludwig

Turek in «Anna Lubitzke» (1952)
Trümmer und Kriegsverheerungen. Jedoch
will er Erbarmen und existentielle
Verzweiflung möglichst ausklammern, damit
der Mensch nicht in Hader mit Gott und
Schicksal verfalle, sondern sich selbst neu
schaffe. Der Mensch soll, die Trümmer
ausräumend, sein eigener Demiurg werden,

der Schöpfer des neuen Menschen.
Die herrschende Partei hatte 1950 in einer
Entschliessung des Zentralkomitees der
SED vorgegeben: «Auf kulturellem Gebiet
ist im ersten Jahr des Fünfjahrplans die
Kunst in allen Zweigen an die Probleme
der Gegenwart heranzuführen.» Mit
Verschärfung des Kalten Krieges erhob sich
die SED auf eine Position des Siegers der
Geschichte. Die Literatur wurde als
Bestandteil der Ideologie zum Instrument der
Erziehung des fortdauernd als unmündig
erachteten Volkes.

Für einen Autor wie Ludwig Turek, 1898
in einerArbeiterfamilie geboren, seit Gründung

der KPD deren Mitglied, ein Mann,
der mit den Härten seines abenteuerlichen
Lebens seinen Blick vor allem für die
seiner Klasse zugehörigen Menschen
geschärft hatte, war die literarische Gestaltung

vor allem der Nachkriegsjahre eine
grosse Herausforderung. Sein Blick war
durchdringend und teilnehmend genug, die
von Krieg und Entbehrungen gezeichneten
Menschen, verwaiste Kinder, ums Über¬

leben ihrer Kinder kämpfende Mütter,
Behinderte an Leib und Seele darzustellen.
Unbeschönigt, wahrheitsgetreu vermag
Turek in «Anna Lubitzke» die Mühsal des

Nachkriegsalltags, die Armut und
Couragiertheit der Berliner Trümmerfrauen und
die Vielfältigkeit ihrer Charaktere zu zeichnen.

zu einem «frevelhaft
zuversichtlichen Optimismus»

Wie forcierte Einblendungen heben sich
jedoch aus der Romanhandlung deutlich
ideologische Exkurse ab. Ein früh
vorgeprägtes Schema wird erkennbar:

- Der aus russischer Gefangenschaft mit
verändertem Weltbild heimkehrende Soldat.

- Menschlicher Zusammenhalt in der Not
erhält das Etikett der Solidarität.

- Der Parteisekretär (wenn auch noch am
Rande) greift entscheidend in das Geschehen

ein: die Vertreibung des privaten
Unternehmers.

- Die Russen als Förderer des Fortschritts.

- Stalin als Volksführer.
Der Schluss des Romans nimmt unver-

brämt märchenhafte Züge an: «So lebten
die Menschen in Frieden und Eintracht
dahin...» Dem Nachwort der 2. Auflage
(1960) ist zu entnehmen, dass der Autor
dem Verlag ein fieberhaft niedergeschriebenes,

chaotisches Manuskript vorgelegt
hatte. In welchem Masse die «Ideologie» in
den Roman, der in vielen Zeitungen auch
als Fortsetzungsabdruck erschienen war,
hineinredigiert wurde, lässt sich nicht mehr
klären. Aber Turek liess es jedenfalls
geschehen.

Rückblickend auf die DDR und ihre
Literatur spricht Hans Mayer in dem zitierten

«Turm von Babel» von einem «frevelhaft

zuversichtlichen Optimismus», der
auch für Turek hätte zutreffen können.
Kritisch und auch selbstkritisch benennt Mayer

die Fata Morgana, die auf «einem
gesellschaftlichen Fehlschluss beruhte», nämlich
demjenigen, der «Neuerungen gleichsetzt
mit höherem, schönerem, besserem
Menschentum».

258



Sogar Brecht fühlte sich versucht, am
Modell des vorbildlichen Berliner Arbeiters

Hans Garbe «die Leidenschaften neuer
Art zu ergründen». «Dieser Arbeiter macht
sich auf, indem er produziert. Zu untersuchen,

was alles sich für ihn und bei ihm
ändert, wenn er vom Objekt der Geschichte
zu ihrem Subjekt wird.. .»5 Brecht liess das
Thema fallen. Wahrscheinlich widerstrebte
es ihm, sich trotz des anfänglichen Interesses

dem letztlich vorgegeben menschlichen
Subjekt bzw. dem «Helden» unterzuordnen.

(Hans Garbe war den DDR-Schriftstellern

im August 1950 auf einer
Aktivistentagung in Berlin vorgeführt worden.)

Der frühen DDR-Literatur wohnte
durchaus inne, was Hans Mayer, darin
Ernst Bloch folgend, als einen kategorischen

Imperativ von Marx sah: «alle
Verhältnisse umzuwerfen, in denen der
Mensch ein erniedrigtes, ein geknechtetes,
ein verächtliches Wesen ist» (Einleitung
zur Kritik der Hegelschen Rechtsphilosophie).

Nur war es ein Fehlschluss auch der
von Aufbruchstimmung geprägten frühen
DDR-Literatur, die Erniedrigten und
Beleidigten nicht in den eigenen Breiten
wahrzunehmen, gehindert am Sehen durch die
Polarisierung der Welt in gut und böse,
gerecht und ungerecht, durch Erhebung der
marxistischen Lehre zum Dogma. «... dass
der Arbeiter zur Zentralfigur und zum
Helden unserer Schöpfung wird», verlangte

der Dichter und DDR-Kulturminister
Johannes R. Becher auf der II. Parteikonferenz

der SED im Jahre 1952. Nicht nur
der unmittelbare Eingriff der Literatur ins
menschliche Leben wurde erwartet,
sondern auch das sichtbare und messbare
Ergebnis beim Aufbau des Sozialismus und
bei der Weltverbesserung durch die
«Ingenieure der menschlichen Seele» (Stalin).

Wenn auch nur beiläufig in diesem
Rahmen, sollte nicht unerwähnt bleiben, in
welchem Masse die beamtete
DDR-Literaturwissenschaft den Prozess der Abkapselung

und Provinzialisierung der DDR-Literatur

beförderte. In einer Veröffentlichung

von 1969, «Positionen. Beiträge zur
marxistischen Literaturtheorie», wurde die
Rolle der «sozialistischen Dichter» dahin¬

gehend definiert, dass ihre Kunst «auf die
Veränderung der realen Wirklichkeit
abzielt und als ideologische Erscheinung
Klassencharakter trägt». Jedoch zog sich
im Gegensatz zu einer Leerformeln und
Trivialitäten produzierenden Literatur bis
zum Ende der DDR eine differenzierte
und kritische Literatur, an deren Anfängen
m.E. Christa Wolfs «Nachdenken über
Christa T» stand, mit der utopischen
Vorstellung, dem «einzelmenschlichen Egoismus»

(Mayer) beikommen zu können.
Das Verstummen mancher Autoren nach

der «Wende» ist gewiss auch im
Zusammenhang mit dem Verlust von Illusionen
und Utopien zu sehen. Hinzu kam die
Konfrontation mit der wohlstrukturierten
Nonchalance des bürgerlichen Kulturbetriebs,
die übersättigte, oft gelangweilte Haltung
des Mittelstandsmenschen gegenüber einer
Literatur, welche die Welt in ihrem Ist-
Zustand nicht hinnehmen will.

1 Niemandsland. Zeitschrift zwischen den
Kulturen, Berlin (West) 1988, Nr. 7, darin: Arianne
Bauer, Christa Wolf - eine Kultfigur? oder
Nachdenken über feste und erschütterte Standpunkte.
2 Christa Wolf, Die Dimension des Autors, Berlin
1986, Bd. 2.
3 Hans Mayer, Der Turm von Babel. Erinnerungen

an eine DDR, Frankfurt am Main 1991.
4 Heinrich Böll, Bekenntnis zur Trümmerliteratur,

in: H. Böll, Werke, Essayistische Schriften
und Reden, Köln 1952-62.
5 Brecht, Arbeitssjournal, Eintragungen vom 107
11.7.51, Berlin 1977, S. 498.
6 Positionen. Beiträge zur marxistischen
Literaturtheorie in der DDR, Leipzigl969, S. 9.

259


	Biographische Vorgeschichten deutsch-deutscher Missverständigungen

