
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 9

Artikel: Die prophetische Aufgabe des behinderten Menschen

Autor: Häberle, Irène

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143988

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143988
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Irène Häberle

Die prophetische Aufgabe
des behinderten Menschen

Der Problemkreis um Leiden, Krankheit,

Behinderung und Tod geht nicht eine
ausgesonderte Minderheit in unserer
Gesellschaft, sondern jeden Menschen etwas
an, und zwar nicht deshalb, weil jeder
Mensch in der einen oder anderen Form mit
diesen Tatsachen in seinem Leben in
Berührung kommt, sondern weil Leiden,
Krankheit, Behinderung und Tod zum vollen

Menschsein gehören. Behinderte
Menschen erinnern somit uns alle an unser eigenes

Menschsein. Sie führen jedermann - ob
gewollt oder ungewollt - die Begrenztheit
und Hinfälligkeit des Menschen vor
Augen. Dies betrifft im besonderen auch die
Erfolgreichen, die Starken, die Gesunden,
die Schönen und die Tüchtigen.

In der Natur führt die Behinderung eines
Lebewesens meist zwangsläufig zur
Ausmerzung, manchmal sogar durch die eigenen

Artgenossen. Physische Gebrechen
erscheinen als Mangel, der unweigerlich eine
generelle Lebensunfähigkeit und -untüch-
tigkeit zur Folge hat. Beim Menschen führt
die Verletzung der Norm recht häufig zur
unseligen Verknüpfung von Krankheit und
Schuld, wie wir sie auch aus biblischen
Bildern (z.B. Hiob, Joh 9,2) kennen. Dieses
Ausgeschlossensein zwingt die betroffenen

Menschen, sich ständig auf den Mangel

zu konzentrieren und das Gebrechen
durch aussergewöhnliche Fähigkeiten in
anderen Bereichen oder durch besonders
grossartige Leistungen zu kompensieren,
um auf diese Weise wie alle andern
Menschen als vollwertige Glieder der Gemeinschaft

ernst genommen und geliebt zu werden.

Doch die grundsätzlichen Fragen des
Menschseins sind keineswegs auf behinderte

Menschen beschränkt. Sie gehören

zur conditio humana. Wie kann ich der
bedingungslosen Liebe, der Geborgenheit,
des Angenommenseins gewiss sein, wenn
ich mit Schwächen, Fehlern und Gebrechen

behaftet bin? Wie bekomme ich trotz
der offensichtlichen Mängel meiner
Existenz eine absolute Daseinsberechtigung?
Wie halte ich es überhaupt aus, mit meinem
Gebrechen zu leben? Das Lebensglück
oder -unglück, das Heil oder Unheil eines
Menschen hängt in entscheidendem Masse
von der Antwort auf diese Fragen ab. Es
geht im weiteren Sinn um Glaube und Religion.

«Wer ist der Mensch, dass du seiner
gedenkst?» fragt der Psalmist (Ps 8.5). Der
Mensch, beschränkt und hinfällig, lebt
nicht aus sich selbst und für sich selbst,
sondern ist ein Geschaffener, ein Geschöpf,
ein Angewiesener, ein soziales Wesen.*

Der moderne Mensch tendiert immer
mehr dahin, sich zum Herrn derWelt
aufzuspielen (das zeigt sich am deutlichsten in
der Atomenergie und Gentechnologie),
statt sich als Teil von ihr, als ihr verantwortlicher

Bewohner zu verstehen. Er
verdrängt die existentielle Bedrohung durch
seine eigene Unzulänglichkeit und den
bevorstehenden Tod, indem er sich selbst zum
Mass aller Dinge erhebt: Sein wie Gott!
Doch gerade dieser Mensch ohne Gott
entdeckt in furchtbarer Weise seine eigene
Nacktheit und Blosse (vgl. Geschichte vom
Sündenfall). Die Welt, zum Ort der
Geborgenheit und Heimat bestimmt, wird ihm
dadurch zum Ort der Bedrohung. Wenn es
keine innere Daseinsberechtigung mehr
gibt, muss das Recht auf Leben und
Anerkennung durch Anstrengung und Leistung
erkämpft werden. Die anderen Menschen
werden Konkurrenten; und dieser zermürbende

Kampf verhindert jegliche Solidari-

245



tat und Hingabe. Ein solches Leben in
ständiger Verdrängung eigener Grenzen und
Schwächen und in dauernder Angst voreinander

ist tödlich. Wir brauchen das
uneingeschränkte Eingeständnis unserer Ge-
schöpflichkeit und unseres Angewiesenseins

auf andere, um überleben zu können,
aber auch das Vertrauen, angenommen und
geliebt zu sein, so wie wir sind. Oft merkt
man erst unter dem Druck des Leidens,
wieviel man gewinnen kann, wenn man
sich klein und schwach weiss und sich
nicht krampfhaft gross und stark machen
zu müssen meint.

Hier setzt die prophetische Aufgabe des
behinderten Menschen an. Er kann darauf
hinweisen, woraus wir Menschen eigentlich

leben: nicht aus unserer Tüchtigkeit
und Leistungsfähigkeit, sondern allein aus
dem Vertrauen und der Mitmenschlichkeit.
Ein Mensch mit sichtbaren Schwächen und
Mängeln kann sich kaum - oder mindestens

nicht so leicht wie scheinbar
vollkommene Leute - über seine Grenzen
hinwegmogeln und sich etwas vormachen.
Die sichtbaren und fühlbaren Grenzen
zwingen ihn, sich in seiner Hinfälligkeit
und Schwäche unverhüllt zu sehen und sich
mit den fundamentalen Werten des
Menschseins auseinanderzusetzen. Er
kann dadurch Zugang zur befreienden
Erfahrung gewinnen, dass er sich seiner Mängel

nicht zu schämen braucht und seine
Hilfsbedürftigkeit und Abhängigkeit nicht
nur eine Belastung sind, sondern mindestens

ebensosehr ein Zeugnis dafür, wovon
jeder Mensch lebt, nämlich vom unbedingten

Ja Gottes und von der Solidarität der
menschlichen Gemeinschaft.

In den Evangelien wird uns häufig durch
eine Heilungsgeschichte die frohmachende

Botschaft vom Reich Gottes verkündet. An
der Heilung von kranken und behinderten
Menschen wird uns exemplarisch gezeigt,
wie sich das Heil für alle Menschen ereignet.

Heilung beinhaltet immer konkretes
Tun des Heilenden und des Heilungswilligen.

Heilung beinhaltet Umkehr. Christliche

Theologie und vor allem kirchliche
Wirklichkeit predigen noch viel zu oft
«Heil von oben», anstatt die Kräfte, die in
den Betroffenen selber liegen, zu mobilisieren.

Christliche Theologie und vor allem
die kirchliche Wirklichkeit vertrösten in
der Praxis (in der Theorie gibt es schon
andere Ansätze) weitgehend auf ein «Heil
im Jenseits», anstatt die ungerechten,
unheilschaffenden Strukturen zusammen mit
ihren Opfern aufzubrechen. Ich bin
gefragt! Die Frohe Botschaft gilt hier und
jetzt. Und wenn Jesus gerade durch seine
Nähe zu behinderten und andern
ausgegrenzten Menschen in Konflikt mit den
Mächtigen dieser Welt gerät, die kein Interesse

an einer Umkehr der Massstäbe haben,
ergeht es uns nicht besser. Wenn Menschen
mit Begrenzungen in unseren Wertvorstellungen

weniger gelten und in unsern
gesellschaftlichen und kirchlichen Systemen nur
oder in erster Linie als Objekte der Wohltätigkeit

geduldet werden, dann ist das ein
untrügliches Zeichen dafür, dass unsere
Massstäbe fragwürdig oder falsch sind.
Dann benötigen wir Heilung, Umkehr!

Der behinderte Mensch erinnert an das
Wesentliche des Menschseins.

* Vgl. Eugen Drewermann, Von Krankheit, Kränkung

und Verwandlung, in: Psychoanalyse und
Moraltheologie, Band 3, An den Grenzen des
Lebens, Grünewald/Mainz 1984.

Die Würde des Menschen beruht auf dem, was er ist: ein Mensch, Gottes Ebenbild! Er
muss sich nicht erst ausweisen oder legitimieren, er wird ohne Vorbehalt, ohne bestandene
Aufnahmeprüfung, ohne Schweizer Gütesiegel bedingungslos so bejaht, wie er ist.

(Ökumenische Arbeitsgruppe «Menschenbild»: «Was ist der Mensch, dass Du seiner
gedenkst?», Bern 1995, S. 15)

246


	Die prophetische Aufgabe des behinderten Menschen

