Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 7-8

Artikel: Exil als Chance - Irdischer Heimat verirrter Schein : Margarete Susman
(1872-1966)

Autor: Wicki, Maja

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143986

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Maja Wicki

Exil als Chance — Irdischer Heimat verirrter

Schein

Margarete Susman (1872-1966)

Im vergangenen Januar jahrte sich zum 30. Mal der Todestag von Margarte Susman,
einer zu Unrecht in Vergessenheit geratenen Denkerin, religiosen Sozialistin und lang-
jahrigen Mitarbeiterin dieser Zeitschrift. Gerne nehmen wir die Gelegenheit wahr, ein
Referat zu veroffentlichen, das die Philosophin und Journalistin Maja Wicki iiber
Margarete Susman im Rahmen eines Vortragszyklus der Israelitischen Cultusgemeinde
Ziirich gehalten hat. Margarete Susman wird uns hier als Prophetin unserer Zeit, als
Vorlauferin des Feminismus und als Jidin auf der Suche nach ihren Wurzeln im geheim-
nisvollen Schicksal des Volkes Israel vorgestellt. Aber auch die religiose Sozialistin wiire

noch zu entdecken.
«Rechtzeitigkeit ist immer Gnade»

Wer war Margarete Susman? Worin be-
stand — und besteht heute noch die beson-
dere Bedeutung dieser Frau, die Malerin,
Dichterin und Denkerin war, mehr noch,
eine Prophetin unserer Zeit? Uber 32 Jahre
lebte sie in Ziirich im Exil, nicht weit von
der Universitit, an der Freudenbergstrasse.
Viele Menschen dieser Stadt haben sie ge-
kannt, und trotzdem ist ihr reiches, bedeu-
tendes Werk hier wenig bekannt. Fast
scheint es, als ob die ersten drei Zeilen aus
Holderlins Gedicht «Mnemosyne», die sie
iiber die Einleitung ihres Lebensriickblicks
«Ich habe viele Leben gelebt» gesetzt hatte,
die Aufnahme und Verbreitung dieses
Werks beeinflusst hitten, obwohl «Mne-
mosyne» — «Gedéchtnis, Erinnerung» — ge-
rade das Gegenteil bedeutet:

«Ein Zeichen sind wir, deutungslos,
Schmerzlos sind wir und haben fast
Die Sprache in der Fremde verloren.»

Den schon erwihnten Lebensriickblick
beendete Margarete Susman 1963, drei
Jahre vor ihrem Tod, im Auftrag des Leo
Baeck-Instituts. Sie war damals vollig er-

222

Red.

blindet, und die Niederschrift hatte viele
Jahre beansprucht, da sie des Diktierens
ungewohnt war und es als schwer empfand,
die Geschichte des eigenen Lebens zu
schreiben, weil diese Geschichte «nicht
wie die eines anderen Lebens eine ruhig
geschaute, sondern eine selbstgelebte ist, in
der sich die Wahrheitsfrage anders und weit
schwieriger stellt», wie sie festhielt; zumal
«eine grosse Welt von Worten und Werten
seit meiner Jugend versunken und nicht nur
eine ganze Sprachwelt, sondern auch eine
ganze Epoche mit sich gerissen hat». Wie
sollte sie da unter allem, was sie erfahren
hatte, genau das wihlen, was «den Wert des
Aussagbaren» hat?

Eigentlich sind es diese Fragen — die
Wahrheitsfrage, die Wertfrage und die Fra-
ge der Sprache —, die sie ihr ganzes Leben
lang beschiftigten. Die Wahrheitsfrage
wird die Auseinandersetzung mit dem Ju-
dentum prigen, die Wertfrage die Ausein-
andersetzung mit den — kiinstlerischen und
sozialen — Stromungen ihrer Zeit sowie mit
ihren personlichen Bindungen und Bezie-
hungen, und die Frage der Sprache schliess-
lich wird ihr eigenes literarisches und poli-
tisches Schaffen betreffen, nachdem die
Sprache, ihre Sprache, die deutsche Spra-



che, zum Instrument todlicher Propaganda
und Téauschung, zum Instrument unvor-
stellbaren Grauens geworden war.

Wie hatte Margarete Susman die ver-
schiedenen Epochen ihres langen Lebens
gelebt? Welches waren die wichtigsten, die
bestimmenden Begegnungen und Erfah-
rungen, die ithren Weg: mitgestalteten und
vorweg zu dem werden liessen, als den wir
ihn im Riickblick erkennen? «Mein ganzes
Leben von Kindheit an war ein Erwachen
aus einem immer erneuten Traum, und bei
jedem Erwachen war die Welt und ich
selbst eine andere geworden. Doch konnte
ich nie sogleich das Ganze und die Folgen
der Wandlung iiberschauen und nicht so-
gleich zu dem anderen Menschen werden,
den die neue Wirklichkeit von mir forder-
te», schrieb sie. Doch die Verzdgerung zwi-
schen der Erkenntnis — dem «Erwachen»
nach ihren Worten — und dem Handeln, das
«die Stunde erforderte» — ob diese Ver-
zogerung Augenblicke oder Jahre aus-
machte —, liess sie doch nie irre werden an
einem Grundwissen, das die «Gestalt» ih-
res Lebens betraf, diese Ubereinstimmung
von innerem und dusserem Leben, die sie
mit der Erfahrung der «Rechtzeitigkeit» in
Verbindung brachte.

Sie schrieb: «Rechtzeitigkeit ist immer
Gnade. Man mochte diese seltene Gnade
als einen Augenblick bezeichnen, in dem
die Zeit sich aus unserem Leben zuriick-
zieht und nur die reine Gegenwart librig-
ldsst, und je ofter dies geschieht, um so
mehr 1st ein Leben ein Leben gewesen. Es
liegt aber auch etwas Furchtbares darin, als
wire alles bisher Gelebte falsch gewesen.»
Auf knappste Weise fasste sie so die Wider-
spriichlichkeit menschlicher Existenz -
und ihres eigenen Lebens — zusammen:
Verginglichkeit und Wandel, das Gliick
und zugleich das jihe Erschrecken, das Er-
kenntnis gewihrt, alles in allem die Erfah-
rung der Gnade.

Ziirich — Ort der Kindheit und des Exils

Verginglichkeit und Wandel: Als Marga-
rete Susman am 14. Oktober 1872 zur Welt
kam und aufwuchs, in Hamburg, einer der

«schonsten Stddte Deutschlands», wie sie
schrieb, in einem grossbiirgerlichen, assi-
milierten Milieu, in dem Bildung, Reich-
tum und Schénheit die bestimmenden Wer-
te waren, da war ihr Elternhaus insofern
keine Ausnahme, als «die gehobenen jiidi-
schen Schichten sich bereits ganz als Deut-
sche empfanden und ein heute kaum mehr
verstidndliches, deutschgeprigtes Leben
lebten». Die Fragwiirdigkeit dieses Lebens
hitte sie erst nach dem Zusammenbruch zu
ahnen begonnen, kommentiert sie riick-
blickend als alte Frau.

Von friiher Kindheit an schrieb sie Ge-
dichte, sowohl in Hamburg wie in Ziirich,
wohin die Familie Susman zog, als Marga-
rete elf Jahre zéhlte. Vom Leben im Enge-
Quartier, vom Schwimmen im See, iiber-
haupt vom damaligen Ziirich, sprach sie
voll iberschwenglichem Gliicksgefiihl. Al-
lerdings war es auch hier, dass sie das erste-
mal die Erfahrung sozialer Unterschiede
machte, da sie in der Volksschule als Kind
einer gebildeten Familie als «reiches» Kind
galt, und hier war es auch, dass sie die erste

Begegnung mit dem Tod machte, eine ver-

storende Begegnung, da eine Mitschiilerin
starb und sie die leblose Starre des Leich-
nams im Sarg mit Entsetzen wahrnahm und
hilflos, ohne Erkldrung durch die Erwach-
senen, ohne religiose Erkldrung iiber Le-
ben und Tod, mit diesem Bild allein gelas-
sen war. Auch wiederum auf sprachlose
Weise habe sie diese Erfahrung einordnen
gelernt, hielt sie als alte Frau fest, indem sie
eines Morgens das vertraute, geliebte Ge-
sicht des Vaters vor sich gesehen habe und
gewusst habe, dass zwar «die Liebe den
Tod nicht bannen kann, aber dass sie im
Leben die Erlosung vom Tod ist».

Als Margarete Susman fiinfzig Jahre
spéter, in der Sylvesternacht 1933/34, das
zweite Mal nach Ziirich kam, diesmal als
Fliichtling, unter dem Druck der bedngsti-
genden Entwicklung in Deutschland, kam
sie hierher zwar ins Exil, jedoch wie in
eine kindheitsgeprigte Welt moglicher Ge-
borgenheit — «irdischer Heimat verirrter
Schein», wie sie in einer Verszeile in einem
Traumgedicht von 1922 vorweg festgehal-
ten hatte.

223



- Zwischen der Kindheit und dem Exil
jedoch war eine lange Entwicklung. Stér-
ker als die Wirklichkeit prigten sie in der
Jugend Dichtung und Literatur. Hieraus
schopfte sie ihre Vorstellungen von Leben
und Liebe, von Gut und Bose. Als sie nach
Abschluss der Hoheren Tochterschule ei-
nen ihrer Lehrer fragte, zu welchem Beruf
er ihr rate, habe dieser gesagt: «Hiiten Sie
sich, Gretchen Susman, Sie fiihren eine
gute Feder, Sie sollten aber durchaus und
zunichst Frau und Mutter werden.» Und da
auch der verehrte Vater geschworen habe,
dass, solange er nicht unter der Erde sei, sie
nicht studieren werde, gab sie sich damit
zufrieden, nicht zu studieren, dafiir aber
Malunterricht zu nehmen und zu lesen, von
Schiller iiber Jacobsen zu Nietzsche, ein
grosses Denkangebot auf der Linie des he-
roischen Atheismus, das sie vor allem rat-
los machte.

Spite Lehr- und Studienzeit

Im Jahre 1891, als sie 19 Jahre alt war,
brachte ihr Vater sie zu entfernten Ver-
wandten nach Wien, doch auch hier beweg-
te sie sich ausschliesslich in der behiiteten,
beschiitzten, eleganten Welt des «Fin de
siecle». Trotzdem hatte sie auf merkwiirdi-
ge Weise das Gefiihl, dass sie sich stindig
selbstim Weg stand und dass immer wieder
eine unbegreifliche Traurigkeit iiber sie
kam, gleich dem Kari Biihl in Hoffmans-
thals «Der Schwierige».

Wieder zuriick in Ziirich, ein Jahr spiter,
starb ihr Vater. Sie war zwanzig Jahre alt.
Zur Mutter, die schon seit Jahren schwer
krank und pflegeabhingig war, verband sie
keine warme Bezichung, sondern eine
schwierige und widerspriichliche. Marga-
rete Susmans «guter Geist» fortan war ihre
ein paar Jahre dltere Schwester. Das #dus-
sere Leben hatte sich mit einem Schlag
verdndert. Die drei Frauen zogen nach
Hannover. Zwar beschéftigte sich Marga-
rete Susman neben der Pflege der Mutter
weiter mit Zeichnen und Malen, und doch
begann sich damals ihr inneres Leben zu
verdndern. Einerseits erfuhr sie bei einer
Augenkontrolle, dass sie mit grosser Wahr-

224

scheinlichkeit erblinden wiirde, anderer-
seits begann sie, sich fiirs Judentum zu
interessieren. Die ersten Kenntnisse erhielt
sie von Rabbiner Caesar Seligmann, mit
dem sie das ganze Leben befreundet blieb.
Das Griibeln und Suchen und die stédndige
Pflege der Mutter brachten es mit sich, dass
sie immer schwermiitiger wurde. Ein &lte-
rer Verwandter konnte sie bewegen, von
Hannover fortzugehen und ihr Leben selbst
an die Hand zu nehmen.

So begann sie, fiir heutige Vorstellungen
relativ spit, ihre Lehr- und Studienzeit, zu-
erst in Diisseldorf, dann in Miinchen und in
Berlin. Nach dem zuriickgezogenen Leben
mit Mutter und Schwester war dies fiir die
junge Malerin, Kunststudentin und Dichte-
rin, im Kreis von Kiinstlern und Dichtern,
eine rauschhafte Zeit, wie sie schrieb. In
Diisseldorf lernte sie auch den Mann ken-
nen, dem ihre erste Liebe galt und den sie
viele Jahre spiter, 1906 in Paris, wieder
sehen und wenig spiter heiraten wird: Edu-
ard von Bendemann. Dazwischen aber hat-
te sie das Gliick grosser Begegnungen und
Freundschaften mit Menschen, die sie be-
reicherten und prigten. Zu diesen gehorte
der friih verstorbene Literaturwissenschaf-
ter und Denker Erwin Kircher, mit dem sie
sich tief verbunden fiihlte. Sie erfuhr von
seinem Tod iiber einen Traum, den sie wih-
rend eines [talienaufenthaltes hatte. Dessen
bedeutendes Buch iiber die Romantik wird
sie, gewissermassen als iiber den Tod hin-
aus fortgesetzte Freundschaft, veroffentli-
chen, gemeinsam mit Heinrich Simon,dem
spiateren Herausgeber und Chefredaktor
der «Frankfurter Zeitung».

In Miinchen begann auch ihre Freund-
schaft mit Gertrud Kantorowicz, liber die
sie einerseits Zugang zum George-Kreis
fand und Karl Wolfskehl begegnete, durch
die sie andererseits den Philosophen Georg
Simmel und dessen Frau Gertrude Simmel
kennenlernte, die sich unter dem Namen
Marie Louise Enckendorf als Schriftstelle-
rin einen Namen gemachte hat. (Dass Ger-
trud Kantorowicz und Georg Simmel ein
geheimes Liebespaar waren, ja dass aus
dieser Verbindung ein Sohn geboren wur-
de, dessen Geburt und Existenz verheim-



licht wurde, solange Simmel lebte — dies
erfuhr Margarete Susman erst nach Sim-
mels Tod kurz vor Ende des Ersten Welt-
kriegs, und es erschiitterte sie.)

Georg Simmel wurde fiir Margarete Sus-
man zum verehrten Lehrer und Freund,
unter dessen Leitung sie Platon, Spinoza
und Bergson zu studieren anfing und sich
intensiv mit Fragen der Ethik — des guten
Lebens — zu befassen begann. In Simmels
Haus begegnete sie auch einem leiden-
schaftlichen, unbiirgerlichen jungen Phi-
losophen, Bernhard Groethuysen, der ihr
Frankreich und die franzosische Philo-
sophie nahebrachte und den sie auf — eben-
falls sehr scheue — Weise liebte. Sie
schrieb: «Immer war bei Groethuysen das
Wort, vor allem das miindliche, von solcher
Uberzeugungskraft, dass Worte von ihm
auch spéter noch wie Messer in mein Leben
eingeschnitten oder es wie ein jdher Blitz
erleuchtet haben. Durch seine gespensti-
sche Auffassung der Liebe hat er mich aber
damals sicher noch tiefer in ein Biindnis
hineingetrieben, das mir Leben und wirk-
liche Liebe an Stelle einer schattenhaf-
ten, wirklichkeitsfremden Beziehung ver-
hiess.»

Eheschliessung und Verweigerung
der Taufe

Das «Biindnis», das sie hiermit andeu-
tete, war das Ehebiindnis mit dem Maler
und Kunsthistoriker Eduard von Bende-
mann. Eigentlich kam die Liebe zu Eduard
von Bendemann iiber sie wie ein Schicksal,
war doch die seelische Verwandtschaft, die
sie mit ihm verband, eher geringer als die-
jenige, die sie in anderen Freundschaftsbe-
ziehungen erlebt hatte. Doch als sie ihm
1906 in Paris mitten auf den Champs Ely-
sées wieder begegnete, da war diese Liebe
wie eine unentrinnbare Tatsache und Not-
wendigkeit. Noch in Paris verlobten sie
sich. Als sie wenige Monate spiter in Ber-
lin Heinrich Simon diese Verlobung mit-
teilte, traten diesem die Trinen in die Au-
gen, und Margarete Susman fragte sich, ob
sie nicht tatsdchlich eher zur Welt Simons
gehorte als zu derjenigen von Bendemann.

Da sie und Simon mitten in den Arbeiten
am Buch von Erwin Kircher waren, reiste
Heinrich Simon dem jung vermihlten Paar
auch auf der Hochzeitsreise nach Florenz
nach, damit die Arbeit nicht unterbrochen
wurde.

Im Zusammenhang mit der Vermahlung
sah sich Margarete Susman vor einen an-
deren wichtigen Entscheid gestellt. Nicht
Eduard von Bendemann, sondern dessen
Eltern drangen auf sie ein, dass sie sich
taufen lasse. Sie willigte zuerst ein, da sie
sich durch Literatur und Dichtung dem
Christentum nahe fiihlte, nahm auch Unter-
richt, doch am Vorabend der Taufe «ergriff
sie», wie sie schrieb, «die Gewissheit
der vollkommenen Unmoglichkeit» dieses
Schritts. Sie sandte dem Pfarrer ein Tele-
gramm — und damit war dieses Kapitel
abgeschlossen, wie sie lakonisch bemerkte.

Ein Jahr nach der Eheschliessung gebar
Margarete Susman in Berlin einen Sohn,
wenig spéter starb, vollig umnachtet, ihre
Mutter. Das Kind, «anfangs ein héssliches
Geschopf», wie sie schrieb, wuchs zu ei-
nem begabten, friihreifen Jungen heran.
Uber ihre Ehe schwieg sich Margarete Sus-
man aus. Sie verstand diese Diskretion als
Treuepflicht. Eine knappe Bemerkung fin-
det sich in ithren Memoiren: «Es war eine
gute Ehe, in der trotz der Verschiedenheit
der Naturen nie ein boses Wort gefallen ist.
Doch weiss ich heute, dass ich mit dieser
Ehe den Fehler begangen habe, den Goethe
inden Wahlverwandtschaften riigt: dass ich
auf einer spéteren Stufe eine Verbindung
eingegangen bin, die auf einer friiheren
angelegt und nicht gelebt worden war.
Auch hier das Problem der Rechtzeitigkeit,
das in meinem Leben eine so grosse Rolle
gespielt hat.»

Mit der Eheschliessung und der Geburt
des Kindes ergab sich eine Vervielfachung
der Aufgaben. Sie hatte fiir das Kind, den
Mann und den Haushalt zu sorgen, hatte
verschiedene Umziige zu organisieren,
1912 von Berlin nach Riischlikon, 1915,
wahrend des Kriegs, nach Frankfurt, 1917
wieder zuriick nach Riischlikon, 1919 nach
Sdckingen am Rhein —, all dies neben
der schriftstellerischen und publizistischen

225



Tatigkeit, fiir das Feuilleton der Frankfur-
ter Rundschau, spiter fiir die von Martin
Buber herausgegebene Zeitschrift «Der
Jude», aber auch fiir die Neue Ziircher Zei-
tung, fiir die Basler Nachrichten, Die litera-
rische Welt, Der Morgen, Die neue Rund-
schau, Liberales Judentum und fiir andere
Blitter.

1910 erschien ihr Buch «Das Wesen der
modernen Lyrik», 1912 das Gertrud Sim-
mel zugeeignete kleine Werk «Vom Sinn
der Liebe», in dem sie noch ein vollig tra-
ditionelles Geschlechterbild entwarf, das
«den Dienst der Frau vor dem Mann» als
deren hochste Bestimmung bezeichnete:
«Dies ist der Dienst der Frau vor dem
Mann. Sie stellt ihr Leben in den Dienst der
grossen Gedanken und Enthiillungen des
maéannlichen Geistes. Sie baut an ihnen und
bewahrheitet und erfiillt sie durch ihr Le-
ben, das zu demselben Ziel driangt wie des
Mannes gestaltende Kraft und seiner
schauenden Klirung auf dem dunklen ge-
fahrlichen Wege bedarf... Die Hingebung
Gretchens, die tausendfach missverstan-
dene, ist das tiefe weibliche, das hinan-
ziehende Vertrauen auf den Genius, der —
wie er auch handeln, was er auch fehlen
moge — mehr und Tieferes vom Leben
weiss und erkennt als wir, der dem weibli-
chen Geist das Mysterium des Lebens auf-
schliesst, durch das er zu sich selbst gelan-
gen soll.»

Das traditionelle Geschlechter-
verhiltnis als ungerechtes Herrschafts-
verhaéltnis

«Wie er auch handeln, was er auch feh-
len moge», war leicht gesagt, solange Mar-
garete Susman nicht selbst darunter litt. In
der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg lebten
die Bendemanns in Séckingen auf dem
Land, in einem Bauernhaus, das der Mann
gekauft hatte, ohne seine Frau zu fragen.
Die Bewirtschaftung iiberforderte beide,
und dies in einer Zeit wachsender Inflation,
die Margarete Susman als Zerriittung aller
Lebensverhéltnisse erfuhr. Als Eduard von
Bendemann eine Liebesgeschichte mit
einer anderen Frau begann, als plétzliche

226

Entfremdung, Liige und schliesslich 1928
die Scheidung Tatsache wurden, konnte
Margarete Susman sich im monatelangen
Leidens- und Trauerprozess, wihrend dem
sie schwer krank wurde, dem damit ver-
bundenen Erkenntnisprozess nicht entzie-
hen, dass sie einerseits wihrend ihrer gan-
zen Ehe einen téglich erneuerten Traum
aufrechtzuerhalten gesucht hatte, dass an-
dererseits das traditionelle Geschlechter-
verhiltnis letztlich ein ungerechtes Herr-
schaftsverhiltnis zu Lasten der Frauen ist.

Allerdings hatte sich diese Erkenntnis
schon vorher angebahnt. Im 1926 entstan-
denen Essay «Das Frauenproblem in der
gegenwartigen Welt» schrieb sie: «Das
Heraustreten der Frau aus dem Bild des
Mannes ist in seiner Verwirklichung kein
einfaches, gradliniges Geschehen, keine
blosse Entfaltung und nicht einmal eine
blosse Revolution, sondern ein unendlich
schwerer, verwickelter und tausendfach
unterbundener Prozess. Die Revolution der
Frau hat nicht einfach den gesetzhaften
Verlauf und Rhythmus anderer Revolu-
tionen...: Hier bindet eine andere Macht
der Freiheit gebieterisch die Hinde, hier
werden Ketten Krinze und Krinze Ket-
ten.» Gegen Schluss des Aufsatzes schreibt
sie: «Wie unendlich weit auch diese Gene-
ration noch von einer wirklichen Losung
des Problems entfernt ist — es ist wenig-
stens als Problem deutlich sichtbar gewor-
den... Nie wird und darf das ménnliche
Werk der Frau letzter Zweck, endgiiltiges
Ziel sein.» Aber, hilt sie fest, «jeder Schritt
vorwirts zur Losung des Frauenproblems
wird auch ein Schritt zur Losung des Pro-
blems des Mannes und des wahren Zusam-
menlebens von Mann und Frau und damit
zuletzt der Weg zu einer neuen Menschheit
sein.»

In all diesen Jahren pflegte Margarete
Susman eine reiche Korrespondenz. Ihre
Briefpartner waren Gustav Landauer,
Ernst Bloch, Franz Rosenzweig, Eugen
Rosenstock — und viele mehr, die dazu bei-
trugen, dass sich ihr Denken vorweg weiter
und tiefer erschloss, dass sie iiber den Aus-
tausch und die geistige Nihe tiefste
Freundschaft erfuhr.



Das «furchtbare Schicksal»

Nach der Scheidung zog sie fiir eine
Weile nach Basel. «Ich war frei, jedoch so
sehr im Bann des Geschehenen, dass ich
nur mithsam wieder Boden unter den Fiis-
sen fand. Ich war frei, aber zu was fiir
einem Leben? Ich weiss nur, dass ich eigen-
tiimlich ruhig war, und dass der Abschied
von meinem bisherigen Leben mir auch
eine leise Erleichterung schien.» In Basel
hatte Margarete Susman einmal mehr das
Gliick, von Freundschaft getragen zu sein.
Doch kaum war sie wieder etwas bei Kraf-
ten, zog sie nach Frankfurt, wo sie bis Ende
1933 lebte, allein, wenngleich umgeben
von Menschen, die ihr nahe standen und
angezogen durch eine Vielzahl von literari-
schen und philosophischen Aufgaben.

Sie vertiefte sich in die Schriften Franz
Kafkas, dessen Werk sie durch Groethuy-
sen kennengelernt hatte. 1929 veroffent-
lichte sie eine von grosser Klarsicht ge-
prigte Studie liber den fiinf Jahre vorher
verstorbenen Dichter, auf die ich noch ein-
gehen werde. Es ist bekannt, dass Walter
Benjamin diesen Aufsatz zu lesen bekam,
der seine eigene Auseinandersetzung mit
Kafka beeinflusste, dass andererseits Mar-
garete Susman, die sich gleichzeitig in
Goethes Werk vertiefte, durch Benjamins
Aufsatz tiber Goethes Wahlverwandtschaf-
ten sehr beeindruckt war. Ebenfalls in jener
Zeit liess sie sich in die Auseinanderset-
zung mit dem Chassidismus ein, vollendete
sodann ihr Buch iiber die «Frauen der Ro-
mantik» und begann Freud zu studieren.

Aber es war ihr nicht mehr moglich,
«abzuheben», wie sie dies frither zu tun
pflegte. Die dussere Realitat wurde zuneh-
mend hdarter. «Die Schattenwelt um mich
her liess sich von meiner Arbeit nicht ban-
nen», schrieb sie. «Was das Leben ist und
was der Tod, hatte ich wohl schon immer
gefragt, ich war ja dicht am Rande gewe-
sen; aber die Menschen, so wie sie nach
dem Ersten Weltkrieg geworden waren und
einander bedringten und zerstorten, waren
mir im letzten fremd geblieben. Auch alle
einzelnen Verhiltnisse zeigten in jener Zeit
ein neues Gesicht. Die Arbeitslosigkeit un-

zdhliger Menschen griff mit ihren schwar-
zen Hinden in das schwache, ermiidete
Deutschland ein. Was diese Arbeitslosig-
keit bedeutete, verstand ich zuerst noch
nicht ganz; aber als dann so viele Ehen,
Arbeitsgemeinschaften, Betriebe ausein-
anderbrachen, alle Einigkeit unter den
Menschen mehr und mehr zerfiel, da be-
gann ich sie allmihlich als das furchtbare
Schicksal zu begreifen, das sie fiir dieses
ausgezogene Land bedeutete.»

Das «furchtbare Schicksal» bahnte sich
an, ein «namenloses Grauen breitete sich
aus», schrieb Margarete Susman. Doch
noch gab es etwas wie Atempause, wie
Aufschub: In Frankfurt begegnete sie
Franz Rosenzweig wieder, der nun schwer
krank war. 1929 starb er. Als sie iiber ihn
schrieb, brauchte sie fiir ihn die Worte, mit
denen er einen Heiligen zu definieren ver-
sucht hatte: «Ein Mensch des dusseren
Kreises, der nicht aus Wahl, sondern aus
Schicksal berufen wird; ein Mensch, dem
jeder glauben muss, weil keiner mehr etwas
mit ihm gemein hat.» Bei der Bestattung
von Franz Rosenzweig traf sie auch das
erste Mal mit Leo Baeck zusammen, dessen
Buch «Das Wesen des Judentums» sie kurz
vorher besprochen hatte und den sie wegen
seiner Menschlichkeit verehrte. '

Sie lernte Berta von Pappenheim ken-
nen, die grosse Pazifistin und Erzieherin
der Frauen jener Zeit, der sie Unterricht
tiber die Philosophie der Vorsokratiker ge-
ben durfte. Und sie befreundete sich mit
einer anderen bedeutenden Frau, die sie
eine moderne Mirtyrerin nannte, Hannah
Karminski, die Vorsitzende des Jiidischen
Frauenbundes, die, statt sich in die Schweiz
zu retten, wo ihre Schwester lebte, ihre
Freundinnen in den Tod begleitete.

Margarete Susman selbst emigrierte im
Sommer 1933 aus Deutschland, wie sie
sagte, «als Deutsche». Sie reiste zuerst in
die Schweiz, dann nach England, von dort
nach Holland, wo sie den 15jdhrigen Jehudi
Menuhin spielen horte, schliesslich in der
Silvesternacht 1933/34 in die Schweiz,
als einzige Passagierin dieses Nachtzugs,
der sie nach Ziirich, in die Geborgenheit
fiihrte, wie sie schrieb, jedoch in eine

227



Geborgenheit voller Spriinge und voller
Fremdheit. «Ich ging durch die Strassen
wie im Traum, und es war wirklich ein
Gefiihl von Freude, das trotz allen Schrek-
kens in mir auflebte, und nur eines entsetzte
mich immer wieder: Wenn in dem Land des
mir von Kind auf vertrauten Schweizer
Dialekts plotzlich Kldnge der anderen
Sprache auftauchten, die meine eigentliche
Heimatsprache war. Man kann sich dies
Entsetzen kaum denken: die Sprache, die
ich selber sprach, war mir zu einem
Schrecknis geworden».

Damit begann fiir Margarete Susman die
Zeit des Exils, das fast 33 Jahre dauern
sollte. Sie war, als sie nach Ziirich kam —
wieder nach Ziirich kam, wo sie schon ei-
nen Teil ihrer Kindheit verbracht hatte — 61
Jahre alt. Hier traf sie auf den Kreis der
religiosen Sozialistinnen und Sozialisten
um Leonhard Ragaz, in dessen Neuen We-
gen sie eine Vielzahl wichtiger Aufsitze
publizieren wird, zum Teil unter dem
Pseudonym Otto Reiner, da sie wihrend
des Kriegs als Fliichtling ein Publikations-
verbot hatte. So erschien zum Beispiel
1939 aus ihrer Feder ein Aufsatz, in dem sie
«Die geistigen Tragkrifte des modernen
Kollektivismus» untersuchte: Staatsver-
gottung, Todesverfallenheit, ausweglose
Angst, die Ersetzung des Menschen und
der Beziehungen zwischen Menschen
durch die Herrschaft der Sache, den auf die
Zerstorung alles Menschlichen, alles Le-
bendigen, alles Gottlichen hin tendieren-
den Nihilismus, eine Analyse, an deren
Ende sie sich fragte, was trotz aller Furcht-
barkeit hieraus zu lernen, was zu tun sei.
Thre Antwort war: «Nur auf den Spuren des
Menschenbruders konnen wir die eigene
lebendige Seele wiederfinden... Wo immer
du die Fussspur eines Menschen findest,
zieht Gott vor dir her.»

Das «Buch Hiob» oder Die Wurzel
des Judenhasses

Hier in Ziirich wird sie ihr bedeutendstes
Werk schaffen, das aus der dridngenden,
unentrinnbaren Auseinandersetzung mit
dem Schicksal ihres Volkes entstand: Das

228

«Buch Hiob», das 1946, im Jahr nach dem
Kriegsende, erschien.

Eigentlich arbeitete Margarete Susman
seit dem Jahr 1929, seit der Auseinander-
setzung mit Franz Kafka, an diesem Buch.
Die Auseinandersetzung mit den ver-
schliisselten, geheimnisvollen Wahrheiten
in Kafkas Werk war gleichzeitig der Be-
ginn ihrer Auseinandersetzung mit dem
verschliisselten, geheimnisvollen Schick-
sal des jiidischen Volkes. In dieser Ausein-
andersetzung greift sie zuriick in die Ge-
schichte, in die Texte der Propheten, insbe-
sondere auf Jesaia und mit der gleichen
Hartnickigkeit auf das Buch Hiob. In die-
ser Auseinandersetzung findet sie auch den
besonderen prophetischen Ton, der diese
Texte auszeichnet.

Schon im Kafka-Aufsatz benennt Marga-
rete Susman das Thema des ganzen Hiob-
Buches: «Der Hader mit Gott, der Prozess
des Menschen mit Gott um seiner Gerech-
tigkeit willen hat im Judentum friih begon-
nen und niemals aufgehort. Er ist die Kehr-
seite des Lebens unter dem Gesetz, das die
unbedingte Gerechtigkeit Gottes voraus-
setzt. Je reiner die gottliche Forderung an
den Menschen erfasst und gelebt wird,
umso unbedingter muss der Mensch auf
seiner Forderung der unbedingten Gerech-
tigkeit Gottes bestehen... Das Urentsetzen
des Buches Hiob ist das jihe Erkennen,
dass die Stimme Gottes auf die Stimme des
einzelnen Menschen iiberhaupt nicht ant-
wortet, dass weder die Stimme des Men-
schen Gott, noch die Stimme Gottes den
Menschen zu erreichen vermag: dass das
Schicksal des einzelnen, mein Schicksal,
mein Leben — und ich habe ja kein anderes
als dieses — rechtlos, hilflos vor Gott im
Lebensganzen ertrinkt.»

Wie Hiob wird das jlidische Volk fiir eine
Schuld geziichtigt und erniedrigt, um die es
nicht weiss. «Gottliche und menschliche
Gerechtigkeit konnen nicht zusammen-
kommen... Es ist die furchtbare Einsicht in
die Vergeblichkeit persénlicher Unschuld,
die das ganze Buch Hiob durchzieht. Bis zu
der personlichen Schuldlosigkeit dringt
Gott gar nicht vor. Dazu sind wir zu tief in
die allgemeine Schuld hineingestellt...»



Doch worin erkennt sie diese Schuld, worin
besteht sie? In ihrem «Buch Hiob» schreibt
Margarete Susman: «Die eigentiimliche
Schuld, mit der das Gesetz von Anbeginn
das Volk belastet, ist, mag auch die
menschliche Anklage dies ahnungslos ver-
wischen, der schuldlosen Schuld Hiobs
verwandt. Israel hat am Sinai die Thora
angenommen, und es hat sie nicht nur fiir
sich, es hat sie fiir die Menschheit ange-
nommen».

Durch diese stellvertretende Gesetzes-
annahme habe das Volk sich einer Bestim-
mung iibergeben, die es nicht verwirkli-
chen kdnne, die erst am Ende der Geschich-
te erfiillt werden konne, doch setze hier,
an dieser schicksalhaften Auszeichnung,
durch die das Volk sich einem unvergleich-
baren Vollkommenheitsanspruch ausge-
setzt habe, auch alle Feindschaft gegen Is-
rael an. Hier, sagt Margarete Susman, sei
die Wurzel des Judenhasses aller Zeiten.
Weil Israel in seiner Gegenwart, in seiner
Gegenwirtigkeit stindig auf die Mensch-
heit hinweise, die noch nicht ist, indem
Israel die Menschheit in der Erlosungser-
wartung, in der «reinen Zukunft» vertrete,
sei Israel ein Gegenbild zu den iibrigen
Volkern. Denn in der Uberfiille und Un-
erklarbarkeit des Leidens konne Israel ja
trotzdem nicht anders als an der Hoffnung
festhalten, an der messianischen Hoffnung.
An dieser Hoffnung werde das Volk, werde
jede einzelne Seele dereinst gerichtet wer-
den, geméss dem Wort des Talmud, das
Margarete Susman zitiert: «Hast du gehofft
auf das Heil7»

Margarete Susman erkldrt somit den
seit Jahrhunderten schwérenden Judenhass
als «metaphysischen» Hass. Allerdings
kommt sie zum Schluss, dass sowohl dieses
geschichtliche Phinomen wie der moderne
Antisemitismus «zugleich immer ein so-
ziales und politisches Ablenkungsmané-
ver» sei. «Am Stand der Wirtschaftsnot ei-
nes Volkes» habe man seit jeher den Stand
der Judenverfolgungen ablesen konnen.

Im Vorwort zur zweiten Auflage, die
1948 unmittelbar nach der Griindung des
Staates Israel erschien, fragt sie sich, ob
nun, wo das jiidische Volk ein Staatsvolk

mit festem Territorium geworden sei, ein
Volk wie andere Volker, diese Verdnderung
zum Guten des Volkes sei. Sie sagt: «Ge-
wiss, der in den Wehen und Wirren des
Heute geborene kleine Staat ist nicht ein
Staat wie andere Staaten... Es geht ihm in
thm allein um die Wahrung und Stédrkung
eines lebendigen Zentrums, von dem aus
das Volk nach der grauenvollsten Zersto-
rung seiner Geschichte sich wieder neu
aufbauen kann. Es geht ihm darum, den
wenigen Uberlebenden der Katastrophe,
die verlassen iiber die Erde irren, eine
Zuflucht, eine Heimat, ein Stiick festen
Bodens unter den Fiissen zu geben.»

«Aber», fihrt sie etwas weiter fort, «mit
dieser kriegerischen Verteidigung wie mit
dem Staat, der sie erfordert, hat doch das
Volk ein Stiick des ihm fremden Chaos in
sich selbst hineingezogen und damit,
schwerer noch als seinen dusseren, seinen
inneren Bestand gefdhrdet. Es hat mit die-
ser Lebensform teil an den blutigen Ver-
irrungen und Verzerrungen der ihm selbst
zutiefst widerstrebenden Volkerwelt; es
hat teil am Fluch des Nationalismus, teil an
der wachsenden Erstarrung des Lebens, an
dem apokalyptischen Erkalten des Her-
zens, in dem das Leben der Menschheit
erkaltet.» Und sie fragt: «Kann in einer
solchen Wirklichkeit das messianische
Erbe noch verwaltet werden? Ist in ihr — es
ist dieselbe Frage — die Verwirklichung des
einfach Menschlichen noch moéglich?»

Die Gleichsetzung von «messianischem
Erbe» und dem «einfach Menschlichen»
hat fiir Margarete Susman die Bedeutung
eines Axioms. Von diesem Axiom aus
formuliert sie auch die Aufgabe, wie sie
sich fortan Israel stelle, «dringlicher als
je»: «Die Vertretung einer iiberinternatio-
nalen Friedensordnung, auf die das Ganze
der Weltentwicklung als auf die allein ret-
tende Entscheidung hinzielt,das Ausharren
in der Hoffnung .»

Margarete Susman war, als das «Buch
Hiob» erschien, vierundsiebzig Jahre alt,
eine nicht mehr junge Frau, die jedoch ihr
Leben lebte, wie sie es immer gelebt hatte,
auch wenn das Augenlicht zunehmend
schwicher wurde, offen den Menschen

229



gegeniiber, die ihr neu begegneten, die
sie aufsuchten und liebten — darunter
Hermann Levin Goldschmidt, Jacob Tau-
bes, Paul Celan, Michael Landmann,
Elazar Benjoetz, ihr Arzt Manes Kartage-
ner, Paul Tillich, der Komponist Robert
Oboussier, Manfred Schlosser, Rietli Hard-
meier aus Thalwil, die sie als ihre «Arbeits-
hilfe ganz besonderer Art» bezeichnete,
Bertha Huber Bindschedler aus Glarus und
viele mehr.

Fremdling auf Erden

Margarete Susman blieb auch offen An-
fragen und neuen Aufgaben gegeniiber.
Unter anderem war sie mehrmals gebeten
worden, Vortrige in Deutschland zu halten,
was sie regelmissig abgelehnt hatte, bis sie
eines Tages einverstanden war, in Heidel-
berg vor Studierenden iiber das Thema der
messianischen Hoffnung zu sprechen. Als
sie im Begriff war abzureisen, verfehlte sie
die oberste Stufe der Treppe und fiel kopf-
iiber die steinerne Treppe hinunter. Meh-
rere Wochen brauchte sie, um einigermas-
sen wiederhergestellt zu sein.

Dieser Sturz war nicht der erste gewe-
sen. Immer wieder, seit sie eine junge Frau
war, war sie gestiirzt und in der Folge wo-
chen-, wenn nicht monatelang bettligerig
und pflegebediirftig gewesen. Am Schluss
ihres Lebensriickblicks fragte sich Marga-
rete Susman, was das wohl bedeuten moge,
dass sie so oft gefallen sei. Und warum das
Fallen, auch wenn es grosse Schmerzen
nach sich ziehe, immer ein wenig licher-
lich sei. Sie kam zum Schluss, dass sich in
diesem Stiirzen wohl ihr Verhaltnis zur
Erde Ausdruck schaffe. So oft sei sie mit
dem Denken anderswo gewesen als auf der
Erde, als am wirklichen, tatsdchlichen Er-
denort, wo sie gar nie wirklich beheimatet
gewesen sel — «Irdischer Heimat verirrter
Schein». Mit jedem Sturz aber habe ihr die
Erde zu verstehen gegeben, dass sie trotz-
dem hierher gehore. Und Margarete Sus-
man schloss ihre Uberlegung mit der Fest-
stellung, dass der Mensch ja iiberhaupt ein
Fremdling auf Erden sei und dass ihr Fallen
gerade dafiir als Symbol gelten konne.

230

Wie Margarete Susman ihre letzten
Jahre verbrachte, hielt sie selbst fest: «Der
Lebensabend — er gleicht dem Abend, der
sich auf eine Landschaft niedersenkt, nur
dass er voller letzter Fragen ist, wie sie der
Abend in der Natur nicht kennt. Es ist jene
eigentiimliche Zeit, in der schon die Dinge
fiir unser Auge aus ihren wirren Verflech-
tungen sich 16sen und das Leben durchsich-
tig wird fiir sein Gesetz: das Gesetz des
Lebens und Sterbens... Die Lider schlies-
sen, verstummen und lauschen - das
scheint mir das Grunderlebnis des Alters.
Das Lauschen in das dunkelnde Leben. Wie
viele Stimmen werden da laut, die man am
Tag nicht vernommen hat. Durch diese
Stimmen glaubte ich lange, nicht in Ruhe
sterben zu konnen, weil so vieles in mir
Angelegte in meinem Leben sich nicht ver-
wirklicht hat. Nun bin ich, was mich selber
angeht, langsam geduldig und ruhig gewor-
den. Die Gabe des Alters ist ja die Ruhe —
und was alles ist in diesem Wort enthalten.
Ja, in dieser Ruhe liegt gewiss auch noch
eine Hoffnung, aber nicht mehr fiir das
eigene Leben, sondern eine, die sehr viel
weiter reicht: die Hoffnung auf ein der
blossen Natur enthobenes Reich des Frie-
dens.»

Und die damals 92jihrige schloss ihre
Aufzeichnungen mit den folgenden Sitzen:
«Wie dunkel und unbegreiflich ist die Zeit,
wie schnell und wie langsam ist mein Le-
ben vergangen. Und wenn ich an das Bibel-
wort denke: <Des Menschen Leben wihret
siebzig Jahr, und wenn es hoch kommt,
achtzig Jahr, dann kommt es mir zuweilen
vor, als wire ich gar nicht mehr im Leben.
Wenn ich aber den Zusatz lese: <Und wenn
es kostlich gewesen ist, dann ist es Miihe
und Arbeit gewesen>, dann scheint mir
doch, als ob ein solches Leben letztlich
mein Teil gewesen wire, wie sehr auch der
Tod zu ihm gehort. Denn da der Tod nur fiir
den Einzelnen tragisch, im Ganzen aber
notwendig und sinnvoll ist, ist fiir uns, im
Leben und im Sterben, nur die einzige
Moglichkeit, ihn still in das Ganze aufzu-
nehmen .»

Exil als Chance? Margarete Susman
hatte es wihrend 33 Jahren zu nutzen ver-



mocht, vielleicht ihr Leben lang. Galuth
und Exil sind dasselbe, «Galuth ist die Siih-
ne fiir alles», hatte sie in ihrem Hiob-Buch
geschrieben. Was «das Ganze» oder «al-
les» bedeutet, hat Margarete Susman ver-
sucht zu beantworten, indem sie sich den
zentralen Fragen unentwegt stellte: der
Frage nach der Wahrheit, nach der Wahr-
heit des Menschlichen, nach der Wahrheit
des Messianischen, nach der Wahrheit des
Judentums, der Frage nach den Werten,
nach denen sich das Leben auszurichten
lohnt, der Frage nach der Sprache, die als
Vermittlung zwischen den Menschen, zwi-
schen dem, was war, dem, was ist und dem,
was sein soll und sein wird, Ausdruck ver-

leiht. Sie starb in Ziirich am 16. Januar
1966.

Beniitzte Literatur von Margarete Susman:

— Das Wesen der modernen deutschen Lyrik, Verlag
von Strecker und Schrider, Stuttgart 1910

— Vom Sinn der Liebe, Eugen Diederichs Verlag, Jena
1912

— Lieder von Tod und Erlésung, Drei Masken Verlag,
Miinchen 1922

— Frauen der Romantik, Eugen Diederichs Verlag, Jena
1929

— Das Buch Hiob und das Schicksal des Jiidischen
Volkes, 2. Auflage, Steinberg Verlag, Ziirich 1948

— Aus sich wandelnder Zeit, Gedichte, Diana Verlag,
Ziirich 1953

— Gestalten und Kreise, Diana Verlag, Ziirich 1954

— Deutung biblischer Gestalten, Diana Verlag, Ziirich
1955

— Ich habe viele Leben gelebt, Deutsche Verlagsanstalt,
Stuttgart, 1964

— Vom Geheimnis der Freiheit, Hrsg. Manfred Schlos-
ser, Verlag Agora, Darmstadt/Ziirich 1965

— Das Nah- und Fernsein des Fremden, Hrsg. Ingeborg
Nordmann, Jiidischer Verlag, Frankfurt 1992.

Vor mir steht ein Bild von Leonhard Ragaz: eine kleine Fotografie von der Grosse einer
Postkarte, die ich erst nach seinem Tod erhalten habe. Sie zeigt ihn in ganzer Gestalt mit
abgewandtem Gesicht, die Hande auf dem Riicken verschrankt, am Rande einer Terrasse,
von der er hinitberblickt auf die Berge und hinab in das Tal. Wie ist es moglich, dass dies
kleine Bild, das nicht einmal das Antlitz zeigt, so ergreifend, so herzergreifend das Ganze
dieses Menschen wiedergibt, dass bei dem Anblick dieses Bildes in seiner ganzen Unwie-
derbringlichkeit das vor uns aufsteigt, was wir in diesem Menschen verloren haben? ... Wir
haben ihn kaum je in seinem Leben so gesehen. Wie kommt es, dass wir ihn gerade so, in
dieser Haltung des Abgewandtseins, des Abschiednehmens, des wortlosen Betens, in
dieser schweigsamen Glorie, die der Abend um ihn webt, so ganz wiedererkennen, dass
gerade dies Bild uns so unmittelbar ins Herz trifft?

Wir kannten ihn alle als den grossen Streiter fiir das Reich Gottes und seine Gerechtig-
keit, als den, der in der Geschichte den Fusstritt des lebendigen Gottes vernahm und als
Gericht und Verheissung horbar machte, als den, der im Wissen, dass das Reich im Kampf
mit dem Gegenreich kommt, zum Trdager der Revolution Gottes in der Geschichte wurde.
Wir kannten ihn als den, der im Herzen der Gegenwart wohnte und von ihr aus Vergangen-
heit und Zukunft deutete: als das schlagende Gewissen seines Landes und seiner Zeit. Wir
kannten ihn als den, dessen Herz brannte fur die Armen und Entrechteten, der in allem
Leben den Geringsten der Briider, den verlorenen Menschenbruder suchte und zum
unablassigen Suchen nach ihm aufrief.

(Margarete Susman, Leonhard Ragaz, in: Neue Wege, Januar 1946, S. 12f.; und in: Vom
Geheimnis der Freiheit, Gesammelte Aufsidtze 1919-1964, hg. von Manfred Schlosser,
Darmstadt/Ziirich 1965, S. 290f1f.)

231



	Exil als Chance - Irdischer Heimat verirrter Schein : Margarete Susman (1872-1966)

