
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 7-8

Artikel: Exil als Chance - Irdischer Heimat verirrter Schein : Margarete Susman
(1872-1966)

Autor: Wicki, Maja

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143986

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 13.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143986
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Maja Wicki

Exil als Chance - Irdischer Heimat verirrter
Schein
Margarete Susman (1872-1966)

Im vergangenen Januar jährte sich zum 30. Mal der Todestag von Margarte Susman,
einer zu Unrecht in Vergessenheit geratenen Denkerin, religiösen Sozialistin und
langjährigen Mitarbeiterin dieser Zeitschrift. Gerne nehmen wir die Gelegenheit wahr, ein
Referat zu veröffentlichen, das die Philosophin und Journalistin Maja Wicki über
Margarete Susman im Rahmen eines Vortragszyklus der Israelitischen Cultusgemeinde
Zürich gehalten hat. Margarete Susman wird uns hier als Prophetin unserer Zeit, als
Vorläuferin des Feminismus und als Jüdin aufder Suche nach ihren Wurzeln im
geheimnisvollen Schicksal des Volkes Israel vorgestellt. Aber auch die religiöse Sozialistin wäre
noch zu entdecken. Red.

«Rechtzeitigkeit ist immer Gnade»

Wer war Margarete Susman? Worin
bestand - und besteht heute noch die besondere

Bedeutung dieser Frau, die Malerin,
Dichterin und Denkerin war, mehr noch,
eine Prophetin unserer Zeit? Über 32 Jahre
lebte sie in Zürich im Exil, nicht weit von
der Universität, an der Freudenbergstrasse.
Viele Menschen dieser Stadt haben sie
gekannt, und trotzdem ist ihr reiches, bedeutendes

Werk hier wenig bekannt. Fast
scheint es, als ob die ersten drei Zeilen aus
Hölderlins Gedicht «Mnemosyne», die sie
über die Einleitung ihres Lebensrückblicks
«Ich habe viele Leben gelebt» gesetzt hatte,
die Aufnahme und Verbreitung dieses
Werks beeinflusst hätten, obwohl
«Mnemosyne» - «Gedächtnis, Erinnerung» -
gerade das Gegenteil bedeutet:

«Ein Zeichen sind wir, deutungslos,
Schmerzlos sind wir und haben fast
Die Sprache in der Fremde verloren.»

Den schon erwähnten Lebensrückblick
beendete Margarete Susman 1963, drei
Jahre vor ihrem Tod, im Auftrag des Leo
Baeck-Instituts. Sie war damals völlig er¬

blindet, und die Niederschrift hatte viele
Jahre beanspracht, da sie des Diktierens
ungewohnt war und es als schwer empfand,
die Geschichte des eigenen Lebens zu
schreiben, weil diese Geschichte «nicht
wie die eines anderen Lebens eine ruhig
geschaute, sondern eine selbstgelebte ist, in
der sich die Wahrheitsfrage anders und weit
schwieriger stellt», wie sie festhielt; zumal
«eine grosse Welt von Worten und Werten
seit meiner Jugend versunken und nicht nur
eine ganze Sprachwelt, sondern auch eine

ganze Epoche mit sich gerissen hat». Wie
sollte sie da unter allem, was sie erfahren
hatte, genau das wählen, was «den Wert des

Aussagbaren» hat?
Eigentlich sind es diese Fragen - die

Wahrheitsfrage, die Wertfrage und die Frage

der Sprache -, die sie ihr ganzes Leben
lang beschäftigten. Die Wahrheitsfrage
wird die Auseinandersetzung mit dem
Judentum prägen, die Wertfrage die
Auseinandersetzung mit den - künstlerischen und
sozialen - Strömungen ihrer Zeit sowie mit
ihren persönlichen Bindungen und
Beziehungen, und die Frage der Sprache schliesslich

wird ihr eigenes literarisches und
politisches Schaffen betreffen, nachdem die
Sprache, ihre Sprache, die deutsche Spra-

222



che, zum Instrument tödlicher Propaganda
und Täuschung, zum Instrument
unvorstellbaren Grauens geworden war.

Wie hatte Margarete Susman die
verschiedenen Epochen ihres langen Lebens
gelebt? Welches waren die wichtigsten, die
bestimmenden Begegnungen und
Erfahrungen, die ihren Weg-mitgestalteten und
vorweg zu dem werden liessen, als den wir
ihn im Rückblick erkennen? «Mein ganzes
Leben von Kindheit an war ein Erwachen
aus einem immer erneuten Traum, und bei
jedem Erwachen war die Welt und ich
selbst eine andere geworden. Doch konnte
ich nie sogleich das Ganze und die Folgen
der Wandlung überschauen und nicht
sogleich zu dem anderen Menschen werden,
den die neue Wirklichkeit von mir forderte»,

schrieb sie. Doch die Verzögerung
zwischen der Erkenntnis - dem «Erwachen»
nach ihren Worten - und dem Handeln, das
«die Stunde erforderte» - ob diese
Verzögerung Augenblicke oder Jahre
ausmachte -, liess sie doch nie irre werden an
einem Grundwissen, das die «Gestalt»
ihres Lebens betraf, diese Übereinstimmung
von innerem und äusserem Leben, die sie
mit der Erfahrung der «Rechtzeitigkeit» in
Verbindung brachte.

Sie schrieb: «Rechtzeitigkeit ist immer
Gnade. Man möchte diese seltene Gnade
als einen Augenblick bezeichnen, in dem
die Zeit sich aus unserem Leben zurückzieht

und nur die reine Gegenwart übrig-
lässt, und je öfter dies geschieht, um so
mehr ist ein Leben ein Leben gewesen. Es
liegt aber auch etwas Furchtbares darin, als
wäre alles bisher Gelebte falsch gewesen.»
Aufknappste Weise fasste sie so die
Widersprüchlichkeit menschlicher Existenz -
und ihres eigenen Lebens - zusammen:
Vergänglichkeit und Wandel, das Glück
und zugleich das jähe Erschrecken, das
Erkenntnis gewährt, alles in allem die Erfahrung

der Gnade.

Zürich-Ort der Kindheit und des Exils

Vergänglichkeit und Wandel: Als Margarete

Susman am 14. Oktober 1872 zur Welt
kam und aufwuchs, in Hamburg, einer der

«schönsten Städte Deutschlands», wie sie
schrieb, in einem grossbürgerlichen,
assimilierten Milieu, in dem Bildung, Reichtum

und Schönheit die bestimmenden Werte

waren, da war ihr Elternhaus insofern
keine Ausnahme, als «die gehobenen
jüdischen Schichten sich bereits ganz als Deutsche

empfanden und ein heute kaum mehr
verständliches, deutschgeprägtes Leben
lebten». Die Fragwürdigkeit dieses Lebens
hätte sie erst nach dem Zusammenbrach zu
ahnen begonnen, kommentiert sie
rückblickend als alte Frau.

Von früher Kindheit an schrieb sie
Gedichte, sowohl in Hamburg wie in Zürich,
wohin die Familie Susman zog, als Margarete

elf Jahre zählte. Vom Leben im Enge-
Quartier, vom Schwimmen im See,
überhaupt vom damaligen Zürich, sprach sie
voll überschwenglichem Glücksgefühl.
Allerdings war es auch hier, dass sie das erstemal

die Erfahrung sozialer Unterschiede
machte, da sie in der Volksschule als Kind
einer gebildeten Familie als «reiches» Kind
galt, und hier war es auch, dass sie die erste
Begegnung mit dem Tod machte, eine
verstörende Begegnung, da eine Mitschülerin
starb und sie die leblose Starre des Leichnams

im Sarg mit Entsetzen wahrnahm und
hilflos, ohne Erklärung durch die Erwachsenen,

ohne religiöse Erklärung über
Leben und Tod, mit diesem Bild allein gelassen

war. Auch wiederum auf sprachlose
Weise habe sie diese Erfahrung einordnen
gelernt, hielt sie als alte Frau fest, indem sie
eines Morgens das vertraute, geliebte
Gesicht des Vaters vor sich gesehen habe und
gewusst habe, dass zwar «die Liebe den
Tod nicht bannen kann, aber dass sie im
Leben die Erlösung vom Tod ist».

Als Margarete Susman fünfzig Jahre
später, in der Sylvesternacht 1933/34, das
zweite Mal nach Zürich kam, diesmal als
Flüchtling, unter dem Druck der beängstigenden

Entwicklung in Deutschland, kam
sie hierher zwar ins Exil, jedoch wie in
eine kindheitsgeprägte Welt möglicher
Geborgenheit - «irdischer Heimat verirrter
Schein», wie sie in einer Verszeile in einem
Traumgedicht von 1922 vorweg festgehalten

hatte.

223



Zwischen der Kindheit und dem Exil
jedoch war eine lange Entwicklung. Stärker

als die Wirklichkeit prägten sie in der
Jugend Dichtung und Literatur. Hieraus
schöpfte sie ihre Vorstellungen von Leben
und Liebe, von Gut und Böse. Als sie nach
Abschluss der Höheren Töchterschule
einen ihrer Lehrer fragte, zu welchem Beruf
er ihr rate, habe dieser gesagt: «Hüten Sie
sich, Gretchen Susman, Sie führen eine
gute Feder, Sie sollten aber durchaus und
zunächst Frau und Mutter werden.» Und da
auch der verehrte Vater geschworen habe,
dass, solange er nicht unter der Erde sei, sie
nicht studieren werde, gab sie sich damit
zufrieden, nicht zu studieren, dafür aber
Malunterricht zu nehmen und zu lesen, von
Schiller über Jacobsen zu Nietzsche, ein
grosses Denkangebot auf der Linie des
heroischen Atheismus, das sie vor allem ratlos

machte.

Späte Lehr- und Studienzeit

Im Jahre 1891, als sie 19 Jahre alt war,
brachte ihr Vater sie zu entfernten
Verwandten nach Wien, doch auch hier bewegte

sie sich ausschliesslich in der behüteten,
beschützten, eleganten Welt des «Fin de
siècle». Trotzdem hatte sie auf merkwürdige

Weise das Gefühl, dass sie sich ständig
selbst im Weg stand und dass immer wieder
eine unbegreifliche Traurigkeit über sie
kam, gleich dem Kari Bühl in Hoffmans-
thals «Der Schwierige».

Wieder zurück in Zürich, ein Jahr später,
starb ihr Vater. Sie war zwanzig Jahre alt.
Zur Mutter, die schon seit Jahren schwer
krank und pflegeabhängig war, verband sie
keine warme Beziehung, sondern eine
schwierige und widersprüchliche. Margarete

Susmans «guter Geist» fortan war ihre
ein paar Jahre ältere Schwester. Das
äussere Leben hatte sich mit einem Schlag
verändert. Die drei Frauen zogen nach
Hannover. Zwar beschäftigte sich Margarete

Susman neben der Pflege der Mutter
weiter mit Zeichnen und Malen, und doch
begann sich damals ihr inneres Leben zu
verändern. Einerseits erfuhr sie bei einer
Augenkontrolle, dass sie mit grosser Wahr-

224

scheinlichkeit erblinden würde, andererseits

begann sie, sich fürs Judentum zu
interessieren. Die ersten Kenntnisse erhielt
sie von Rabbiner Caesar Seligmann, mit
dem sie das ganze Leben befreundet blieb.
Das Grübeln und Suchen und die ständige
Pflege der Mutter brachten es mit sich, dass
sie immer schwermütiger wurde. Ein älterer

Verwandter konnte sie bewegen, von
Hannover fortzugehen und ihr Leben selbst
an die Hand zu nehmen.

So begann sie, für heutige Vorstellungen
relativ spät, ihre Lehr- und Studienzeit,
zuerst in Düsseldorf, dann in München und in
Berlin. Nach dem zurückgezogenen Leben
mit Mutter und Schwester war dies für die
junge Malerin, Kunststudentin und Dichterin,

im Kreis von Künstlern und Dichtern,
eine rauschhafte Zeit, wie sie schrieb. In
Düsseldorf lernte sie auch den Mann kennen,

dem ihre erste Liebe galt und den sie
viele Jahre später, 1906 in Paris, wieder
sehen und wenig später heiraten wird: Eduard

von Bendemann. Dazwischen aber hatte

sie das Glück grosser Begegnungen und
Freundschaften mit Menschen, die sie
bereicherten und prägten. Zu diesen gehörte
der früh verstorbene Literaturwissenschafter

und Denker Erwin Kircher, mit dem sie
sich tief verbunden fühlte. Sie erfuhr von
seinem Tod über einen Traum, den sie während

eines Italienaufenthaltes hatte. Dessen
bedeutendes Buch über die Romantik wird
sie, gewissermassen als über den Tod hinaus

fortgesetzte Freundschaft, veröffentlichen,

gemeinsam mit Heinrich Simon, dem
späteren Herausgeber und Chefredaktor
der «Frankfurter Zeitung».

In München begann auch ihre Freundschaft

mit Gertrud Kantorowicz, über die
sie einerseits Zugang zum George-Kreis
fand und Karl Wolfskehl begegnete, durch
die sie andererseits den Philosophen Georg
Simmel und dessen Frau Gertrude Simmel
kennenlernte, die sich unter dem Namen
Marie Louise Enckendorf als Schriftstellerin

einen Namen gemachte hat. (Dass Gertrud

Kantorowicz und Georg Simmel ein
geheimes Liebespaar waren, ja dass aus
dieser Verbindung ein Sohn geboren wurde,

dessen Geburt und Existenz verheim-



licht wurde, solange Simmel lebte - dies
erfuhr Margarete Susman erst nach Simmeis

Tod kurz vor Ende des Ersten
Weltkriegs, und es erschütterte sie.)

Georg Simmel wurde für Margarete Susman

zum verehrten Lehrer und Freund,
unter dessen Leitung sie Piaton, Spinoza
und Bergson zu studieren anfing und sich
intensiv mit Fragen der Ethik - des guten
Lebens - zu befassen begann. In Simmeis
Haus begegnete sie auch einem
leidenschaftlichen, unbürgerlichen jungen
Philosophen, Bernhard Groethuysen, der ihr
Frankreich und die französische
Philosophie nahebrachte und den sie auf- ebenfalls

sehr scheue - Weise liebte. Sie
schrieb: «Immer war bei Groethuysen das
Wort, vor allem das mündliche, von solcher
Überzeugungskraft, dass Worte von ihm
auch später noch wie Messer in mein Leben
eingeschnitten oder es wie ein jäher Blitz
erleuchtet haben. Durch seine gespenstische

Auffassung der Liebe hat er mich aber
damals sicher noch tiefer in ein Bündnis
hineingetrieben, das mir Leben und wirkliche

Liebe an Stelle einer schattenhaften,

wirklichkeitsfremden Beziehung ver-
hiess.»

Eheschliessung und Verweigerung
der Taufe

Das «Bündnis», das sie hiermit andeutete,

war das Ehebündnis mit dem Maler
und Kunsthistoriker Eduard von Bendemann.

Eigentlich kam die Liebe zu Eduard
von Bendemann über sie wie ein Schicksal,
war doch die seelische Verwandtschaft, die
sie mit ihm verband, eher geringer als
diejenige, die sie in anderen Freundschaftsbeziehungen

erlebt hatte. Doch als sie ihm
1906 in Paris mitten auf den Champs Ely-
sées wieder begegnete, da war diese Liebe
wie eine unentrinnbare Tatsache und
Notwendigkeit. Noch in Paris verlobten sie
sich. Als sie wenige Monate später in Berlin

Heinrich Simon diese Verlobung
mitteilte, traten diesem die Tränen in die
Augen, und Margarete Susman fragte sich, ob
sie nicht tatsächlich eher zur Welt Simons
gehörte als zu derjenigen von Bendemann.

Da sie und Simon mitten in den Arbeiten
am Buch von Erwin Kircher waren, reiste
Heinrich Simon dem jung vermählten Paar
auch auf der Hochzeitsreise nach Florenz
nach, damit die Arbeit nicht unterbrochen
wurde.

Im Zusammenhang mit der Vermählung
sah sich Margarete Susman vor einen
anderen wichtigen Entscheid gestellt. Nicht
Eduard von Bendemann, sondern dessen
Eltern drangen auf sie ein, dass sie sich
taufen lasse. Sie willigte zuerst ein, da sie
sich durch Literatur und Dichtung dem
Christentum nahe fühlte, nahm auch Unterricht,

doch am Vorabend der Taufe «ergriff
sie», wie sie schrieb, «die Gewissheit
der vollkommenen Unmöglichkeit» dieses
Schritts. Sie sandte dem Pfarrer ein
Telegramm - und damit war dieses Kapitel
abgeschlossen, wie sie lakonisch bemerkte.

Ein Jahr nach der Eheschliessung gebar
Margarete Susman in Berlin einen Sohn,
wenig später starb, völlig umnachtet, ihre
Mutter. Das Kind, «anfangs ein hässliches
Geschöpf», wie sie schrieb, wuchs zu
einem begabten, frühreifen Jungen heran.
Über ihre Ehe schwieg sich Margarete Susman

aus. Sie verstand diese Diskretion als
Treuepflicht. Eine knappe Bemerkung findet

sich in ihren Memoiren: «Es war eine
gute Ehe, in der trotz der Verschiedenheit
der Naturen nie ein böses Wort gefallen ist.
Doch weiss ich heute, dass ich mit dieser
Ehe den Fehler begangen habe, den Goethe
in den Wahlverwandtschaften rügt: dass ich
auf einer späteren Stufe eine Verbindung
eingegangen bin, die auf einer früheren
angelegt und nicht gelebt worden war.
Auch hier das Problem der Rechtzeitigkeit,
das in meinem Leben eine so grosse Rolle
gespielt hat.»

Mit der Eheschliessung und der Geburt
des Kindes ergab sich eine Vervielfachung
der Aufgaben. Sie hatte für das Kind, den
Mann und den Haushalt zu sorgen, hatte
verschiedene Umzüge zu organisieren,
1912 von Berlin nach Rüschlikon, 1915,
während des Kriegs, nach Frankfurt, 1917
wieder zurück nach Rüschlikon, 1919 nach
Säckingen am Rhein -, all dies neben
der schriftstellerischen und publizistischen

225



Tätigkeit, für das Feuilleton der Frankfurter

Rundschau, später für die von Martin
Buber herausgegebene Zeitschrift «Der
Jude», aber auch für die Neue Zürcher
Zeitung für die Basler Nachrichten, Die
literarische Welt, Der Morgen, Die neue
Rundschau, Liberales Judentum und für andere
Blätter.

1910 erschien ihr Buch «Das Wesen der
modernen Lyrik», 1912 das Gertrud Simmel

zugeeignete kleine Werk «Vom Sinn
der Liebe», in dem sie noch ein völlig
traditionelles Geschlechterbild entwarf, das
«den Dienst der Frau vor dem Mann» als
deren höchste Bestimmung bezeichnete:
«Dies ist der Dienst der Frau vor dem
Mann. Sie stellt ihr Leben in den Dienst der
grossen Gedanken und Enthüllungen des
männlichen Geistes. Sie baut an ihnen und
bewahrheitet und erfüllt sie durch ihr
Leben, das zu demselben Ziel drängt wie des
Mannes gestaltende Kraft und seiner
schauenden Klärung auf dem dunklen
gefährlichen Wege bedarf... Die Hingebung
Gretchens, die tausendfach missverstandene,

ist das tiefe weibliche, das
hinanziehende Vertrauen auf den Genius, der -
wie er auch handeln, was er auch fehlen
möge - mehr und Tieferes vom Leben
weiss und erkennt als wir, der dem weiblichen

Geist das Mysterium des Lebens auf-
schliesst, durch das er zu sich selbst gelangen

soll.»

Das traditionelle Geschlechterverhältnis

als ungerechtes Herrschaftsverhältnis

«Wie er auch handeln, was er auch fehlen

möge», war leicht gesagt, solange
Margarete Susman nicht selbst darunter litt. In
der Zeit nach dem Ersten Weltkrieg lebten
die Bendemanns in Säckingen auf dem
Land, in einem Bauernhaus, das der Mann
gekauft hatte, ohne seine Frau zu fragen.
Die Bewirtschaftung überforderte beide,
und dies in einer Zeit wachsender Inflation,
die Margarete Susman als Zerrüttung aller
Lebensverhältnisse erfuhr. Als Eduard von
Bendemann eine Liebesgeschichte mit
einer anderen Frau begann, als plötzliche

Entfremdung, Lüge und schliesslich 1928
die Scheidung Tatsache wurden, konnte
Margarete Susman sich im monatelangen
Leidens- und Trauerprozess, während dem
sie schwer krank wurde, dem damit
verbundenen Erkenntnisprozess nicht entziehen,

dass sie einerseits während ihrer ganzen

Ehe einen täglich erneuerten Traum
aufrechtzuerhalten gesucht hatte, dass
andererseits das traditionelle Geschlechterverhältnis

letztlich ein ungerechtes
Herrschaftsverhältnis zu Lasten der Frauen ist.

Allerdings hatte sich diese Erkenntnis
schon vorher angebahnt. Im 1926 entstandenen

Essay «Das Frauenproblem in der
gegenwärtigen Welt» schrieb sie: «Das
Heraustreten der Frau aus dem Bild des
Mannes ist in seiner Verwirklichung kein
einfaches, gradliniges Geschehen, keine
blosse Entfaltung und nicht einmal eine
blosse Revolution, sondern ein unendlich
schwerer, verwickelter und tausendfach
unterbundener Prozess. Die Revolution der
Frau hat nicht einfach den gesetzhaften
Verlauf und Rhythmus anderer
Revolutionen...: Hier bindet eine andere Macht
der Freiheit gebieterisch die Hände, hier
werden Ketten Kränze und Kränze
Ketten.» Gegen Schluss des Aufsatzes schreibt
sie: «Wie unendlich weit auch diese Generation

noch von einer wirklichen Lösung
des Problems entfernt ist - es ist wenigstens

als Problem deutlich sichtbar geworden...

Nie wird und darf das männliche
Werk der Frau letzter Zweck, endgültiges
Ziel sein.» Aber, hält sie fest, «jeder Schritt
vorwärts zur Lösung des Frauenproblems
wird auch ein Schritt zur Lösung des
Problems des Mannes und des wahren
Zusammenlebens von Mann und Frau und damit
zuletzt der Weg zu einer neuen Menschheit
sein.»

In all diesen Jahren pflegte Margarete
Susman eine reiche Korrespondenz. Ihre
Briefpartner waren Gustav Landauer,
Ernst Bloch, Franz Rosenzweig, Eugen
Rosenstock - und viele mehr, die dazu
beitragen, dass sich ihr Denken vorweg weiter
und tiefer erschloss, dass sie über den
Austausch und die geistige Nähe tiefste
Freundschaft erfuhr.

226



Das «furchtbare Schicksal»

Nach der Scheidung zog sie für eine
Weile nach Basel. «Ich war frei, jedoch so
sehr im Bann des Geschehenen, dass ich
nur mühsam wieder Boden unter den Füssen

fand. Ich war frei, aber zu was für
einem Leben? Ich weiss nur, dass ich
eigentümlich ruhig war, und dass der Abschied
von meinem bisherigen Leben mir auch
eine leise Erleichterung schien.» In Basel
hatte Margarete Susman einmal mehr das
Glück, von Freundschaft getragen zu sein.
Doch kaum war sie wieder etwas bei Kräften,

zog sie nach Frankfurt, wo sie bis Ende
1933 lebte, allein, wenngleich umgeben
von Menschen, die ihr nahe standen und
angezogen durch eine Vielzahl von literarischen

und philosophischen Aufgaben.
Sie vertiefte sich in die Schriften Franz

Kafkas, dessen Werk sie durch Groethuysen

kennengelernt hatte. 1929 veröffentlichte

sie eine von grosser Klarsicht
geprägte Studie über den fünf Jahre vorher
verstorbenen Dichter, auf die ich noch
eingehen werde. Es ist bekannt, dass Walter
Benjamin diesen Aufsatz zu lesen bekam,
der seine eigene Auseinandersetzung mit
Kafka beeinflusste, dass andererseits
Margarete Susman, die sich gleichzeitig in
Goethes Werk vertiefte, durch Benjamins
Aufsatz über Goethes Wahlverwandtschaften

sehr beeindruckt war. Ebenfalls in jener
Zeit liess sie sich in die Auseinandersetzung

mit dem Chassidismus ein, vollendete
sodann ihr Buch über die «Frauen der
Romantik» und begann Freud zu studieren.

Aber es war ihr nicht mehr möglich,
«abzuheben», wie sie dies früher zu tun
pflegte. Die äussere Realität wurde zunehmend

härter. «Die Schattenweit um mich
her liess sich von meiner Arbeit nicht
bannen», schrieb sie. «Was das Leben ist und
was der Tod, hatte ich wohl schon immer
gefragt, ich war ja dicht am Rande gewesen;

aber die Menschen, so wie sie nach
dem Ersten Weltkrieg geworden waren und
einander bedrängten und zerstörten, waren
mir im letzten fremd geblieben. Auch alle
einzelnen Verhältnisse zeigten in jener Zeit
ein neues Gesicht. Die Arbeitslosigkeit un¬

zähliger Menschen griff mit ihren schwarzen

Händen in das schwache, ermüdete
Deutschland ein. Was diese Arbeitslosigkeit

bedeutete, verstand ich zuerst noch
nicht ganz; aber als dann so viele Ehen,
Arbeitsgemeinschaften, Betriebe
auseinanderbrachen, alle Einigkeit unter den
Menschen mehr und mehr zerfiel, da
begann ich sie allmählich als das furchtbare
Schicksal zu begreifen, das sie für dieses
ausgezogene Land bedeutete.»

Das «furchtbare Schicksal» bahnte sich
an, ein «namenloses Grauen breitete sich
aus», schrieb Margarete Susman. Doch
noch gab es etwas wie Atempause, wie
Aufschub: In Frankfurt begegnete sie
Franz Rosenzweig wieder, der nun schwer
krank war. 1929 starb er. Als sie über ihn
schrieb, brauchte sie für ihn die Worte, mit
denen er einen Heiligen zu definieren
versucht hatte: «Ein Mensch des äusseren
Kreises, der nicht aus Wahl, sondern aus
Schicksal berufen wird; ein Mensch, dem
jeder glauben muss, weil keiner mehr etwas
mit ihm gemein hat.» Bei der Bestattung
von Franz Rosenzweig traf sie auch das
erste Mal mitLeo Baeck zusammen, dessen
Buch «Das Wesen des Judentums» sie kurz
vorher besprochen hatte und den sie wegen
seiner Menschlichkeit verehrte.

Sie lernte Berta von Pappenheim kennen,

die grosse Pazifistin und Erzieherin
der Frauen jener Zeit, der sie Unterricht
über die Philosophie der Vorsokratiker
geben durfte. Und sie befreundete sich mit
einer anderen bedeutenden Frau, die sie
eine moderne Märtyrerin nannte, Hannah
Karminski, die Vorsitzende des Jüdischen
Frauenbundes, die, statt sich in die Schweiz
zu retten, wo ihre Schwester lebte, ihre
Freundinnen in den Tod begleitete.

Margarete Susman selbst emigrierte im
Sommer 1933 aus Deutschland, wie sie
sagte, «als Deutsche». Sie reiste zuerst in
die Schweiz, dann nach England, von dort
nach Holland, wo sie den 15jährigen Jehudi
Menuhin spielen hörte, schliesslich in der
Silvesternacht 1933/34 in die Schweiz,
als einzige Passagierin dieses Nachtzugs,
der sie nach Zürich, in die Geborgenheit
führte, wie sie schrieb, jedoch in eine

227



Geborgenheit voller Sprünge und voller
Fremdheit. «Ich ging durch die Strassen
wie im Traum, und es war wirklich ein
Gefühl von Freude, das trotz allen Schrek-
kens in mir auflebte, und nur eines entsetzte
mich immer wieder: Wenn in dem Land des
mir von Kind auf vertrauten Schweizer
Dialekts plötzlich Klänge der anderen
Sprache auftauchten, die meine eigentliche
Heimatsprache war. Man kann sich dies
Entsetzen kaum denken: die Sprache, die
ich selber sprach, war mir zu einem
Schrecknis geworden».

Damit begann für Margarete Susman die
Zeit des Exils, das fast 33 Jahre dauern
sollte. Sie war, als sie nach Zürich kam -
wieder nach Zürich kam, wo sie schon
einen Teil ihrer Kindheit verbracht hatte - 61
Jahre alt. Hier traf sie auf den Kreis der
religiösen Sozialistinnen und Sozialisten
um Leonhard Ragaz, in dessen Neuen Wegen

sie eine Vielzahl wichtiger Aufsätze
publizieren wird, zum Teil unter dem
Pseudonym Otto Reiner, da sie während
des Kriegs als Flüchtling ein Publikationsverbot

hatte. So erschien zum Beispiel
1939 aus ihrer Feder ein Aufsatz, in dem sie
«Die geistigen Tragkräfte des modernen
Kollektivismus» untersuchte: Staatsver-
gottung, Todesverfallenheit, ausweglose
Angst, die Ersetzung des Menschen und
der Beziehungen zwischen Menschen
durch die Herrschaft der Sache, den auf die
Zerstörung alles Menschlichen, alles
Lebendigen, alles Göttlichen hin tendierenden

Nihilismus, eine Analyse, an deren
Ende sie sich fragte, was trotz aller Furchtbarkeit

hieraus zu lernen, was zu tun sei.
Ihre Antwort war: «Nur auf den Spuren des
Menschenbruders können wir die eigene
lebendige Seele wiederfinden... Wo immer
du die Fussspur eines Menschen findest,
zieht Gott vor dir her.»

Das «Buch Hiob» oder Die Wurzel
des Judenhasses

Hier in Zürich wird sie ihr bedeutendstes
Werk schaffen, das aus der drängenden,
unentrinnbaren Auseinandersetzung mit
dem Schicksal ihres Volkes entstand: Das

«Buch Hiob», das 1946, im Jahr nach dem
Kriegsende, erschien.

Eigentlich arbeitete Margarete Susman
seit dem Jahr 1929, seit der Auseinandersetzung

mit Franz Kafka, an diesem Buch.
Die Auseinandersetzung mit den
verschlüsselten, geheimnisvollen Wahrheiten
in Kafkas Werk war gleichzeitig der
Beginn ihrer Auseinandersetzung mit dem
verschlüsselten, geheimnisvollen Schicksal

des jüdischen Volkes. In dieser
Auseinandersetzung greift sie zurück in die
Geschichte, in die Texte der Propheten,
insbesondere auf Jesaia und mit der gleichen
Hartnäckigkeit auf das Buch Hiob. In dieser

Auseinandersetzung findet sie auch den
besonderen prophetischen Ton, der diese
Texte auszeichnet.

Schon im Kafka-Aufsatz benennt Margarete

Susman das Thema des ganzen Hiob-
Buches: «Der Hader mit Gott, der Prozess
des Menschen mit Gott um seiner Gerechtigkeit

willen hat im Judentum früh begonnen

und niemals aufgehört. Er ist die Kehrseite

des Lebens unter dem Gesetz, das die
unbedingte Gerechtigkeit Gottes voraussetzt.

Je reiner die göttliche Forderung an
den Menschen erfasst und gelebt wird,
umso unbedingter muss der Mensch auf
seiner Forderung der unbedingten Gerechtigkeit

Gottes bestehen... Das Urentsetzen
des Buches Hiob ist das jähe Erkennen,
dass die Stimme Gottes auf die Stimme des
einzelnen Menschen überhaupt nicht
antwortet, dass weder die Stimme des
Menschen Gott, noch die Stimme Gottes den
Menschen zu erreichen vermag: dass das
Schicksal des einzelnen, mein Schicksal,
mein Leben - und ich habe ja kein anderes
als dieses - rechtlos,' hilflos vor Gott im
Lebensganzen ertrinkt.»

Wie Hiob wird das jüdische Volk für eine
Schuld gezüchtigt und erniedrigt, um die es
nicht weiss. «Göttliche und menschliche
Gerechtigkeit können nicht zusammenkommen...

Es ist die furchtbare Einsicht in
die Vergeblichkeit persönlicher Unschuld,
die das ganze Buch Hiob durchzieht. Bis zu
der persönlichen Schuldlosigkeit dringt
Gott gar nicht vor. Dazu sind wir zu tief in
die allgemeine Schuld hineingestellt...»

228



Doch worin erkennt sie diese Schuld, worin
besteht sie? In ihrem «Buch Hiob» schreibt
Margarete Susman: «Die eigentümliche
Schuld, mit der das Gesetz von Anbeginn
das Volk belastet, ist, mag auch die
menschliche Anklage dies ahnungslos
verwischen, der schuldlosen Schuld Hiobs
verwandt. Israel hat am Sinai die Thora
angenommen, und es hat sie nicht nur für
sich, es hat sie für die Menschheit
angenommen».

Durch diese stellvertretende Gesetzesannahme

habe das Volk sich einer Bestimmung

übergeben, die es nicht verwirklichen

könne, die erst am Ende der Geschichte
erfüllt werden könne, doch setze hier,

an dieser schicksalhaften Auszeichnung,
durch die das Volk sich einem unvergleichbaren

Vollkommenheitsanspruch ausgesetzt

habe, auch alle Feindschaft gegen
Israel an. Hier, sagt Margarete Susman, sei
die Wurzel des Judenhasses aller Zeiten.
Weil Israel in seiner Gegenwart, in seiner
Gegenwärtigkeit ständig auf die Menschheit

hinweise, die noch nicht ist, indem
Israel die Menschheit in der Erlösungserwartung,

in der «reinen Zukunft» vertrete,
sei Israel ein Gegenbild zu den übrigen
Völkern. Denn in der Überfülle und Un-
erklärbarkeit des Leidens könne Israel ja
trotzdem nicht anders als an der Hoffnung
festhalten, an der messianischen Hoffnung.
An dieser Hoffnung werde das Volk, werde
jede einzelne Seele dereinst gerichtet werden,

gemäss dem Wort des Talmud, das
Margarete Susman zitiert: «Hast du gehofft
auf das Heil?»

Margarete Susman erklärt somit den
seit Jahrhunderten schwärenden Judenhass
als «metaphysischen» Hass. Allerdings
kommt sie zum Schluss, dass sowohl dieses
geschichtliche Phänomen wie der moderne
Antisemitismus «zugleich immer ein
soziales und politisches Ablenkungsmanöver»

sei. «Am Stand der Wirtschaftsnot
eines Volkes» habe man seit jeher den Stand
der Judenverfolgungen ablesen können.

Im Vorwort zur zweiten Auflage, die
1948 unmittelbar nach der Gründung des
Staates Israel erschien, fragt sie sich, ob
nun, wo das jüdische Volk ein Staatsvolk

mit festem Territorium geworden sei, ein
Volk wie andere Völker, diese Veränderung
zum Guten des Volkes sei. Sie sagt:
«Gewiss, der in den Wehen und Wirren des
Heute geborene kleine Staat ist nicht ein
Staat wie andere Staaten... Es geht ihm in
ihm allein um die Wahrung und Stärkung
eines lebendigen Zentrums, von dem aus
das Volk nach der grauenvollsten Zerstörung

seiner Geschichte sich wieder neu
aufbauen kann. Es geht ihm darum, den
wenigen Überlebenden der Katastrophe,
die verlassen über die Erde irren, eine
Zuflucht, eine Heimat, ein Stück festen
Bodens unter den Füssen zu geben.»

«Aber», fährt sie etwas weiter fort, «mit
dieser kriegerischen Verteidigung wie mit
dem Staat, der sie erfordert, hat doch das
Volk ein Stück des ihm fremden Chaos in
sich selbst hineingezogen und damit,
schwerer noch als seinen äusseren, seinen
inneren Bestand gefährdet. Es hat mit dieser

Lebensform teil an den blutigen
Verirrungen und Verzerrungen der ihm selbst
zutiefst widerstrebenden Völkerwelt; es
hat teil am Fluch des Nationalismus, teil an
der wachsenden Erstarrung des Lebens, an
dem apokalyptischen Erkalten des
Herzens, in dem das Leben der Menschheit
erkaltet.» Und sie fragt: «Kann in einer
solchen Wirklichkeit das messianische
Erbe noch verwaltet werden? Ist in ihr - es
ist dieselbe Frage - die Verwirklichung des
einfach Menschlichen noch möglich?»

Die Gleichsetzung von «messianischem
Erbe» und dem «einfach Menschlichen»
hat für Margarete Susman die Bedeutung
eines Axioms. Von diesem Axiom aus
formuliert sie auch die Aufgabe, wie sie
sich fortan Israel stelle, «dringlicher als
je»: «Die Vertretung einer überinternationalen

Friedensordnung, auf die das Ganze
der Weltentwicklung als auf die allein
rettende Entscheidung hinzielt, das Ausharren
in der Hoffnung.»

Margarete Susman war, als das «Buch
Hiob» erschien, vierandsiebzig Jahre alt,
eine nicht mehr junge Frau, die jedoch ihr
Leben lebte, wie sie es immer gelebt hatte,
auch wenn das Augenlicht zunehmend
schwächer wurde, offen den Menschen

229



gegenüber, die ihr neu begegneten, die
sie aufsuchten und liebten - darunter
Hermann Levin Goldschmidt, Jacob Taubes,

Paul Celan, Michael Landmann,
Elazar Benjoetz, ihr Arzt Manes Kartagener,

Paul Tillich, der Komponist Robert
Oboussier, Manfred Schlösser, Rietli
Hardmeier aus Thalwil, die sie als ihre «Arbeitshilfe

ganz besonderer Art» bezeichnete,
Bertha Huber Bindschedler aus Glarus und
viele mehr.

Fremdling auf Erden

Margarete Susman blieb auch offen
Anfragen und neuen Aufgaben gegenüber.
Unter anderem war sie mehrmals gebeten
worden, Vorträge in Deutschland zu halten,
was sie regelmässig abgelehnt hatte, bis sie
eines Tages einverstanden war, in Heidelberg

vor Studierenden über das Thema der
messianischen Hoffnung zu sprechen. Als
sie im Begriff war abzureisen, verfehlte sie
die oberste Stufe der Treppe und fiel kopfüber

die steinerne Treppe hinunter. Mehrere

Wochen brauchte sie, um einigermassen

wiederhergestellt zu sein.
Dieser Sturz war nicht der erste gewesen.

Immer wieder, seit sie eine junge Frau
war, war sie gestürzt und in der Folge
Wochen-, wenn nicht monatelang bettlägerig
und pflegebedürftig gewesen. Am Schluss
ihres Lebensrückblicks fragte sich Margarete

Susman, was das wohl bedeuten möge,
dass sie so oft gefallen sei. Und warum das

Fallen, auch wenn es grosse Schmerzen
nach sich ziehe, immer ein wenig lächerlich

sei. Sie kam zum Schluss, dass sich in
diesem Stürzen wohl ihr Verhältnis zur
Erde Ausdruck schaffe. So oft sei sie mit
dem Denken anderswo gewesen als auf der
Erde, als am wirklichen, tatsächlichen
Erdenort, wo sie gar nie wirklich beheimatet
gewesen sei - «Irdischer Heimat verirrter
Schein». Mit jedem Sturz aber habe ihr die
Erde zu verstehen gegeben, dass sie trotzdem

hierher gehöre. Und Margarete
Susman schloss ihre Überlegung mit der
Feststellung, dass der Mensch ja überhaupt ein
Fremdling aufErden sei und dass ihr Fallen
gerade dafür als Symbol gelten könne.

Wie Margarete Susman ihre letzten
Jahre verbrachte, hielt sie selbst fest: «Der
Lebensabend - er gleicht dem Abend, der
sich auf eine Landschaft niedersenkt, nur
dass er voller letzter Fragen ist, wie sie der
Abend in der Natur nicht kennt. Es ist jene
eigentümliche Zeit, in der schon die Dinge
für unser Auge aus ihren wirren Verflechtungen

sich lösen und das Leben durchsichtig
wird für sein Gesetz: das Gesetz des

Lebens und Sterbens... Die Lider schliessen,

verstummen und lauschen - das
scheint mir das Granderlebnis des Alters.
Das Lauschen in das dunkelnde Leben. Wie
viele Stimmen werden da laut, die man am
Tag nicht vernommen hat. Durch diese
Stimmen glaubte ich lange, nicht in Ruhe
sterben zu können, weil so vieles in mir
Angelegte in meinem Leben sich nicht
verwirklicht hat. Nun bin ich, was mich selber
angeht, langsam geduldig und ruhig geworden.

Die Gabe des Alters ist ja die Ruhe -
und was alles ist in diesem Wort enthalten.
Ja, in dieser Ruhe liegt gewiss auch noch
eine Hoffnung, aber nicht mehr für das
eigene Leben, sondern eine, die sehr viel
weiter reicht: die Hoffnung auf ein der
blossen Natur enthobenes Reich des
Friedens.»

Und die damals 92jährige schloss ihre
Aufzeichnungen mit den folgenden Sätzen:
«Wie dunkel und unbegreiflich ist die Zeit,
wie schnell und wie langsam ist mein
Leben vergangen. Und wenn ich an das Bibelwort

denke: <Des Menschen Leben währet
siebzig Jahr, und wenn es hoch kommt,
achtzig Jahn, dann kommt es mir zuweilen
vor, als wäre ich gar nicht mehr im Leben.
Wenn ich aber den Zusatz lese: <Und wenn
es köstlich gewesen ist, dann ist es Mühe
und Arbeit gewesen>, dann scheint mir
doch, als ob ein solches Leben letztlich
mein Teil gewesen wäre, wie sehr auch der
Tod zu ihm gehört. Denn da der Tod nur für
den Einzelnen tragisch, im Ganzen aber
notwendig und sinnvoll ist, ist für uns, im
Leben und im Sterben, nur die einzige
Möglichkeit, ihn still in das Ganze
aufzunehmen.»

Exil als Chance? Margarete Susman
hatte es während 33 Jahren zu nutzen ver-

230



mocht, vielleicht ihr Leben lang. Galuth
und Exil sind dasselbe, «Galuth ist die Sühne

für alles», hatte sie in ihrem Hiob-Buch
geschrieben. Was «das Ganze» oder
«alles» bedeutet, hat Margarete Susman
versucht zu beantworten, indem sie sich den
zentralen Fragen unentwegt stellte: der
Frage nach der Wahrheit, nach der Wahrheit

des Menschlichen, nach der Wahrheit
des Messianischen, nach der Wahrheit des
Judentums, der Frage nach den Werten,
nach denen sich das Leben auszurichten
lohnt, der Frage nach der Sprache, die als

Vermittlung zwischen den Menschen,
zwischen dem, was war, dem, was ist und dem,
was sein soll und sein wird, Ausdruck
verleiht. Sie starb in Zürich am 16. Januar
1966.

Benützte Literatur von Margarete Susman:

- Das Wesen der modernen deutschen Lyrik, Verlag
von Strecker und Schröder, Stuttgart 1910

- Vom Sinn der Liebe, Eugen Diederichs Verlag, Jena
1912

- Lieder von Tod und Erlösung, Drei Masken Verlag,
München 1922

- Frauen der Romantik, Eugen Diederichs Verlag, Jena
1929

- Das Buch Hiob und das Schicksal des Jüdischen
Volkes, 2. Auflage, Steinberg Verlag, Zürich 1948

- Aus sich wandelnder Zeit, Gedichte, Diana Verlag,
Zürich 1953

- Gestalten und Kreise, Diana Verlag, Zürich 1954

- Deutung biblischer Gestalten, Diana Verlag, Zürich
1955

- Ich habe viele Leben gelebt, Deutsche Verlagsanstalt,
Stuttgart, 1964

- Vom Geheimnis der Freiheit, Hrsg. Manfred Schlösser,

Verlag Agora, Darmstadt/Zürich 1965

- Das Nah- und Fernsein des Fremden, Hrsg. Ingeborg
Nordmann, Jüdischer Verlag, Frankfurt 1992.

Vor mir steht ein Bild von Leonhard Ragaz: eine kleine Fotografie von der Grösse einer
Postkarte, die ich erst nach seinem Tod erhalten habe. Sie zeigt ihn in ganzer Gestalt mit
abgewandtem Gesicht, die Hände aufdem Rücken verschränkt, am Rande einer Terrasse,
von der er hinüberblickt aufdie Berge und hinab in das Tal. Wie ist es möglich, dass dies
kleine Bild, das nicht einmal das Antlitz zeigt, so ergreifend, so herzergreifend das Ganze
dieses Menschen wiedergibt, dass bei dem Anblick dieses Bildes in seiner ganzen
Unwiederbringlichkeit das vor uns aufsteigt, was wir in diesem Menschen verloren haben Wir
haben ihn kaum je in seinem Leben so gesehen. Wie kommt es, dass wir ihn gerade so, in
dieser Haltung des Abgewandtseins, des Abschiednehmens, des wortlosen Betens, in
dieser schweigsamen Glorie, die der Abend um ihn webt, so ganz wiedererkennen, dass
gerade dies Bild uns so unmittelbar ins Herz trifft?

Wir kannten ihn alle als den grossen Streiterfür das Reich Gottes und seine Gerechtigkeit,
als den, der in der Geschichte den Fusstritt des lebendigen Gottes vernahm und als

Gericht und Verheissung hörbar machte, als den, der im Wissen, dass das Reich im Kampf
mit dem Gegenreich kommt, zum Träger der Revolution Gottes in der Geschichte wurde.
Wir kannten ihn als den, der im Herzen der Gegenwart wohnte und von ihr aus Vergangenheit

und Zukunft deutete: als das schlagende Gewissen seines Landes und seiner Zeit. Wir
kannten ihn als den, dessen Herz brannte für die Armen und Entrechteten, der in allem
Leben den Geringsten der Brüder, den verlorenen Menschenbruder suchte und zum
unablässigen Suchen nach ihm aufrief.

(Margarete Susman, Leonhard Ragaz, in: Neue Wege, Januar 1946, S. 12f.; und in: Vom
Geheimnis der Freiheit, Gesammelte Aufsätze 1919-1964, hg. von Manfred Schlösser,
Darmstadt/Zürich 1965, S. 290ff.)

231


	Exil als Chance - Irdischer Heimat verirrter Schein : Margarete Susman (1872-1966)

