Zeitschrift: Neue Wege : Beitrdge zu Religion und Sozialismus
Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 7-8

Artikel: Agrar-Kultur und Agrar-Spiritualitat : Anregungen zum Nachdenken
Autor: Imfeld, Al

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-143983

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-143983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Al Imfeld

Agrar-Kultur und Agrar-Spiritualitit

Anregungen zum Nachdenken

Philosophische und theologische Reflexionen iiber die Landwirtschaft sind das grosse
Thema im Denken von Al Imfeld, das er in den folgenden elf Thesen zusammenfasst.
Es sind iiberraschende Beziige, die unser Freund herstellt. Hinter all den vielfaltigen
Erscheinungsformen und historischen Ubergangen der Agrarkultur entdeckt er die bauer-
liche Spiritualitat des Betens und Arbeitens im benediktinischen Sinne (iibereinstimmend
mit andern religiosen Traditionen), aber auch des Versorgens und Vermittelns uiber alle
Grenzen hinweg. Dass diese Spiritualitiat verlorengeht, wenn der Nationalstaat die
Landwirtschaft auf die Ideologie der Selbstversorgung verpflichtet, ist die vielleicht

wichtigste Erkenntnis, die wir diesem Beitrag verdanken.

1. Ein vermeintliches Gefille vom
Sakralen zum Profanen bedeutet kei-
nesfalls Abfall im ethisch-moralischen
Sinn.

Wie alles im menschlichen Leben, so ist
auch Agrarkultur oder Landwirtschaft dem
Wandel und damit der Geschichte unter-
worfen. Es gibt keine fundamentale Ur-
Form (im Sinne des Religionswissen-
schaftlers Mircea Eliade), die immer so
und nur so das Attribut Kultur oder Spiri-
tualitét verdiente. Es gibt daher keine Riick-
kehr zu frither, denn so etwas wire nur
moglich, wenn etwas im Ewigen oder im
Ahistorischen ldge. Alles Gejammer iiber
das Heute und die Nostalgie nach dem
Einst ist eine Fiktion (meist sogar eine
gefdhrliche Illusion) und stiftet keinen
Sinn. Es gibt kein — in der Terminologie
Mircea Eliades — «in illo tempore»; genau-
so wenig wie es ein dauerndes Absinken,
Sédkularisieren, Profanieren und Nivellie-
ren gibt.

Gerade Bauern resp. Landwirte wissen,
was Dreck ist. Sie sollten ihn nicht ver-
achten und bloss nach dem Schein des
Himmels Ausschau halten. Zwischen
Staub und Wolke gibt es einen Unterschied,
und doch kodnnen sie zur Staubwolke wer-
den...

200

Red.

2. Landwirtschaft ist nicht vorgegeben,
sie muss immer neu verwirklicht, ver-
menschlicht oder inkarniert werden.

Seit es den Menschen gibt (schidtzungs-
weise 300 000 bis 500 000 Jahre), gibt es
Landwirtschaft und Agrarkultur. Es ist ba-
rer Unsinn zu behaupten, der Mensch habe
die Landwirtschaft erst im spdten Neolithi-
kum sozusagen erfunden. Menschen im
halbmondformigen Giirtel zwischen Nil,
Euphrat und Tigris passten damals ihre
Agrarkultur aus einem neuen Selbstver-
stindnis heraus neuen Gegebenheiten,
nimlich der zunehmenden Urbanisierung
und Verwaltungspopulation, an. Diese da-
malige Anpassung darf weder-mystifiziert
noch verabsolutiert werden. Sie kann hoch-
stens ein Vor-Bild, jedoch niemals eine
Norm oder ein Ur-Bild fiir alle Bauern auf
dieser Welt sein. Das wire ahistorisch und
ethnozentrisch, untkologisch und kultur-
los. Neben dem Fundament Land oder
Boden hat die Landwirtschaft zwei wich-
tige Achsen: Raum (Okologie) und Zeit
(Historie).

Der Bauer oder Landwirt (und stets sind
Mann und Frau, alt und jung gemeint und
eingeschlossen!) arbeitet dauernd an einer
Fleischwerdung (Incarnatio) und somit an
einer Menschwerdung (Hominisatio). Er



hilft mit, Dinge auf die Erde oder den Bo-
den zu holen. Auf stets anderem Grund und
Boden muss er Neues anpassen und umfor-
men.

3. Der Bauer hat sich in jeder Zeit neu

‘zu definieren und sich mit gegenwirti-
gen und lokalen Gegebenheiten (sowohl
Chancen als auch Widerwirtigkeiten)
gestalterisch, wie etwa mit Zihmen und
Ziichten, aber auch hegend mit Strei-
cheln oder betretend beim Begehen aus-
einanderzusetzen. Nicht bloss ein kor-
perliches, sondern auch ein inneres
Handausstrecken braucht es ebenfalls in
heutiger Zeit. Ein Mit- und Nachziehen,
ein Anziehen und Abstossen sind wie die
Chemie wichtig.

Wie bei Migration immer die letzten Ein-
wanderer die Bosen sind, so verhilt es sich
auch in der Agrargeschichte. Fiir die Pasto-
ralisten wurden alle sesshaft agierenden
Hackbauern zu Verritern und Rohlingen.
Diese auf der anderen Seite wehrten sich
und weigerten sich, fortan Fleisch und Tier-
produkte zu essen. Wahrscheinlich werden
wir von diesem Abwehr-Modell kaum los-
kommen, doch sollte so etwas Bauernphi-
losophen und -beratern bekannt sein. Neu
sich definieren heisst andere nicht verket-
zern, nicht mauern und abschirmen. Mit
stets neuen Feindbildern und Verschwo-
rungstheorien kann keine echte Kultur und
noch weniger eine tief greifende und
kreativ sich auswirkende Spiritualitét ent-
stehen.

Wenn einer oder eine es weiss und erfah-
ren hat, dann der Bauer oder die Béuerin:
Alles ist ein Gehen und Kommen, ein Wer-
den und Vergehen. Er weiss in etwa, was er
von den Jahreszeiten zu erwarten hat.
Selbst da muss er auf der Hut sein, sie nicht
zu verschlafen oder im Friihling stehen-
bleiben zu wollen. Er und sie miissen be-
stindig wachsam und aufmerksam sein.
Wenn das schon die Erfahrungswirklich-
keit ist, warum sind sie so wehleidig,
manchmal gar blind, wenn es um die
Umwandlung ihres Bilds und Auftrags
geht?

4. Uberginge sind «heiss», d.h. leicht
verwundbar fiir die existierende Kultur
und verletzlich fiir den existierenden
Glauben. Uberginge sind daher gefihr-
lich. Sie sind ein Risiko, weil niemand
wissen kann, was daraus schliesslich
hervorgeht.

Kleinere Uberginge gibt es permanent.
Die Agrargeschichte kennt jedoch einige
einschneidende und in der Folge alles
umkrempelnde Ubergiinge. Einer davon
war der von der «Wildbeuterei» (jagen/
sammeln) zum Pastoralismus (Weide- und
Hirtenkultur); spéter ein Ubergang zum
Wander-Feldbau, zur Dreifelderwirtschaft;
stets mit etwas Rotation. Der andere Faden
beginnt mit der Sesshaftigkeit, dem Bau-
ernhof, beschreibt den Ubergang vom
Klein- zum Grossbetrieb, ja zur Plantagen-
und Monokultur. Bei all diesen Ubergin-
gen ging es heiss und emotional zu. Die
«Reinen» resp. die Traditionalisten verach-
teten und verketzerten die «anderen», die
«fremd»-gingen, sich beschmutzten und zu
Verritern wurden, und umgekehrt lachten
die «Neuerer» liber die Riicksténdigkeit
und Bockbe1n1gke1t der Traditionalisten.

An einem erneuten Ubergang befindet

sich die Landwirtschaft heute. Davon sind
Pastoralisten und Sesshafte, Klein- und
Grossbauern genauso wie Bergbauern oder
Plantagenbewirtschafter gleicherweise be-
troffen. Man wollte hoffen, dass endlich
aus der Geschichte gelernt wiirde, mit der
Folge, dass alle verschiedenen Bauern-
typen zusammenstiinden und sich nicht
gegenseitig als Verrdter den Untergang
wiinschten. Doch dasselbe, fast menschen-
unwiirdige Schau- und Zerreisspiel wie eh
und je spielt sich ab.
_ Bauer und Béuerin wissen iiber heikle
Uberginge, etwa wenn der Samen eben
spriesst und Reif (Frost) ihn schon wieder
vernichten kénnte. Man lduft also iiber die
Felder, um Wirme auszustrahlen. Man
macht etwas Rauch und hiillt damit Junges
und Schwaches ein.

5. Jeder Ubergang ist gleichzeitig eine
Weg-Kreuzung oder Gabelung. Danach

201



gibt es — wie nach einer Zell-Teilung -
mehrere Moglichkeiten, von denen nie-
mand behaupten kann/darf/soll, nur sei-
ne Form oder Weise der Interpretation
des Bauerndaseins sei die richtige. Eine
vom Staat gegiingelte oder dirigierte
Landwirtschaft wird schon um der Ver-
waltung und der Verbiinde willen eine
solche Vielfalt resp. Diversifikation
nicht zulassen konnen, denn es wird
heissen, solches sei zu kompliziert und
aufwendig, nicht effizient oder politische
Zersplitterung.

Zu viele Bauern begreifen Vielfalt als
Abspaltung und Ketzerei. Sie wollen noch
immer eine sozusagen monotheistische
Einheit. Sie akzeptieren nicht ihre eigene
Vielfalt, ja, spielen diese gar als Gespal-
tensein hoch. Sie akzeptieren das Reale
nicht. Einst war Gott alles, und sie waren
nichts. Heute ist es die Wissenschaft, der
sie zu oft blind folgen.

In jedem heutigen «Bauernverband»
gibt es mindestens drei ganz verschiedene
Daseinsarten der Agrarkultur:

— das Bauerndasein mit sehr viel Subsi-
stenz und informeller Wirtschaft; ein klei-
nes Ganzheitssystem;

— den Landwirt, 6konomisch einem Natio-
nalstaat wie die Armee zum Schutz zuge-
ordnet;

— die Agrogeschiftsleute, die mit den Pro-
dukten nicht primér Volk erndhren, sondern
Geld verdienen wollen.

In den Bauernverband gehorten eigent-
lich genauso Hausfrauen mit ihrem Garten,
Arbeiter mit ihrem Schrebergarten, selbst-
verstidndlich auch die Forstwirtschaft mit
der Waldlichtung oder der Energiefarmer.

Vielen Bauern fehlen sowohl ein histori-
sches Bewusstsein als auch ein Demokra-
tieverstdndnis, das bewusst Vielfalt pflegt
und respektiert. Sie begreifen andere For-
men nicht als gleichwertig.

Gerade die Bauern und Bé&uerinnen
(vielleicht vor allem sie!) konnten an sol-
chen Engpéssen oder Toren des Ubergangs
eine moderne Spiritualitdt mit greifbaren
Ritualen oder Brauchen entwickeln. Sie
sollten helfen, laufend jede Mauermenta-

202

litdit zu durchbrechen und eine breite
Wachsamkeit, die sich nicht mit Sicher-
heitssystemen allein definiert, zu pflegen.
Diese Offenheit muss in Symbolen, wie
aufgehende Sonne, Mond, Knospe, und in
Zeremonien, wie Bittgang oder Flurpro-
zession (so war es einst, heute kann es doch
Variationen mit Sinn geben!), sich aus-
driicken; es mag auch ein Sprechen und
Dichten beim Begehen oder Befahren sein;
zusammengefasst konnen wir all das als
eine Pflege der Meditation bezeichnen. Of-
fenheit soll konkretisiert und im Kleinen
immer wieder praktisch und mental einge-
iibt werden.

6. Etwas ganz Zentrales einer auch heu-
tigen Bauern-Spiritualitit ist das Kom-
binieren von Arbeit und «Gebet». Das
benediktinische Ora-et-labora-Prinzip
kann modernisiert weitergefithrt wer-
den. Es mag jedoch heute nicht nur an
westlich-europiische Traditionen erin-
nert werden: es gibt weltweit und wohl
bei allen Religionen erstaunliche Ahn-
lichkeiten.

Die grosse abendlidndische Erneuerung
ging nach dem Zerfall des Romerreichs
von Benedikt von Nursia (um 500) und
seiner Klosterreform aus. Er verlangte von
den Monchen neben Gebet und Meditation
genauso treu und bestéindig Handarbeit.
Pflege gemeinsamer Rekreation war ein
Muss, genauso wie ein gemeinsames Zwi-
schen-Mahl bei strenger Arbeit (Zniini,
Zobig, Zfiinfi), denn solche Zwischenver-
pflegung wurde nicht wie heute im Vorbei-
gehen miteingenommen und allein einge-
nommen. Benedikt wollte weg von der Ein-
seitigkeit oder Monokultur des Geistes und
des Individuellen und hin zur Verbindung
von Gebet und Arbeit, von Einzelzelle und
Gemeinschaftsraum.

Diese Verkniipfung von Meditation und
Handarbeit finden wir in dhnlicher Weise
bei den zen-buddhistischen Monchen Ja-
pans. Denken wir an die meisterhaften
Steingédrten von Kyoto (Japan) mit ihrer
Einheit von Meditation und Gestaltung
oder ans Hegen und Pflegen von Bonsai-



Bidumchen. Die Monche meditieren nicht
etwa nur und lassen sich die Gérten der
Meditation von einer modernen Garten-
baufirma erstellen. Nein, Meditation und
Gestaltung des Gartens gehen zusammen.

Selbst bei den Hackbauern in Schwarz-
afrika oder bei den sog. Pygmden des Re-
genwalds werden solche Formen der Ab-
wechslung, des Kontrasts, des Vor- und
Nachgebens, des Ein- und Ausatmens, der
korperlichen und geistigen Tétigkeit, der
brachialen und mentalen Instrumentalisie-
rung gefunden. Warum soll ausgerechnet
der moderne Bauer eine in allen Kulturen
liber Jahrtausende hinweg festgestellte
Rhythmisierung aufgeben?

In den Hénden der Monche lag in fast
allen Kulturen die Ziichtung. Es ist kein
Zufall, dass der Begriinder der modernen
Genetik der Augustiner-Monch Gregor
Johann Mendel ist. Eine solche Ziichtung
muss «eingespannt» in einen Kosmos und
darf nicht ein Riss von Strédngen sein.

Vielleicht ist dem friiheren Mdnch der
heutige Wissenschaftler dhnlich. Es wire
auf jeden Fall fiir ihn hilfreich, Forschung
mit Meditation, mit etwas Abstandnahme
resp. «Gebet» zu verbinden. Beten hier
heisst: nachdenken, meditieren, andere ein-
beziehen und an mogliche Folgen oder Aus-
wirkungen denken. Gebet stellt Beziige zu
oben und unten her. Gebet ist nichts anderes
als ein Einbinden und Verbinden. Die Vor-
silbe «Ge-» sagt es deutlich: Sie schliesst
mehrere ein und bringt sie zusammen (vgl.
Ge-schwister). Gebet ist ein Distanz- resp.
voriibergehendes Abstandnehmen.

Was einst fiir Agrar-Monche galt, gilt
noch heute fiir alle, die in irgendeiner Form
mit Land-Wirtschaft zu tun haben. Sie soll-
ten sich dessen bewusst werden und sein,
dass zur Agrarkultur wesentlich dieses Ein-
binden und Verbinden gehoéren, und dass
sie alle irgendwie Mittler, Vermittler oder
(modern ausgedriickt) Medien sind.

7. Bauern und Béuerinnen versorgen
Menschen und Gesellschaften. Das Bau-
erndasein ist niemals autark, sondern
eine Hin- oder Zu-Ordnung auf andere
Menschen und Institutionen

Die Moderne hat sehr viel von Selbstver-
sorgung gesprochen. Niemand jedoch ver-
gesse, dass solches Gerede vor allem vom
Nationalstaat und der Armee stammit.
Selbstversorgung allein ist kein Wert. Im
Gegenteil: sie schneidet ab, isoliert, nimmt
den Bezug zu aussen weg und gibt Raum
zur Selbsttduschung und ordnet nach und
nach die Bauern unter.

Bauern sollten merken, welch ein Un-
sinn es ist, von einer Abkoppelung zu re-
den. Der Bauer befreit sich auch nicht,
wenn er sich von allem loslost. Seine Spiri-
tualitét ist die eines Vermittlers. Der Bauer
kann seine Unabhingigkeit falsch deuten
und wird mit ihr im Verderben enden. Im-
mer — ob er es liebte oder nicht — stand der
Bauer zwischen Arm und Reich, oben und
unten. Der Bauer wird immer von anderen
abhéngig sein: er i1st ein Zwischenglied.

Gerade diese Sicht 1st zentral in der For-
mulierung einer erneuerten Bauern-Philo-
sophie und -Spiritualitét.

8. Landwirtschaft ist ein Austauschver-
fahren: ein Geben und Nehmen, ein Zer-
streuen von Kornern, um sie spiiter ver-
mehrt einzusammeln. Selbst diese Ernte
dient auch dem Tausch und Markt, um
andere wissen und teilnehmen zu lassen.
Keine Ernte dient bloss der Erndhrung.
Die Ernte ist des Bauern Botschaft, zu-
gleich seine Kommunikation und Wiih-
rung.

Mit was der Bauer keine Arbeit hat, ge-
hort ithm nach alter Tradition nicht. Daher
durften Fremde in den Wald, um Holz auf-
zulesen, oder an seinen Rand kommen, um
Beeren abzulesen oder im Herbst — nach
der Ernte — auf dem Land Pilze sammeln.
Wire es wirklich jemals bloss um Selbst-
versorgung und Erndhrung gegangen,dann
hitte der Bauer wohl auch Pilze, Niisse
oder Beeren fiir sich beansprucht. Land-
wirtschaft war immer eine Form der Kom-
munikation — eine Mitteilung an andere.

Dieses System wurde leider langsam,
aber zusehends zu einem einseitigen
Subventionsnetz: Die Bauern gingen wie
Fische ins Netz des modernen National-

203



staats, der Bauern wie Soldaten begreift,
einsetzt und benutzt. Bauer und Soldaten
zusammen sichern den Staat.

Es wurde vor allem in Kreisen des Adels
und Klerus und wird heute von Idealisten
so getan, als ob Landwirtschaft bloss der
Erndhrung zu dienen hitte. Sie hatte schon
seit eh und je, also vor ihrer Nationalisie-
rung, viele andere (wenn auch nicht be-
wusste) Funktionen. Kein Mensch und erst
recht nicht ein Bauer lebt vom Brot allein.

Der in den siebziger Jahren in entwick-
lungspolitischen Kreisen so wichtige Aus-
spruch Food First (er geht auf den Titel des
Bestsellers von Frances Moore Lappé und
Joseph Collins zurlick) kann ganz falsch
und fiir Bauern versklavend aufgefasst
werden. Vor dem téglichen Brot kommt,
wie heute die Elendssoziologie nachweist,
der Respekt oder die Anerkennung. Es wur-
de daher geerntet, um Ansehen, Respekt
oder Selbstwert zu erhalten.

Immer wieder wurden Produkte ange-
baut, welche die Bauern gar nicht selbst
assen. Immer wurden auch Opfergaben ge-
erntet. Angebaut wurden genauso Symbole
und Zeichen: Blumen auf Gréber oder fiir
Helden. Neben den Opfern fiir Gotter
brauchte es die Geschenke fiir Nachbarn
und Freier, Fremde und Pilger. Selbst zu
Zeiten der Hungersnot wird der Durch-
schnittsbauer nicht nur fiir die Selbstver-
sorgung produzieren, denn mit gezeigtem
scheinbarem Uberfluss betdrt er die bdsen
Geister.

Erst der hundertjdhrige Nationalstaat
wollte die Bauern allein fiir sich haben und
sie exklusiv fiir diesen Staat produzieren
lassen. Er gab ihnen vor, dass Selbstversor-
gung ein hohes Ideal sei. Er zerriss somit
ihre Beziige liber die Grenzen hinweg.
Selbst Nachbarn wurden zu Feinden oder
Fremden. Von ihnen sollte nichts gegessen
werden. Was aus anderer Hand kam, war
unrein. Einst der Sakral-, heute der Natio-
nalstaat macht(e) Bauern im Kern zu
Wichtern gegeniiber Fremden. Alles
Fremde wurde verdichtigt. Selbstversor-
gung ist eine Grundlage des Rassismus und
des Fremdenhasses. Die WTO konnte ein
Ansatz sein, um das zu durchbrechen.

204

Food First als ein Akzent, ja; jedoch
nicht als Puritanismus. Wir produzieren
auch zur Verschwendung und zum Uber-
fluss. Luxus hat auch seine Stellung in der
Gesellschaft. Selbst hier gilt: Der Mensch
lebt nicht vom Brot allein. Die heutige Welt
zeigt millionenfach, dass gar bei Uber-
schuss an Nahrung viele Menschen an Hun-
gersymptomen leiden; sie essen zuviel oder
zu wenig, um Botschaften auszuschicken...

9. Ein Herzstiick des Bauerlichen ist sei-
ne Subsistenz. Wenn diese nun auch
noch total monetarisiert werden soll,
dann sind Bauerntum und Landwirt-
schaft (zwei Wege) am Ende. Sie wiirden
einer Monokultur des Agrobusiness
(wahrscheinlich nur kurze Zeit) Platz
machen.

Ein bodenstindiger Bauernphilosoph
aus meiner Heimat war immer felsenfest
tiberzeugt, dass hochstens Arbeiter, aber
niemals Bauern an den Sozialismus von
Marx hitten glauben konnen. Jeder Bauer
miisste eigentlich wissen, dass er Spiritua-
list und Kapitalist in einem ist, und dass
nichts voll determiniert (weder vom Kapi-
tal noch von Gott dem Allmichtigen) ist. Er
weilss zwar, dass er vom Wetter oder von
Jahreszeiten abhédngt und dennoch ohne
sein Zutun oder Mitgehen keine Ernte an-
fallt. Er ist — trotzdem — ein Meister zwi-
schen verschiedenen Kriften. Jeder ehrli-
che Bauer weiss, dass er ein Doppelwesen
oder ein Schlaumeier dazwischen sein
muss. Der Bauer hat durch alle Zeiten hin-
durch Subsistenz und Kapitalismus ver-
bunden.

In der Subsistenz stecken bescheidene
Elemente des Sozialismus. Daher wire es
ein Teil seiner Spiritualitit, dem formellen
Sektor (Geld und Kapital) diesen informel-
len wie einen Schutz oder ein Korrektiv
beizufiigen. Wenn alles genau nach Zahlen
und Geld-Wihrung berechnet werden soll,
kann den Lebensunterhalt bald niemand
mehr bezahlen.

Genau diese Subsistenz macht es wohl
aus, warum fiir einen bduerlichen Rohstoff
(und somit auch fiir die‘Kolonialprodukte)



niemals ein «gerechter» Preis bezahlt wer-
den kann. Wie soll der Bauer (auch der
einer Plantage) seine Sorge oder sein Risi-
ko in Geld fassen? Oder wie kann er sein
Warten, vielleicht Zittern und Trauern, mit
Zahlen verrechnen? Bauern sollten sich —
genauso wie Frauen — weigern, alles mit
Geld berechnet zu bekommen. Das ist nicht
der Weg zur Befreiung, sondern zu totaler
Lohn- und Steuer-Abhiéngigkeit. Lasst ru-
hig einiges im Dunkeln oder Vagen liegen!

Das Los des Bauern ist sein Trotz, des-
halb gibt es neben all dem Klagen sein
Trotzdem.

10. Der alles monetarisierte Landwirt
wird nicht nur der Betrogene, sondern
auch der Frustrierte sein. Des Landwirts
Arbeit und das ganze Drum-und-Dran
kann niemals fair oder gerecht in Geld-
Wert gefasst werden. Nach heutiger und
vom Zeitgeist bedingter Buchhaltung
kann das Landwirt-Dasein gar nie profi-
tabel und selbsttragend sein. Primér
brauchen Bauern - genauso wie Frauen
oder schwarze (und weitere andersfarbi-
ge) Menschen — Respekt und Anerken-
nung, die Bewunderung und Neugierde
anderer, also den Riick-Bezug, d.h das
Bewusstsein, eine Aufgabe in dieser Ge-
sellschaft zu erfiillen und nicht bloss eine
Last zu sein,

Immer wieder heisst es, dass Bauern
untereinander sehr missgiinstig seien; sie
mogen sich gegenseitig — so heisst es —
nichts gonnen. Gehe es einem besser,
komme er sofort unter Verdacht, entweder
mit dem Teufel oder dem Grosskapitalisten
zusammen unter einer Decke zu stecken...

Bauer und Biuerin werden mehr und
vielseitiger «gebraucht», als eine total ka-
pitalisierte Gesellschaft wahrhaben will.
Ihr Dasein, aber auch ihr Sosein sind unbe-
zahlbar und nicht iiber einen Preis abzu-
rechnen. Fiir die Moderne ist das verhing-
nisvoll, doch es bedeutet auch den Schutz
vor der totalen Zerstorung der Landwirt-
schaft. Also, der Bauer lasse sich nicht alles
berechnen und bezahlen, um der Verzweif-
lung des total Beschissenen zu entgehen.

11. Niemals lasse sich ein Bauer bloss
auf nur eines ein. Er stehe dazwischen
und werke vieldeutig. Vor allem jedoch
sei er davor gewarnt, nur Eines und Rei-
nes, bloss Gutes und Schones zu tun.
Bauer sein heisst, in die Mit-Welt und
somit auch die Natur einzugreifen und
ab und zu sogar zu zerstoren, damit an-
deres entstehen kann. Bauersein heisst
unrein werden. («Du muesch i Drick
linge!»)

Jeder Landwirt steht zwischen Okono-
mie und Okologie, zwischen Tierzucht und
-schutz, zwischen Genen. Das ist seine Exi-
stenz und diese soll nicht modernistisch
und verkiirzt bloss als «Sachzwang» be-
griffen oder gedeutet werden.

Sich nicht auf andere Seiten einzulassen,
das wire und ist ein Verrat am Wesen des
Bauerseins, d.h. an der béuerlichen Kultur.
Sich die Weste verschmutzen und die
Finger verbrennen, gehoren zu seinem Be-
ruf. Der Ausweg zum Purismus macht den
Bauer nicht heilig. Er muss ritzen, Wunden
schlagen, bluten lassen, Leid verursachen
und kann dennoch stolz sein.

Es sind fundamentalistische Tone, wenn
Bauern insgesamt alles Neue verwerfen,
besonders wenn sie heute meinen: WTO,
IWF, WB, EU seien einfachhin bose und
wiirden bloss das Heiligtum der reinen
Landwirtschaft zerstoren.

Besser ist eine Spiritualitét des Sich-Ein-
lassens und einer direkten Konfrontation
von Leben und Tod und damit oftmals ver-
bunden von Hass und Liebe. Die moderne
Agrarspiritualitit braucht das Teasing (das
Foppen und Zinkeln) und das Bargaining
(das Feilschen und Héndeln). Irgendwo
und irgendwie haben Bauer und Clown
sehr viel gemeinsam. Vielleicht stiinde den
heutigen Bauern jeder Couleur etwas vom
Zirkus-Clown oder vom Kabarettisten be-
stens an.

Ebenfalls gibt das altgriechische Ver-
stindnis der Tragodie manches fiir eine
bduerliche Philosophie her. Sophokles
kann noch immer zu den Grundlagen einer
abendlédndischen Agrarspiritualitit gezihlt
werden.

205



	Agrar-Kultur und Agrar-Spiritualität : Anregungen zum Nachdenken

