
Zeitschrift: Neue Wege : Beiträge zu Religion und Sozialismus

Herausgeber: Vereinigung Freundinnen und Freunde der Neuen Wege

Band: 90 (1996)

Heft: 7-8

Artikel: Agrar-Kultur und Agrar-Spiritualität : Anregungen zum Nachdenken

Autor: Imfeld, Al

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-143983

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 07.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-143983
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Al Imfeld

Agrar-Kultur und Agrar-Spiritualität
Anregungen zum Nachdenken

Philosophische und theologische Reflexionen über die Landwirtschaft sind das grosse
Thema im Denken von AI Imfeld, das er in den folgenden elf Thesen zusammenfasst.
Es sind überraschende Bezüge, die unser Freund herstellt. Hinter all den vielfältigen
Erscheinungsformen und historischen Übergängen derAgrarkultur entdeckt er die bäuerliche

Spiritualität des Betens und Arbeitens im benediktinischen Sinne (übereinstimmend
mit andern religiösen Traditionen), aber auch des Versorgens und Vermitteins über alle
Grenzen hinweg. Dass diese Spiritualität verlorengeht, wenn der Nationalstaat die
Landwirtschaft auf die Ideologie der Selbstversorgung verpflichtet, ist die vielleicht
wichtigste Erkenntnis, die wir diesem Beitrag verdanken. Red.

1. Ein vermeintliches Gefälle vom
Sakralen zum Profanen bedeutet
keinesfalls Abfall im ethisch-moralischen
Sinn.

Wie alles im menschlichen Leben, so ist
auch Agrarkultur oder Landwirtschaft dem
Wandel und damit der Geschichte
unterworfen. Es gibt keine fundamentale Ur-
Form (im Sinne des Religionswissenschaftlers

Mircea Eliade), die immer so
und nur so das Attribut Kultur oder
Spiritualität verdiente. Es gibt daher keine Rückkehr

zu früher, denn so etwas wäre nur
möglich, wenn etwas im Ewigen oder im
Ahistorischen läge. Alles Gejammer über
das Heute und die Nostalgie nach dem
Einst ist eine Fiktion (meist sogar eine
gefährliche Illusion) und stiftet keinen
Sinn. Es gibt kein - in der Terminologie
Mircea Eliades - «in ilio tempore»; genauso

wenig wie es ein dauerndes Absinken,
Säkularisieren, Profanieren und Nivellieren

gibt.
Gerade Bauern resp. Landwirte wissen,

was Dreck ist. Sie sollten ihn nicht
verachten und bloss nach dem Schein des
Himmels Ausschau halten. Zwischen
Staub und Wolke gibt es einen Unterschied,
und doch können sie zur Staubwolke
werden...

200

2. Landwirtschaft ist nicht vorgegeben,
sie muss immer neu verwirklicht,
vermenschlicht oder inkarniert werden.

Seit es den Menschen gibt (schätzungsweise

300 000 bis 500 000 Jahre), gibt es
Landwirtschaft und Agrarkultur. Es ist barer

Unsinn zu behaupten, der Mensch habe
die Landwirtschaft erst im späten Neolithikum

sozusagen erfunden. Menschen im
halbmondförmigen Gürtel zwischen Nil,
Euphrat und Tigris passten damals ihre
Agrarkultur aus einem neuen Selbstverständnis

heraus neuen Gegebenheiten,
nämlich der zunehmenden Urbanisierung
und Verwaltungspopulation, an. Diese
damalige Anpassung darf weder-mystifiziert
noch verabsolutiert werden. Sie kann höchstens

ein Vor-Bild, jedoch niemals eine
Norm oder ein Ur-Bild für alle Bauern auf
dieser Welt sein. Das wäre ahistorisch und
ethnozentrisch, unökologisch und kulturlos.

Neben dem Fundament Land oder
Boden hat die Landwirtschaft zwei wichtige

Achsen: Raum (Ökologie) und Zeit
(Historie).

Der Bauer oder Landwirt (und stets sind
Mann und Frau, alt und jung gemeint und
eingeschlossen!) arbeitet dauernd an einer
Fleischwerdung (lncarnatio) und somit an
einer Menschwerdung (Hominisatio). Er



hilft mit, Dinge auf die Erde oder den Boden

zu holen. Auf stets anderem Grund und
Boden muss er Neues anpassen und umformen.

3. Der Bauer hat sich in jeder Zeit neu
zu definieren und sich mit gegenwärtigen

und lokalen Gegebenheiten (sowohl
Chancen als auch Widerwärtigkeiten)
gestalterisch, wie etwa mit Zähmen und
Züchten, aber auch hegend mit Streicheln

oder betretend beim Begehen
auseinanderzusetzen. Nicht bloss ein
körperliches, sondern auch ein inneres
Handausstrecken braucht es ebenfalls in
heutiger Zeit. Ein Mit- und Nachziehen,
ein Anziehen und Abstossen sind wie die
Chemie wichtig.

Wie bei Migration immer die letzten
Einwanderer die Bösen sind, so verhält es sich
auch in der Agrargeschichte. Für die
Pastoralisten wurden alle sesshaft agierenden
Hackbauern zu Verrätern und Rohlingen.
Diese auf der anderen Seite wehrten sich
und weigerten sich, fortan Fleisch und
Tierprodukte zu essen. Wahrscheinlich werden
wir von diesem Abwehr-Modell kaum
loskommen, doch sollte so etwas Bauernphilosophen

und -beratern bekannt sein. Neu
sich definieren heisst andere nicht verketzern,

nicht mauern und abschirmen. Mit
stets neuen Feindbildern und
Verschwörungstheorien kann keine echte Kultur und
noch weniger eine tief greifende und
kreativ sich auswirkende Spiritualität
entstehen.

Wenn einer oder eine es weiss und erfahren

hat, dann der Bauer oder die Bäuerin:
Alles ist ein Gehen und Kommen, ein Werden

und Vergehen. Er weiss in etwa, was er
von den Jahreszeiten zu erwarten hat.
Selbst da muss er auf der Hut sein, sie nicht
zu verschlafen oder im Frühling
stehenbleiben zu wollen. Er und sie müssen
beständig wachsam und aufmerksam sein.
Wenn das schon die Erfahrungswirklichkeit

ist, warum sind sie so wehleidig,
manchmal gar blind, wenn es um die
Umwandlung ihres Bilds und Auftrags
geht?

4. Übergänge sind «heiss», d.h. leicht
verwundbar für die existierende Kultur
und verletzlich für den existierenden
Glauben. Übergänge sind daher gefährlich.

Sie sind ein Risiko, weil niemand
wissen kann, was daraus schliesslich
hervorgeht.

Kleinere Übergänge gibt es permanent.
Die Agrargeschichte kennt jedoch einige
einschneidende und in der Folge alles
umkrempelnde Übergänge. Einer davon
war der von der «Wildbeuterei» (jagen/
sammeln) zum Pastoralismus (Weide- und
Hirtenkultur); später ein Übergang zum
Wander-Feldbau, zur Dreifelderwirtschaft;
stets mit etwas Rotation. Der andere Faden
beginnt mit der Sesshaftigkeit, dem
Bauernhof, beschreibt den Übergang vom
Klein- zum Grossbetrieb, ja zur Plantagen-
und Monokultur. Bei all diesen Übergängen

ging es heiss und emotional zu. Die
«Reinen» resp. die Traditionalisten verachteten

und verketzerten die «anderen», die
«fremd»-gingen, sich beschmutzten und zu
Verrätern wurden, und umgekehrt lachten
die «Neuerer» über die Rückständigkeit
und Bockbeinigkeit der Traditionalisten.

An einem erneuten Übergang befindet
sich die Landwirtschaft heute. Davon sind
Pastoralisten und Sesshafte, Klein- und
Grossbauern genauso wie Bergbauern oder
Plantagenbewirtschafter gleicherweise
betroffen. Man wollte hoffen, dass endlich
aus der Geschichte gelernt würde, mit der
Folge, dass alle verschiedenen Bauerntypen

zusammenstünden und sich nicht
gegenseitig als Verräter den Untergang
wünschten. Doch dasselbe, fast menschenunwürdige

Schau- und Zerreisspiel wie eh
und je spielt sich ab.

Bauer und Bäuerin wissen über heikle
Übergänge, etwa wenn der Samen eben
spriesst und Reif (Frost) ihn schon wieder
vernichten könnte. Man läuft also über die
Felder, um Wärme auszustrahlen. Man
macht etwas Rauch und hüllt damit Junges
und Schwaches ein.

5. Jeder Übergang ist gleichzeitig eine
Weg-Kreuzung oder Gabelung. Danach

201



gibt es - wie nach einer Zeil-Teilung -
mehrere Möglichkeiten, von denen
niemand behaupten kann/darf/soll, nur seine

Form oder Weise der Interpretation
des Bauerndaseins sei die richtige. Eine
vom Staat gegängelte oder dirigierte
Landwirtschaft wird schon um der
Verwaltung und der Verbände willen eine
solche Vielfalt resp. Diversifikation
nicht zulassen können, denn es wird
heissen, solches sei zu kompliziert und
aufwendig, nicht effizient oder politische
Zersplitterung.

Zu viele Bauern begreifen Vielfalt als
Abspaltung und Ketzerei. Sie wollen noch
immer eine sozusagen monotheistische
Einheit. Sie akzeptieren nicht ihre eigene
Vielfalt, ja, spielen diese gar als Gespaltensein

hoch. Sie akzeptieren das Reale
nicht. Einst war Gott alles, und sie waren
nichts. Heute ist es die Wissenschaft, der
sie zu oft blind folgen.

In jedem heutigen «Bauernverband»
gibt es mindestens drei ganz verschiedene
Daseinsarten der Agrarkultur:
- das Bauerndasein mit sehr viel Subsistenz

und informeller Wirtschaft; ein kleines

Ganzheitssystem;
- den Landwirt, ökonomisch einem
Nationalstaat wie die Armee zum Schutz
zugeordnet;

- die Agrogeschäftsleute, die mit den
Produkten nicht primär Volk ernähren, sondern
Geld verdienen wollen.

In den Bauernverband gehörten eigentlich

genauso Hausfrauen mit ihrem Garten,
Arbeiter mit ihrem Schrebergarten,
selbstverständlich auch die Forstwirtschaft mit
der Waldlichtung oder der Energiefarmer.

Vielen Bauern fehlen sowohl ein historisches

Bewusstsein als auch ein
Demokratieverständnis, das bewusst Vielfalt pflegt
und respektiert. Sie begreifen andere
Formen nicht als gleichwertig.

Gerade die Bauern und Bäuerinnen
(vielleicht vor allem sie!) könnten an
solchen Engpässen oder Toren des Übergangs
eine moderne Spiritualität mit greifbaren
Ritualen oder Bräuchen entwickeln. Sie
sollten helfen, laufend jede Mauermenta¬

lität zu durchbrechen und eine breite
Wachsamkeit, die sich nicht mit
Sicherheitssystemen allein definiert, zu pflegen.
Diese Offenheit muss in Symbolen, wie
aufgehende Sonne, Mond, Knospe, und in
Zeremonien, wie Bittgang oder Flurprozession

(so war es einst, heute kann es doch
Variationen mit Sinn geben!), sich
ausdrücken; es mag auch ein Sprechen und
Dichten beim Begehen oder Befahren sein;
zusammengefasst können wir all das als
eine Pflege der Meditation bezeichnen.
Offenheit soll konkretisiert und im Kleinen
immer wieder praktisch und mental eingeübt

werden.

6. Etwas ganz Zentrales einer auch
heutigen Bauern-Spiritualität ist das
Kombinieren von Arbeit und «Gebet». Das
benediktinische Ora-et-labora-Prinzip
kann modernisiert weitergeführt werden.

Es mag jedoch heute nicht nur an
westlich-europäische TVaditionen erinnert

werden: es gibt weltweit und wohl
bei allen Religionen erstaunliche
Ähnlichkeiten.

Die grosse abendländische Erneuerung
ging nach dem Zerfall des Römerreichs
von Benedikt von Nursia (um 500) und
seiner Klosterreform aus. Er verlangte von
den Mönchen neben Gebet und Meditation
genauso treu und beständig Handarbeit.
Pflege gemeinsamer Rekreation war ein
Muss, genauso wie ein gemeinsames Zwi-
schen-Mahl bei strenger Arbeit (Znüni,
Zobig, Zfünfi), denn solche Zwischenverpflegung

wurde nicht wie heute im Vorbeigehen

miteingenommen und allein
eingenommen. Benedikt wollte weg von der
Einseitigkeit oder Monokultur des Geistes und
des Individuellen und hin zur Verbindung
von Gebet und Arbeit, von Einzelzelle und
Gemeinschaftsraum.

Diese Verknüpfung von Meditation und
Handarbeit finden wir in ähnlicher Weise
bei den zen-buddhistischen Mönchen
Japans. Denken wir an die meisterhaften
Steingärten von Kyoto (Japan) mit ihrer
Einheit von Meditation und Gestaltung
oder ans Hegen und Pflegen von Bonsai-

202



Bäumchen. Die Mönche meditieren nicht
etwa nur und lassen sich die Gärten der
Meditation von einer modernen
Gartenbaufirma erstellen. Nein, Meditation und
Gestaltung des Gartens gehen zusammen.

Selbst bei den Hackbauern in Schwarzafrika

oder bei den sog. Pygmäen des
Regenwalds werden solche Formen der
Abwechslung, des Kontrasts, des Vor- und
Nachgebens, des Ein- und Ausatmens, der
körperlichen und geistigen Tätigkeit, der
brachialen und mentalen Instrumentalisierung

gefunden. Warum soll ausgerechnet
der moderne Bauer eine in allen Kulturen
über Jahrtausende hinweg festgestellte
Rhythmisierung aufgeben?

In den Händen der Mönche lag in fast
allen Kulturen die Züchtung. Es ist kein
Zufall, dass der Begründer der modernen
Genetik der Augustiner-Mönch Gregor
Johann Mendel ist. Eine solche Züchtung
muss «eingespannt» in einen Kosmos und
darf nicht ein Riss von Strängen sein.

Vielleicht ist dem früheren Mönch der
heutige Wissenschaftler ähnlich. Es wäre
auf jeden Fall für ihn hilfreich, Forschung
mit Meditation, mit etwas Abstandnahme
resp. «Gebet» zu verbinden. Beten hier
heisst: nachdenken, meditieren, andere
einbeziehen und an mögliche Folgen oder
Auswirkungen denken. Gebet stellt Bezüge zu
oben und unten her. Gebet ist nichts anderes
als ein Einbinden und Verbinden. Die
Vorsilbe «Ge-» sagt es deutlich: Sie schliesst
mehrere ein und bringt sie zusammen (vgl.
Ge-schwister). Gebet ist ein Distanz- resp.
vorübergehendes Abstandnehmen.

Was einst für Agrar-Mönche galt, gilt
noch heute für alle, die in irgendeiner Form
mit Land-Wirtschaft zu tun haben. Sie sollten

sich dessen bewusst werden und sein,
dass zur Agrarkultur wesentlich dieses
Einbinden und Verbinden gehören, und dass
sie alle irgendwie Mittler, Vermittler oder
(modern ausgedrückt) Medien sind.

7. Bauern und Bäuerinnen versorgen
Menschen und Gesellschaften. Das
Bauerndasein ist niemals autark, sondern
eine Hin- oder Zu-Ordnung auf andere
Menschen und Institutionen

Die Moderne hat sehr viel von Selbstversorgung

gesprochen. Niemand jedoch
vergesse, dass solches Gerede vor allem vom
Nationalstaat und der Armee stammt.
Selbstversorgung allein ist kein Wert. Im
Gegenteil: sie schneidet ab, isoliert, nimmt
den Bezug zu aussen weg und gibt Raum
zur Selbsttäuschung und ordnet nach und
nach die Bauern unter.

Bauern sollten merken, welch ein
Unsinn es ist, von einer Abkoppelung zu
reden. Der Bauer befreit sich auch nicht,
wenn er sich von allem loslöst. Seine
Spiritualität ist die eines Vermittlers. Der Bauer
kann seine Unabhängigkeit falsch deuten
und wird mit ihr im Verderben enden.
Immer - ob er es liebte oder nicht - stand der
Bauer zwischen Arm und Reich, oben und
unten. Der Bauer wird immer von anderen
abhängig sein: er ist ein Zwischenglied.

Gerade diese Sicht ist zentral in der
Formulierung einer erneuerten Bauern-Philo-
sophie und -Spiritualität.

8. Landwirtschaft ist ein Austausch
verfahren: ein Geben und Nehmen, ein
Zerstreuen von Körnern, um sie später
vermehrt einzusammeln. Selbst diese Ernte
dient auch dem Tausch und Markt, um
andere wissen und teilnehmen zu lassen.
Keine Ernte dient bloss der Ernährung.
Die Ernte ist des Bauern Botschaft,
zugleich seine Kommunikation und Währung.

Mit was der Bauer keine Arbeit hat,
gehört ihm nach alter Tradition nicht. Daher
durften Fremde in den Wald, um Holz
aufzulesen, oder an seinen Rand kommen, um
Beeren abzulesen oder im Herbst - nach
der Ernte - auf dem Land Pilze sammeln.
Wäre es wirklich jemals bloss um
Selbstversorgung und Ernährung gegangen, dann
hätte der Bauer wohl auch Pilze, Nüsse
oder Beeren für sich beansprucht.
Landwirtschaft war immer eine Form der
Kommunikation - eine Mitteilung an andere.

Dieses System wurde leider langsam,
aber zusehends zu einem einseitigen
Subventionsnetz: Die Bauern gingen wie
Fische ins Netz des modernen National-

203



Staats, der Bauern wie Soldaten begreift,
einsetzt und benutzt. Bauer und Soldaten
zusammen sichern den Staat.

Es wurde vor allem in Kreisen des Adels
und Klerus und wird heute von Idealisten
so getan, als ob Landwirtschaft bloss der
Ernährung zu dienen hätte. Sie hatte schon
seit eh und je, also vor ihrer Nationalisierung,

viele andere (wenn auch nicht
bewusste) Funktionen. Kein Mensch und erst
recht nicht ein Bauer lebt vom Brot allein.

Der in den siebziger Jahren in
entwicklungspolitischen Kreisen so wichtige
Ausspruch Food First (er geht auf den Titel des
Bestsellers von Frances Moore Lappe und
Joseph Collins zurück) kann ganz falsch
und für Bauern versklavend aufgefasst
werden. Vor dem täglichen Brot kommt,
wie heute die Elendssoziologie nachweist,
der Respekt oder die Anerkennung. Es wurde

daher geerntet, um Ansehen, Respekt
oder Selbstwert zu erhalten.

Immer wieder wurden Produkte angebaut,

welche die Bauern gar nicht selbst
assen. Immer wurden auch Opfergaben
geerntet. Angebaut wurden genauso Symbole
und Zeichen: Blumen auf Gräber oder für
Helden. Neben den Opfern für Götter
brauchte es die Geschenke für Nachbarn
und Freier, Fremde und Pilger. Selbst zu
Zeiten der Hungersnot wird der
Durchschnittsbauer nicht nur für die Selbstversorgung

produzieren, denn mit gezeigtem
scheinbarem Überfluss betört er die bösen
Geister.

Erst der hundertjährige Nationalstaat
wollte die Bauern allein für sich haben und
sie exklusiv für diesen Staat produzieren
lassen. Er gab ihnen vor, dass Selbstversorgung

ein hohes Ideal sei. Er zerriss somit
ihre Bezüge über die Grenzen hinweg.
Selbst Nachbarn wurden zu Feinden oder
Fremden. Von ihnen sollte nichts gegessen
werden. Was aus anderer Hand kam, war
unrein. Einst der Sakral-, heute der
Nationalstaat macht(e) Bauern im Kern zu
Wächtern gegenüber Fremden. Alles
Fremde wurde verdächtigt. Selbstversorgung

ist eine Grundlage des Rassismus und
des Fremdenhasses. Die WTO könnte ein
Ansatz sein, um das zu durchbrechen.

Food First als ein Akzent, ja; jedoch
nicht als Puritanismus. Wir produzieren
auch zur Verschwendung und zum Überfluss.

Luxus hat auch seine Stellung in der
Gesellschaft. Selbst hier gilt: Der Mensch
lebt nicht vom Brot allein. Die heutige Welt
zeigt millionenfach, dass gar bei Über-
schuss an Nahrung viele Menschen an
Hungersymptomen leiden; sie essen zuviel oder
zu wenig, um Botschaften auszuschicken...

9. Ein Herzstück des Bäuerlichen ist seine

Subsistenz. Wenn diese nun auch
noch total monetarisiert werden soll,
dann sind Bauerntum und Landwirtschaft

(zwei Wege) am Ende. Sie würden
einer Monokultur des Agrobusiness
(wahrscheinlich nur kurze Zeit) Platz
machen.

Ein bodenständiger Bauernphilosoph
aus meiner Heimat war immer felsenfest
überzeugt, dass höchstens Arbeiter, aber
niemals Bauern an den Sozialismus von
Marx hätten glauben können. Jeder Bauer
müsste eigentlich wissen, dass er Spiritualist

und Kapitalist in einem ist, und dass
nichts voll determiniert (weder vom Kapital

noch von Gott dem Allmächtigen) ist. Er
weiss zwar, dass er vom Wetter oder von
Jahreszeiten abhängt und dennoch ohne
sein Zutun oder Mitgehen keine Ernte
anfällt. Er ist - trotzdem - ein Meister
zwischen verschiedenen Kräften. Jeder ehrliche

Bauer weiss, dass er ein Doppelwesen
oder ein Schlaumeier dazwischen sein
muss. Der Bauer hat durch alle Zeiten
hindurch Subsistenz und Kapitalismus
verbunden.

In der Subsistenz stecken bescheidene
Elemente des Sozialismus. Daher wäre es
ein Teil seiner Spiritualität, dem formellen
Sektor (Geld und Kapital) diesen informellen

wie einen Schutz oder ein Korrektiv
beizufügen. Wenn alles genau nach Zahlen
und Geld-Währung berechnet werden soll,
kann den Lebensunterhalt bald niemand
mehr bezahlen.

Genau diese Subsistenz macht es wohl
aus, warum für einen bäuerlichen Rohstoff
(und somit auch für die Kolonialprodukte)

204



niemals ein «gerechter» Preis bezahlt werden

kann. Wie soll der Bauer (auch der
einer Plantage) seine Sorge oder sein Risiko

in Geld fassen? Oder wie kann er sein
Warten, vielleicht Zittern und Trauern, mit
Zahlen verrechnen? Bauern sollten sich -
genauso wie Frauen - weigern, alles mit
Geld berechnet zu bekommen. Das ist nicht
der Weg zur Befreiung, sondern zu totaler
Lohn- und Steuer-Abhängigkeit. Lasst
ruhig einiges im Dunkeln oder Vagen liegen!

Das Los des Bauern ist sein Trotz,
deshalb gibt es neben all dem Klagen sein
Trotzdem.

10. Der alles monetarisierte Landwirt
wird nicht nur der Betrogene, sondern
auch der Frustrierte sein. Des Landwirts
Arbeit und das ganze Drum-und-Dran
kann niemals fair oder gerecht in Geld-
Wert gefasst werden. Nach heutiger und
vom Zeitgeist bedingter Buchhaltung
kann das Landwirt-Dasein gar nie profitabel

und selbsttragend sein. Primär
brauchen Bauern - genauso wie Frauen
oder schwarze (und weitere andersfarbige)

Menschen - Respekt und Anerkennung,

die Bewunderung und Neugierde
anderer, also den Rück-Bezug, d.h das
Bewusstsein, eine Aufgabe in dieser
Gesellschaft zu erfüllen und nicht bloss eine
Last zu sein.

Immer wieder heisst es, dass Bauern
untereinander sehr missgünstig seien; sie
mögen sich gegenseitig - so heisst es -
nichts gönnen. Gehe es einem besser,
komme er sofort unter Verdacht, entweder
mit dem Teufel oder dem Grosskapitalisten
zusammen unter einer Decke zu stecken...

Bauer und Bäuerin werden mehr und
vielseitiger «gebraucht», als eine total
kapitalisierte Gesellschaft wahrhaben will.
Ihr Dasein, aber auch ihr Sosein sind
unbezahlbar und nicht über einen Preis
abzurechnen. Für die Moderne ist das verhängnisvoll,

doch es bedeutet auch den Schutz
vor der totalen Zerstörung der Landwirtschaft.

Also, der Bauer lasse sich nicht alles
berechnen und bezahlen, um der Verzweiflung

des total Beschissenen zu entgehen.

11. Niemals lasse sich ein Bauer bloss
auf nur eines ein. Er stehe dazwischen
und werke vieldeutig. Vor allem jedoch
sei er davor gewarnt, nur Eines und Reines,

bloss Gutes und Schönes zu tun.
Bauer sein heisst, in die Mit-Welt und
somit auch die Natur einzugreifen und
ab und zu sogar zu zerstören, damit
anderes entstehen kann. Bauersein heisst
unrein werden. («Du muesch i Dräck
länge!»)

Jeder Landwirt steht zwischen Ökonomie

und Ökologie, zwischen Tierzucht und
-schütz, zwischen Genen. Das ist seine
Existenz und diese soll nicht modernistisch
und verkürzt bloss als «Sachzwang»
begriffen oder gedeutet werden.

Sich nicht auf andere Seiten einzulassen,
das wäre und ist ein Verrat am Wesen des
Bauerseins, d.h. an der bäuerlichen Kultur.
Sich die Weste verschmutzen und die
Finger verbrennen, gehören zu seinem Beruf.

Der Ausweg zum Purismus macht den
Bauer nicht heilig. Er muss ritzen, Wunden
schlagen, bluten lassen, Leid verursachen
und kann dennoch stolz sein.

Es sind fundamentalistische Töne, wenn
Bauern insgesamt alles Neue verwerfen,
besonders wenn sie heute meinen: WTO,
IWF, WB, EU seien einfachhin böse und
würden bloss das Heiligtum der reinen
Landwirtschaft zerstören.

Besser ist eine Spiritualität des Sich-Ein-
lassens und einer direkten Konfrontation
von Leben und Tod und damit oftmals
verbunden von Hass und Liebe. Die moderne
Agrarspiritualität braucht das Teasing (das
Foppen und Zänkeln) und das Bargaining
(das Feilschen und Händeln). Irgendwo
und irgendwie haben Bauer und Clown
sehr viel gemeinsam. Vielleicht stünde den
heutigen Bauern jeder Couleur etwas vom
Zirkus-Clown oder vom Kabarettisten
bestens an.

Ebenfalls gibt das altgriechische
Verständnis der Tragödie manches für eine
bäuerliche Philosophie her. Sophokles
kann noch immer zu den Grundlagen einer
abendländischen Agrarspiritualität gezählt
werden.

205


	Agrar-Kultur und Agrar-Spiritualität : Anregungen zum Nachdenken

